### BENARES SANSKRIT SERIES;

COLLECTION OF SANSKRIT WORKS

EDITED BY THE

PANDITS OF THE BENARES SANSKRIT COLLEGE,

UNDR THE SUPERINT ENDENCE OF

R. T. H GRIFFITH, M. A., C. I. E.

G. THIBAUT, Рн. D. No. 99.

# श्रीमदणुभाष्यम्।

श्रीकृति भाचायंत्रिर्राचेतम् ।

y o ४ पाजीमहाराज् विरचितभाष्य-

हेत) १ ८ √व्याख्यासमेतम् ।
° ८ शिश्वरद्यद्वाद्वैतसंप्रदायविदुषा

९ ० द्विन संशोधितम्।

BHÂSHYA,

With the Commentary called Bhâshya Prakâsa,
By Goswami Sri Purushottamjee Mahârâj.

EDITED BY RATNA GOPÂL BHATTA.

Fasciculus I.

BENARES.

Published by the Proprietors Messrs. Braj B. Das & Co.,

Secretary Sold By H D GUPTA,

Secretary ramba Sanskrit Book Depot.

Prin .it the Vidya Vilas Press,

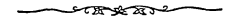
BENARES.

1905.

## अथ श्रीमदणुभाष्यम्।

श्रीश्रीवलुभाचार्यविरचितम् ।

गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजीमहाराजविरचित-भाष्यमकाशाख्यव्याख्यासमेतम् ।



श्रीकृष्णाय नमः॥ सङ्गीतं श्रुतिमुद्धेभिस्तद्विदां वागाद्यतीतं विदां दूरं साधनसम्पदां निरुपधिस्तेहैः सुखापं वृतैः॥ रासोल्लासवशंवदव्रजवधूवृन्दे वसन्तं सदा दासक्केशहरं मुदा परतरं श्रीकृष्णदेवं श्रये ॥ १ ॥ मन्दान् वीक्ष्य जनान् विभुः श्रुतिगणं व्यस्याऽथ कारुण्यतः स्त्रीग्रद्रादिहिताय भारतमुखेनोक्त्वा तदर्थ पुनः॥ बुद्धि शोधियतुं चकार सुविदां यो ब्रह्मसूत्रात्मकं वेदान्तार्थविकासकाद्भुनपदं शास्त्रं गुगौरुज्ज्वलम् ॥ २ ॥ एवं सर्वेहितं चरन्नपि यदार्शखद्यत्तदा नारदात् तत्रोपायमवेत्य खेरहतये दृष्टा समाधौ हारम्॥ श्रीमद्भागवतेन संश्यमहर् भक्तिप्रचारोद्यत-स्तं कृष्णं मुनिमानमामि सततं ज्ञानावतारं हरेः ॥ ३॥ सर्गादौ स्वमतं समस्य विधये यं ब्रह्मवादं जगौ कौन्तेयोद्धवयोः प्रकाइय च पुनर्वेदान्तसारं हरिः॥ तं व्यासाययगोचरं प्रथयितुं यैभीष्यमाभाषितं तानाचार्यवराममामि करुणान् श्रीवल्लभाख्यान् प्रभून् ॥४॥ श्रीवल्लभप्रतिनिधि तेजोरादिः दयार्ग्यवम् ॥ गुणातीतं गुणानिधि श्रीमोपीनाथमाश्रये ॥ ५ ॥ श्रीविष्ठलेशपादाब्जनखचन्द्ररुचः सदा ॥

#### अथातो ब्रह्मजिज्ञासा ॥ १ ॥

इदमत्र विचार्यते । वेदान्तानां विचार आरम्भणीयो नवेति ।

अलङ्कर्वन्तु मत्स्वान्तं मायावादतमोहराः॥६॥ तत्पुत्रान् सह सुनुभिनिजगुरून् श्रीकृष्णचन्द्र।ह्यान्॥ भक्त्या नौमि पितामहं यदुपति तात च पीताम्बरम्॥ वन्दं च व्रजराजमन्वयमणि यद्गोचिषा माहशो-Sप्यासीन्मूर्भि कुपापरः प्रभुवरः श्रीबालकृष्णः स्वयम् ॥ ७॥ श्रीवल्लभाचार्यपदाम्बुजाते भक्त्या मुदाऽन्तर्हाद् संनिवेद्य॥ भाष्यप्रकाहो प्रयतेऽनिदीनो निःसाधनस्तत्करुणावलेन ॥ ८॥ आचार्यवाचः प्रणमामि भाष्यसुवोधिनीस्पाइतराश्चयास्ताः॥ मत्खान्त आगत्य कृताष्छुतास्ता मदीयवाचां रचयन्त्वलङ्कातेम॥९॥ अथ खालौकिकानुभावप्रकटनहृदयस्य भगवत आज्ञया तद्रः र्थमाविर्भूताः श्रीमदाचार्यास्तस्यानुभावस्य सर्ववेदान्ततात्पर्यगोचर-त्वज्ञापनाय वेदार्थतामरसनरगोर्भगवतो वादरायणस्य स्त्राणि व्या-करिष्यमाणाः, 'सूत्रार्थो वर्ण्यतं यत्र वाक्यैः सूत्रानुसारिभिः । स्वप-दानि च वर्ण्यन्ते भाष्यं भाष्यविदो विदुर्शितं भाष्यलक्षगातः सु-क्रांपन्यास प्वानुसरणसिद्धेः स्वक्तंरादित एव भाष्यत्वाय सूत्रीया-थशदेनैव मङ्गलसिद्धेश्च सूत्रमेवादी पठन्ति \* अथातो ब्रह्माजङ्गा-सेति \* नच मङ्गलाचरणान्तराद्दांनाच्छिप्राचारविरोधः राङ्कृतीयः। महाभाष्ययोगभाष्ययोर्प्रन्थकृत्कृतस्याथशब्दातिरिक्तस्य मङ्गलस्या-द्रशंनन, शावरभाष्यं च 'अथाता धर्मजिज्ञासा ' शति स्वमेवोपन्य-स्य भाष्यारम्भद्शंनेन च विरोधाभावादिति । अस्यारम्भस्त्रत्वाद-त्राधिकार्रावषयसम्बन्धप्रयोजननिरूपणद्वारा शास्त्रारम्भः नीयः । ज्ञास्त्रप्रवृत्त्यावश्यकत्वहेतुरूपा सङ्गतिश्च निरूपणीया। अ-न्यथा प्रक्षावत्प्रवृत्यभावन शास्त्रवैयर्थ्य स्यात् । शास्त्रस्य वैधत्वमाप विचारणीयम् । अन्यथा वेदान्तानुषयुक्तत्व, प्रामाणिकानाद्रणीयत्वं च स्यात्। निद्दं सर्वे हृदि कृत्वा भगवना श्रीवादरायणाचार्येणदः मधिकरणरूपं सूत्रं प्रणीयते, न तु ब्रह्मविचारप्रतिह्यामात्रमत्र किय-त इत्याञ्चनाहुः \* इदमित्यादि \*

विषयो विषयश्चेत्र पूर्वपक्षस्तथोत्तरम् । सङ्गतिश्चेति पञ्चाङ्गं चास्त्रेऽधिकरणं स्मृतम्' इति लक्षणाद् विषयादिपञ्चकघितं वाक्य-मधिकरणम् । तेनास्मिन् सूत्रे, इदं वस्यमाणं बुद्धिस्यं विचार्यते । शिष्रमस्त्रेषु वेदान्तानां विचारणीयत्वादुपोद्धानेन चिन्त्यत इत्यर्थः । विषयादिकमाद्यः \* वेदान्तानामित्यादि \* नन्वत्रायं विषयाद्यपन्यासो न युक्तः । असौत्रत्वात् । किन्तु, ब्रह्माजिक्षासा कार्या न वा ? ब्रह्मा जिक्षास्यं न वा ? इत्येषं स्त्रानुसरणाद् युक्त इति चेन्न । सथोपन्यासे, तपसा ब्रह्मा विजिक्षासस्त्रेतिश्रुत्या तपस प्रवोपदेशात् ताद्विहाय व्यासपादैः किमिति वेदान्तवाक्यानि विचार्यन्ते, तपः कुतो नोपदि-इयन इत्याशङ्का स्यात श्रुतिविषद्धत्वं च भायात् । प्रमुपन्यासे त्व-धीतवेदस्य, वेदान्तविक्षानस्रुनिश्चितार्था इतिश्रुतिस्पुरणादस्यां च श्रु-तावंधीनश्चयं प्रति वेदान्तविक्षानस्य हेतुताकथनात् तस्य च विचार-साध्यत्वात् तत्स्फूर्त्याशङ्कानुदयाद् युक्त इति ।

किश्च । जिञ्चासापदस्य च यौगिकार्थ एव प्रायः प्रसिद्ध इति ब्रह्मज्ञानेच्छा कर्तव्या न वा, ब्रह्म ज्ञानेच्छाविषयं कार्य न वेति प्रथमन्तो बोधे, तनस्तावन्मात्रस्यापुरुषार्थत्वात् तत्रानुपपत्तौ भातायां पश्चाद्विचारं लक्षयित्वा ततस्तत्कर्तव्यत्वादिकं विचार्यम् । तद्पि वेदान्तेरेव वक्ष्यमाणरीत्या विचार्यम् । अन्यणाऽक्षिमकता स्यात् । अत आवश्यकत्वादपि युक्तः ।

कि श्री । व्यासप्रवृत्तिवीजबोधनार्थत्वेनापि युक्तः । तथाहि ।
प्रथमस्कन्धे चतुर्थाध्याये 'द्वापरे समनुप्राप्त ' इत्यारभ्यं, ' एवं प्रवृत्तस्य सदा भूतानां श्रेयिस द्विजाः ! ' इत्यन्तेन सर्वेषां श्रेयोऽर्धे प्रवृतिव्यासचरणानामुक्ता । पश्चमे च, जिल्लासितमधीतं च यत्तद् ब्रह्म
सनातनिमितिं नारदेन ब्रह्मविचारान्तायाः कृतेस्तथाःवं बोधितम् । तथाच ज्ञानविधिनार्थज्ञानार्थे प्रवृत्तानिप यदा जैमिनीयादिदशैनरेकदेशीयविरुद्धज्ञानवतो सप्टवांस्तदा भारतकरणोत्तरमत्र प्रवृत्तः । वेदार्थानश्चयो वेदान्तार्थनिश्चयं विना न भविष्यतीति । अत एवात्राग्ने
वेदान्तवाक्येरेव ब्रह्मविचारदर्शनम् । ब्रह्मणः सर्ववेदार्थत्वस्याश्रे सूत्रेषु स्थाप्यत्वाच्च । तदर्थे वेदान्तविचारावश्यकत्वमवश्यं साधनीयम् ।
तेन तत्र हेत्वाकाङ्कोपश्चमात् । अतस्तदुपोद्घाततयाऽयं विचारोऽपि
येषपष्ठचन्तब्रह्मपदादेव बोध्यत इति सौत्रत्वाद् युक्त इति ।

किं तानत् प्राप्तम् । नारम्भणीय इति । कुतः । साङ्गोऽध्येयस्तथा ज्ञेयो वेदः शब्दाश्च वोधकाः । निःसन्दिग्धं तदर्थाश्च लोकवद् व्याकृतेः स्फुटाः ॥

तत्र विषयो नामापातनः प्रतिपन्नः सन्दिग्धोऽर्थः । ताहराश्चात्र वेदान्तिवचारो न तु वेदान्ताः। तेषामित्रमस्त्रेषु विचार्यत्वात्। विषयः संगयः। पक्षधिनिकिविरुद्धकोटिद्धयावगाहि ज्ञानम्। तदाकारश्चात्र, आरम्भणीयो न वेत्यनेनोक्तः । पूर्वपक्षः प्रतिवादिमतम्। तदाहुः \* नारम्भणीय\*इति । तत्र पृच्छिति\*कुन\*इति । वेदान्तिविश्वानस्त्रिनिश्चन्तार्थादिश्वनावर्थनिश्चयं प्रति वेदान्तिविज्ञानस्य हेतुनावोधनाद् विचारं विना च तदसम्भवात् स आवश्यक इति कुतो नेत्युच्यत इत्यर्थः। पवं प्रश्चे प्रतिवादी अनारमणीयनामुपपादयन् गृह्णिति \* साद्ग इन्त्रस्त्रादि । अयमर्थः । वेदान्तिविचारस्यारम्भणीयत्वं वदता सिद्धान्तिना विधिप्रयुक्त्याऽऽरम्भणीयत्वं वक्तव्यम् । तत्र विचारे प्रत्यक्षविधेरद्र-र्थनात् कथित्रत् कुतिश्चद् वैधत्वं माधनीयम् । तत्रश्च कर्मादिविधि-भ्यन्तित्तिसद्धसम्भवादभ्ययनादिविधिभ्यः साधनीयम् । तत्र, स्नाभ्यादेषिद्धसम्भवादभ्ययनादिविधिभ्यः साधनीयम् । तत्र, स्नाभ्यादेषिद्धसम्भवादभ्ययनादिविधिभ्यः साधनीयम् । तत्र, स्नाभ्यादेषिद्धसम्भवादभ्ययनादिविधिभ्यः साधनीयम् । तत्र, स्नाभ्यादेषिद्धसम्भवादभ्ययनादिविधिभ्यः साधनीयम् । तत्र, स्नाभ्यादेष्ठित्यः । साङ्गो वेदो ध्येयो क्षेयश्चेत्रतन्यः । पते त्रयः पूर्वकाण्डस्थः। श्रोतव्य इत्यदिरुक्तरकाण्डस्थः।

तत्र भाष्टास्तावदेव मन्यन्ते । अध्ययनविधेरश्वरग्रहणमात्रपर्धवसानेऽहएकल्पनापत्तेरर्थज्ञानस्परएफलार्थनैव युक्ता । न च विमतं वेदाध्ययनमर्थज्ञानहेतुरध्ययनत्वाद् भारनाध्ययनविद्वयनुमानेनाध्य- यनस्य खाध्यायसंस्कार हाराऽर्थज्ञानहेतुत्वप्राप्तेनं तावत्पर्यन्तं विधि- व्यापारो युक्त इति वाच्यम् । विमतं वेदाध्ययनं नार्थज्ञानहेतुवंदाध्य- यनत्वादाधुनिकाध्ययनविद्वि प्रत्यनुमानन तद्वाधात् । न चलोके- ऽवगतसामध्यांनां दाळानां वेदेऽपि वाधकत्वािख्यिनपाठािदनाऽप्य- र्थज्ञानसम्भवाञ्चार्थवलादेव तत्प्राप्तेर्थञ्चानांद्रो तस्यापूर्वविधित्वाभा- धान्त तत्पर्यन्तं विधिव्यापारो युज्यन इति वाच्यम । अर्थञ्चानांद्रो- ऽस्य नियम्।विधित्वाङ्गीकारात् । न च यथाऽव्यानिष्पन्नेरेव नण्ड- हेर्द्यपूर्णमासापूर्वासांद्धनं पेपणादिनिष्पन्नेस्तथाऽध्ययनावगनेनेवा-

वेन करवप्रविसिद्धनेतु प्रकारान्तरावगनेनित फलांशे नियमिविधित्वं न युक्तम, अनारभ्याधीतत्वेन श्रुत्याद्यभावेन च करवर्थनाया अश्राम्यवचनत्वाद्ति वाच्यम्। वैदिकशब्दानां विलक्षणत्वेन पूर्वोक्त-रीत्या सम्यगर्थञ्चानाभावे गृहस्थादीनां द्रव्यादियज्ञासिद्धेः सर्वधर्मन् लोपप्रसङ्गात्। अतः पूर्वोक्तदूषणेनापूर्वविधित्वनियमविधित्वयोरश-क्यवचनत्वेऽपि, वसन्ते ब्राह्मणमुपनयीतित्यादिवाक्येषु द्वितीयानिर्देयोन तेषां संस्कार्यत्वावगमात संस्कारस्य च कार्यान्तरयोग्यतासमपादनकपत्वादुपनयनसस्कृतानां त्रैवर्णिकानां कार्यान्तरयोग्यतासमपादनकपत्वादुपनयनसम्भवानां त्रैवर्णिकानां कार्यान्तरापेक्षत्वेन परस्पराकाङ्कासिन्निधियोग्यत्वैस्त्रवर्णिकानां यज्ञकपकार्यान्तराधिकारनियमार्थत्वस्याध्यनविधी सुखेन सम्भवात्। पवश्चाधानाग्निहोत्रादिविधयस्त्रवर्णिकषु विद्वन्सु सत्सु नानेवाधिकुर्वन्ति। अन्यथा चतुर्थादेरप्याक्षिपेरन् । सोऽयमधिकारो वक्ष्यमाणऽपश्चद्वाधिकरणेऽध्ययनविधिप्रसादलक्ष्य इत्यध्ययनविधिरर्थज्ञानपर्यवसायीति।

प्राभाकरास्तु, 'सम्माननोत्सञ्जनाचार्यकरमञ्जानभृतिविगणन-• ध्ययेषु नियं इत्याचार्यकरणे विहितेनोपनयीतत्यात्मनेपदंनोपनयनकः पस्य माणवकसंस्कारस्याचार्यत्विमाद्धिप्रयोजनताप्रत्ययेऽपि. 'उपनी-य तु यः शिष्यं वेदमध्यापयेद द्विजः । सकर्षं सरहस्यं च तमा-चार्य प्रचक्षते' इति स्मृतौ क्त्वाप्रत्ययेनोपनयनस्याध्यापनाञ्जनाप्रती-तेस्तत् कथमध्यापनस्यापकरोनीत्यपेक्षायां, शिष्यमिनि, तमध्यापये-दिति च द्वितीयोक्तकर्मत्विलङ्गादुपनेयासितद्वारंति निश्चीयते । उपः नीतोऽपि नाकिञ्चित्करांऽङ्गमिति नद्व्यापारापेक्षायां वाक्यान्तर उप-नयनं प्रक्रम्य विहितं वेदाध्ययनमेवाध्यापनापकारकत्वादुपनीतव्या-पारतयाऽध्यवसीयते । तदेवं स्वाङ्गप्रुपनयनं प्रयुञ्जानोऽध्यापनांविधि-स्तदृद्वारेणाध्ययनं प्रयुक्को । ततश्चाध्ययनस्यापि प्रयाजने विचार्य-माणे खनमवेतत्वेनान्तरङ्गत्वादर्थज्ञानमेव तथात्वेन निश्चीयते, न त्वाचार्यत्वसिद्धिर्बेहिरङ्गत्वात् । न च प्रथमावगनत्वेनाचार्यत्वांसिद्धि-रेवाध्ययनप्रयोजनं, न तु पश्चाद्वगतमर्थज्ञानामिति वाच्यम्। तित्स-द्धि विनाऽप्यध्ययनानुष्ठानसम्भवेन प्रथमं तद्नवगमात्। न च रा-व्हाद्वगतो नियोग एव प्रयांजनमास्त्वति वाच्यम् । अर्थन्नानस्यापि प्रतीयमानत्वेन त्यागायोगात् । नचैवमध्ययनस्यार्थज्ञानार्थत्वेऽध्ययन- विधिनैवार्थकानप्राप्तिः किमिति नाद्रियन इति श्रेद्ध्यम् । अध्ययन-विधेर्राधकारश्चन्यत्वादाचायंकरणविधिप्रयुक्त्याण्यात्मलामानङ्गीकारे विश्वजिद्यादेवान्नयोज्यकरूपनापत्तः । अतोऽध्यापनाविधिप्रयुक्तमेवा-ध्ययनमर्थक्षानं च, नाध्ययनविधिप्रयुक्तमित्याद्यः।

एवं मीमांसकमतद्वयेऽप्यर्थज्ञानस्य वैधत्वात् तदाक्षिप्तविचाः रस्यापि वैधत्वम्।

रामानुजाचार्यास्तु, अध्ययनविधिना खाध्यायाख्यस्य वेद्रस्याक्षरराधेर्महणं त्रिधीयते । तत्रेतिकर्तव्यताकाङ्कायामध्यापनविधिन्
ना, 'श्रावण्यां प्रौष्ठपद्यां वा उपाकृत्य यथाविधि । युक्तप्रछन्दांस्यधीयीत मामान् विप्रोऽधंपश्चमान् ' इत्यादिभिश्चापेक्षिनानि विधीयन्ते । तेनाचार्योच्चारणान् च्चारणक्षपभध्यपनमक्षरराशिम्रहणफलकमित्यवगम्यते । तच्च चतुर्वर्गफलस्य विधिवाक्ये कर्मन्वेन वोधितस्य खाध्यायस्य कार्यान्तरयोग्यतासम्पादनक्षयः मस्कारः । तेनाध्ययनविधिरक्षरम्रहणमात्रपर्यवसायी । अध्ययनगृहीतं च खभावादेवार्थवाध्रक्षिति खाध्यायस्यापि नथात्वात तत्रापानतोऽवगम्यमानानामर्थानां खक्षपप्रकारिवद्रोषिनर्णयाय वेदवाक्यविचारकप्रमीमांसाद्वयश्रवगोऽधीनवेदः पुरुषः खत एव प्रवर्तते । तत्र कर्मखकपनिक्षणो
तेषामन्पाक्षिरफलन्वं द्याऽध्ययनगृहीतस्वाध्यायकदेशोपनिपद्याक्येषु
चाऽमृतत्वक्रपानन्तिस्यरकलापानप्रतीनेस्तन्तिर्णयफलकवेदान्तिवचारक्कपशारिकमीमांसायामधिकरोनीत्याहुः ।

देश्वम्तु, अध्ययनविश्वेरक्षरप्रहणमात्रपरत्वमङ्गीकृत्याध्ययनेना-ऽऽपाननोऽर्थप्रनीतेस्तदनु ब्रह्मस्थूलोपासनभूनज्योतिष्टोमादिविश्वाय-कानां सुक्ष्मोपासनभूनदहरादिविद्याविश्वायकानां चेतरेनरिवरोधा-मासं पद्यस्तिद्वचारे पुरुषार्थाकाङ्की पुरुषः खयमेव प्रवर्ततेऽनो ना-निवन्धनो विचार इत्याह ।

भास्कराचार्यास्तु स्वाध्यायिवधेरयीववोधपर्यवसितत्वेऽपि ब्रह्मज्ञान नेनाक्षेष्तुं न शक्यम् । यज्ञेन दानेनेति, शान्तो दान्त उपरत-स्तितिश्चः श्रद्धाचितो भूत्वा आत्मन्येवात्मानं प्रश्यदिति श्रुत्या ब्रह्म-श्वानस्योपायान्तरस्मापेक्षत्वात् । कर्माववोधनसमर्थेषु पुरुपप्वध्ययन-विश्वेः कृतार्थत्वेनोपायान्तराक्षेपाक्षमत्वातः । श्रवणायापि यहुमियौं न लक्ष्य इत्यादिश्रुतेब्रह्माणो दुर्ज्ञेयत्वाद्य । अनो ब्रह्मजिक्कासा न त- त्कारिता । किन्तु, श्रोतव्यो मन्तव्य , सो उन्वेष्टव्यः स विजिक्षासित-व्यः, तद्विज्ञानार्थे स गुरुमेवाभिगच्छेदित्यादिवेदान्तविधिकारिता वा-स्तित्याद्यः ।

तताध्ययनविधेरर्थज्ञानार्थत्वकरूपनमसङ्गतम् । यं यं क्रतुम-धीने नेन नेनास्यष्टं भवनीतिवाक्येनाक्षरश्रहणमात्रेऽपि फलबोधने तद्तिहाय फलान्तरकरूपनस्यायुक्तत्वात् । वाक्यबलेनाऽदृष्टद्वारकः त्वस्याप्यदुष्टत्वात् । तेन तेन ऋत्वध्ययननास्याध्येतुरिष्टं मनोवाञ्छितं भवतीति दृष्टफलार्थत्वस्यापि शक्यवचनत्वाच्च । नच प्रत्यक्षवि-रोधः । इदानीन्तनाध्ययनस्य व्यङ्गत्वनादोषात् । नच व्यङ्गत्वे माना-भावः। स्वाध्यायपदस्य वेदे योगरूख्या सुष्ट्वासमन्ताद्ध्यायो यस्येति योगस्यापि त्राह्यत्वं देशकालगुरुधिष्यनिष्ठानां शोभनगुणानां पाठा-र्थानुष्ठानेषु शङ्काराहित्यरूपस्य समन्तत्वस्य च प्रहणेन खाध्याय इति समाख्याया एव तत्र मानत्वात्। नचैवं सत्यर्थज्ञानस्यापि प्राप्तेः कथं तदर्थत्वकरूपनस्यासङ्गतिर्रित राङ्क्यम् । तैस्तस्य माणवकाधि-कारत्वेनाङ्गीकारात् । वेदस्य गुरुमुखाद् ग्रहणदञ्चायां तं प्रति स्वा-ध्यायत्वस्य भावित्वेन तदानीमभावात् । वेदमनूच्याऽऽचार्योऽन्तेवा-सिनमनुशास्ति सत्यं वद धर्मे चर खाध्यायानमा प्रमद इति तैत्ति-रीयाणां शिक्षोपनिषच्छ्रुरुत्या तथा निश्चयात्। आधानाग्निहोत्नादिवि-धीनामपि तत तदापक्षकत्वस्याध्यथनविधिप्रसाद्र छ भ्यत्वोपगमेन प्रसादस्य च माणवकं सामध्यीभावादभावन तेषामप्याक्षेपकतायां कौण्ट्याच्च । आश्रिने चैकवाक्यत्वे, ज्ञेयश्चेतिविध्यन्तरस्यापि संग्रा-ह्यत्वात् तद्बलाद्वार्थज्ञानमङ्गीकार्यम् । अन्यथा तद्वैयर्थ्योदिति । अत एव प्राथमिकाध्ययनस्यापि तद्रथेत्वमसङ्गतम्। किन्त्वध्यापनप्र-युक्तत्वं यदुक्त तन्मात्रं युक्तम् । ज्ञातुर्नियोज्यस्याचार्यत्वकामिनस्त-त्रैव विधौ सःवन लिङ्प्रयोगेण च तत्र विधित्वस्यासान्दिग्धत्वात् । कृत्यानामावर्यकार्थेऽप्यनुद्यासनात् । वयसा जातस्वातन्त्र्याणां त्रे-घर्णिकानामध्ययनस्यावश्यकत्वबोधनेन वाक्यसार्थक्यसिद्धेः। एवञ्च यद्यप्यप्यापनविधावध्यापनमात्रं श्रुतं, तथापि, साङ्गो वेदोऽध्येयो क्षेयश्चेतिश्रावणाद् गुरुणाङ्गापाठनेऽर्थोज्ञापने च तद्सिद्धा वैयर्ध्ये वाक्यस्य प्रसक्तं तद्वारणाय तथाध्यापनमङ्गीकरणीयम् । आचार्यल-क्षणस्मृतौ वेदस्य सकरुपं सरद्दस्य चेति विशेषणाच्य । एवं साङ्गे-

ऽधीने ज्ञाने च तस्य खाध्यायः सिद्ध्यति । तदोक्तं फलमपि सम्पद्यतः इति वाक्यत्रयैकवाक्यतयाऽवसीयते । तस्मात् प्राथमिकाध्ययनमः ध्यापनप्रयुक्तम्, अर्थज्ञानं च प्रत्यक्षश्चतिलक्ष्यामिति भाट्टप्राभाकरयोः पूर्वोक्तकरूपना असङ्गतेव । कृत्यप्रत्यययोर्विध्यर्थकत्वपक्षेऽप्युक्त एव प्रकारो युक्तः। अन्यया त्रिधिकीण्ट्यप्रसङ्गातः। एवञ्च रामानुजा-चार्येरध्ययनविधेरक्षरप्रहणपर्यवसायित्वं, स्वाध्यायस्य च स्वभावा-दर्भवो यकत्वं यदुक्तं तद्प्युक्तदिशैव युक्तम्। नत्वन्यथापि। एवमेव भारकराचार्योक्ते स्वाध्यायविधेरर्थाववोधपर्यवसितःवेपि बोध्यम् । रीवस्तु विचारसार्थक्यमात्रमाह, न तु शास्त्रप्रयोजकं कश्चन विधि-मपीति तन्मतेऽवैधत्वमेवायाति । तेन तत्तूदासीनप्रायमः । एवं वेदा-न्तस्यविधावपि अवणपरेन शब्दग्रहणं मननपरेनाववोधोऽन्वेषणवि जिज्ञास।पदाभ्यां चेच्छा विधीयत इति वोद्धव्यम् । नचेच्छाया अवि-धेयत्वम् । तिस्रः खलु एषणा एषितव्या इति चरके पतञ्जलिनाऽभि-धानात्। अतस्त्रिहासस्व तद् ब्रह्मेनि विधिरपि तथा। एवश्च भै-क्षवं ये विश्वय उक्ताः, आत्मेत्येवोपासीन, स म आत्मेति, तमेव धीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत ब्राह्मण इति। तेऽपि ज्ञान एव,न विचारे। ये चापि मध्वाचार्यैर्जिज्ञासासूत्रे, आत्मा वा अरे द्रष्टच्यः श्रांतच्यो मन्तन्यो निदिध्यासिनन्य इत्युक्तास्तेऽपि सर्वे ज्ञान एव पर्यवस्पन्ति।

यत्तु शैवः । किमयं श्रोतव्य इति विधिर्नियमः प्रिस्ख्या वा?। नाद्यः। वेदान्तश्रवणं स्वविषयमात्रावगतिसाधनं शास्त्रश्रवण्यात्वाद् वैद्यकशास्त्रश्रवणवादित्यनुमाननापि प्राप्तत्याऽपूर्वत्वाभावान्त् । न द्वितीयः। अवद्यातवद् दृष्टफलस्योपायान्तरस्याप्राप्तत्वात् । न तरः। तथा सित श्रोतव्या एव वेदान्ता नाध्येया इति स्यात् । ततश्र विचारस्याप्ययोगात पुरुपार्थासम्भवः । एवञ्च वेदाध्ययनादिर्पि निवर्नेतेति महानेवानयः स्यादिति विकाहिपतवान् । तत्तुच्छम् । हेतोः साधारणत्वेनानुमानतोऽप्राप्तावपूर्वविधित्वस्य स्थिरत्वात् । कयं साधारणतेति चेद्? वेदान्तश्रवणं न स्वविपयावगतिसाधनं शास्त्रः श्रवणत्वात स्त्रश्रवणवदित्येवमवधेहि । किञ्च, श्रवणपदं शब्दश्रद्यणमात्रपरं वा, वाक्यार्थज्ञानपरं वा । आद्ये विधिवैयर्थापतिः। स्वाध्यायविधिनेव चारितार्थात् । नचाध्ययनियमाभावाय पुनर्विः धार्नामिति वाच्यम् । आचार्यवरोधात् । जेविधिवैयर्थापतिः। स्वाध्यायविधिनेव चारितार्थात् । नचाध्ययनियमाभावाय पुनर्विः धार्नामिति वाच्यम् । आचार्यवरोधात् । जेविधिवेयर्थापि सार्

अर्थक्कानार्थं विचार भारम्भणीयः।तस्य च ब्रह्मक्ष्पत्तात् तज्ज्ञाने पुरुषार्थो भवतीति न मन्तव्यम्। विचारं विनापि वे-दादेव साङ्गादर्थमतीतेः।

गापत्तेश्च । द्वितीये तु निरावाधं विधित्वम् । अन्यथा वाक्यवैयर्थ्याप-सोरिति ।

अतः पूर्वकाण्डिविधेरर्थज्ञानमात्रार्थत्वेनोत्तरकाण्डीयस्यापि ब्राह्मणश्रमणन्यायेन विद्योषार्थतया विचारस्यावैधत्वान्नारम्भणीयः। मनु सन्देहाभावायाध्ययनादिविधौ विचार आक्षेण्य इत्यत आह । \* शब्दाक्षेत्यादि \*।

विशेषवोधनाय स्बोक्तं विभजते \*अर्थक्षानेत्यादि \* सर्वोऽपि प्रयोजनमुद्दिश्य कार्यमारभते । तत्रास्य विचारस्य प्रयोजनं वेदार्थ-शानं वारन्यद् वा।तत्रान्यस्याद्शेनाद्, वेदान्तविज्ञानसुनिश्चिताथी इतिवाक्यबोधितमाद्यमेवाद्तेव्यम् । तत्रापि तस्य खतोऽपुरुवार्थ-त्वात् प्रयोजनान्तरमेष्टव्यम् । तच्च प्रयोजनमनन्तविधमप्यैहिकामु-ष्मिकपुरुषार्थेऽन्तर्भूतत्वात् पुरुषार्थकपम् । तच्च वेदार्थज्ञानेन भव-तीति तद्र्थे विचार आरम्भणीयो, न तु खतःपुरुषार्थत्वात् । वेदा-र्थेश्च, सर्वे वेदा यत्पद्मामनन्तीति, वेदैश्च सर्वेरहमेव वेदाः, वेदा-स्त्रिकाण्डविषया ब्रह्मात्मविषया इमे, परोक्षवादा ऋषयः पराक्षं च मम प्रियमित्यादिश्रुतिस्पृतिभित्रहाक्रपः । नच वेदोऽखिलो धर्ममूल-मिलादिस्मृतिभिर्वर्भक्ष इति वाच्यम् । यज्ञो वै विष्णुरिति, धर्मी यस्यां मदातमक इति श्रुतिस्सृति अयां धर्मस्यापि ब्रह्मस्यत्ववोधनातः तद्भृषेणैवार्थत्वात्। ब्रह्मणस्तु ज्ञानादेव पुरुषार्थासद्धिः। ब्रह्मविदामोति परम, आनन्दं ब्रह्मेत्युपक्रम्य, य एवं वेद प्रतितिष्ठति, अन्नवा अन्नादो भवति महान् भवति प्रजया पशुभित्रहावर्चसेन महान् कीर्त्या। दह-रविद्यायां दहरपुण्डरीकवेदमांस्थतस्याकादास्यैतदमृतमभयमेतद् ब्रह्मेत्यनेन ब्रह्मत्वमुक्त्वा, एवंवित् खर्गे लोकमेतीत्यवंविधेषु वाक्ये-ष्वेहिकामुष्मिकपुरुषार्थस्य ज्ञानमात्रेणैव श्रावणात् तावतापि पुरु-षार्थसिद्धेर्वद्वा \* न मन्तव्यं \* न विचार्यमित्यर्थः। न च श्रोतब्य नचार्यज्ञानमितिहितम, अतिचारिताश्च ज्ञाब्दा नार्थं प्रशाय-यन्तीति वाच्यम् । ज्ञेयश्चेति विधानात् । 'गीती जीवी ज्ञिरः-कम्पी तथा लिखितपाठकः । अनर्थज्ञोऽल्पकण्ठश्च पहेते पाठ-कापमाः ' इति वाघोपलिष्ध्य । शब्दश्चश्चरादित्रन्न सन्दिग्धा-र्थमितपादकः । तदर्थश्च व्याकरगादिना निश्चीयते । यथा ली-

इति विधिना श्रवणं विधाय तद्रधंसननाय सन्तव्य इति विध्यन्तर-दर्शनाद्ववोधसामान्यस्य तद्थं त्वेनाशक्यवधनत्वाद् युक्तिभिरनु-चिन्तनमेव मननपदार्थी वक्तव्य इति विचारोऽपि प्राप्त एवति वा-च्यम् । तस्य शारीरपरत्वात् । प्रियत्विङ्गेर्ने तथा निश्चयात् । नच वाक्यार्थः शारीरः परमात्मा वेति सन्देहे लिङ्गादिभिस्तन्नि-श्चितार्थवांघार्थमेव विचार आक्षेप्य इति वाच्यम्। वेदे साङ्ग इति विशेषगादिधीतानिगमिनिस्काव्याकरणस्य विचारं विनापि तैरेव त-त्सम्भवात् । तेषु श्रुतीनामेवादाह्वत्वात्। ग च मास्तु वाक्यार्थज्ञाना-र्थे विचारापेक्षा । पदार्थज्ञानार्थे त्यावश्यकः । शब्दानां प्रायशोऽने-कार्थत्वेनानेकवृत्तिकत्वेन च कया वृत्या कमर्थमत बोधयन्तीर्तान-श्चयाभावात, तद्रथंज्ञानस्य चात्रिंहतत्वेन तद्विचारादिति शङ्कनी-यम् । अध्ययत्ववत् साङ्गस्य ज्ञयत्वविधानेन गुरुमुखादेव पदार्थज्ञान-स्यापि सिद्धेः । तच विध्यभावाद् गुरुणार्थो न वक्तन्य इति शट्का कार्या । वाक्यान्तरं द्याघोपलच्येः । तदिदमुक्तं, अनचार्थेत्यादिनाअ नापि सन्देहाभावाय तद्येक्षा । शब्दस्य नि.सन्दिग्धार्धवाधकः त्वात्। न हि गौरित्युक्ते सत्त्वान्तरवाधो भवति । अताऽनेकार्थत्वा-दिमङ्करेऽपि व्याकरणोक्तस्वरादिना सुसंन तिन्नरासात्। किञ्च। लोके प्रत्यक्षादिसंक्रमान्न तथा व्याकरणापेक्षेति तद्धिरुद्धमपि छचि-क्रिणीयते। अत एव लोकिकशब्दार्थनिर्णायकत्वेऽपि न तत्र तेपामङ्ग-त्वप्रसिद्धि । वेदे तु तेषामङ्गत्वस्य शास्त्रप्रसिद्धत्वात् प्रमेयस्य चाः

<sup>्</sup>न वारे पत्यु कामाय पति प्रियो भवति कि तर्हि आत्मन कामाय सर्व प्रियं भवनीनियुत्युः कालिङ्ग ने-पर्थ ।

किक राक्ये तथा वेदेऽपि । न च ताद्विरुद्धं निर्णेतव्यपः । भ्रामा-मास्यिक त्रमसङ्गातः । तस्माद् वेदार्थज्ञानार्थे विचारो नारम्भ-णीयः ।

स्यादेतन् ।

न वेदार्थज्ञानमात्राय विचारः । किन्तु ब्रह्मज्ञानाय । तस्य चात्मरूपत्वात् तस्य चाविद्याविद्यन्नत्वाद् देहात्मभावदृद्दपती-तेस्तदतिरिक्तस्य ब्रह्मणोऽभावान्न वेदमात्राद्मम्भावनाविपरी-तभावनानिवर्तकं ज्ञानमुत्पद्यते ।

त्यन्तालीकिकत्वेन विचारनादिनोऽपि तेषामाश्रयणीयत्वात् तद्धेतु-न्यायेन तैरेवार्थक्षानासिद्धेः कृतमजागलस्तनप्रायेण विचारेणेति । त-दिर्मुकं \* नवेत्यादिना \* ।

अत्रैकदेशी स्वम रेन विचारकर्तब्यनामुपपादयति \* स्यादेत-ादेनि \* वक्ष्यमाणप्रकारेगा विचारस्यारम्भणीयत्वमुपपद्यनामित्यर्थः। तराह \* न वेद।धेंत्यादि \*। \* नस्येति \* ब्रह्मणः। पटोलपतं पित्तहनं नाडी तस्य कफापहेत्यादिषु विद्येषणमात्रस्यापि तत्पदेन ग्रहणदर्श-नात् । अयमर्थः । अनुष्पद्यमानत्वान्मास्तु वेदार्थमात्रत्वेन ब्रह्म-शानाय विचारः । परं त्यात्मत्वेन ब्रह्मज्ञानाय विचारो न प्रतिक्षेप्तुं श्राक्यः। नच सन्दिग्ध एव विषये विचारस्य प्रवृत्तरात्मनश्चाहंप्रत्य-यगोचरत्वेनासन्दिग्धत्वादेवमप्यविचार्यत्वमेवति शङ्ख्यम् । अहंप्र-स्ययस्य स्थूलोऽहं कृशांऽहं विधिरोऽहं गच्छाम्यहं श्विसम्यहं जाना-म्यहमित्यादी देहासुपाश्चिगोचरत्वेन विपर्यस्तत्वात् तेन सन्देहनि-वृत्तेरमावातः । नच देहादिरेवात्मेति युक्तम् । देहस्यावस्थाभेदेषु परिणामान्तरदर्शनेन नश्वरत्वनिश्चयात् । अहंवित्तिवेद्ये त्वात्म-नि, यः कृशः पूर्वे स इदानीं स्थूल इति पूर्वापरकाले पेक्यभानेन तद्भावात्। नच सो 5 हमिति प्रत्यभिक्षया देहादेरात्मत्वं चक्तुं श-क्यम् । प्रत्यभिज्ञायाः सोऽयं दीपस्तदिदं जलमितिवत् स्वातीयवि-षयत्वेन पूर्वापरकालकतदैक्यानिश्चायकतया तद्विषयत्वात् । एवं तत्ति दिन्द्रियनादोऽपि जीवनद्रश्तीच्छ्वासोच्छ्वासयोवीहरागच्छतः

मत्युन देहारमभावदृढमतीतेः श्रुतेरूपचरितार्थत्वं स्तुतित्वं वा क्रुपिष्यतीति ।

मैवम् ।

प्राणस्यापि ज्ञानादर्शनेनाचेतनत्वतिश्चयाद् वुद्धिमनसोरपि करण-त्वेन सिद्धतया कर्तृत्वेनासिद्धत्वाद् विषयपार्थेक्यस्य सर्वातुमवः साक्षिकत्वात् सर्वेपामिद्ङ्काराऽऽस्पदत्वाच्च । नचेदङ्कारास्पदाना-मात्मत्वं युज्यते । पुरोऽवस्थित एव विषये तथाप्रयोग्दर्शनात् । आ-रमनश्च प्रत्यिविचेच वेन तथात्वाभावात् । नचैवं सिद्धे देहादि-भ्यो विवेशे सन्देहाभावाद्जिज्ञास्यत्विम् । तस्याविद्याविद्धन्नत्वाद् विदुषां शास्त्रपरिपक्षवुद्धीनामण्यहंप्रत्यये विविकतत्स्वकपस्यागोः चरत्वात् सुखदुःखादीनां प्रादेशिकत्वस्य चामिमानेन तथा निश्च-यात् तेषामापि देहात्मभावस्ढप्रतीनेरविद्यासम्बन्धरहितस्य केवल-स्यातमनः प्रत्ययाभावेन दर्शनान्तरे पि व्यापकतया प्रतिपन्नस्य त-स्यैव वृहत्त्वेन बृंह्यात्वेन च तदतिरिक्तस्य ब्रह्मणोऽभावाद् विवि-क्ततत्स्वरूपद्यानाय विचार आवश्यकः । नच वेदमात्राद् विविक्ताः त्मख्रकपविषयासम्भावनाविषरीतभावनानिवर्तकं ज्ञानं सिद्धाति । प्रत्यक्षापेक्षया शब्दस्य निवेलत्वात् । प्रत्युत प्रवलप्रमाणेन देहात्म-भावस्ट प्रतीत्या शास्त्रपक्षबुद्धिरापि दर्शनान्तराभिमानेग विविका-त्मस्वरूपवोधिकायाः श्रुतेः कल्पनोपदेशतयोपचरितार्थत्वं चा, उपा-सनाद्रोपतया स्तुतित्वं वा फल्पियप्यति । अनोऽसम्माचनाद्यपनयनेन श्रुताबुपचारादिनिवृत्यर्थे वेदार्थभूतात्मत्वेन ब्रह्मज्ञानाय विचार आ-वश्यक इति।

प्तमुक्तमेकदेशिमनं चोदकः प्रतिक्षिपति \* मैनिमिति \* य-वुक्तं, न वेदार्थशानमात्राय विचारः, किन्तु ब्रह्मशानायिति । तव किं दर्शनान्तरवच्छ्रत्युदासीनात्मत्वेन व्रद्मशानाय वेदान्तविचारः । ततस्च वेदार्थशानमानुपङ्गिकिमिति तव मनीवितम्, उत वेदार्थभूता-तमत्वेन तद्ये स इति । तवायस्तु दर्शनान्तरेरं व किद्यो, न विविक्ष-वपद्वीमधिरोहित । द्वितीयक्षेत् तदापि तन्न सङ्गच्छा इत्यर्थः । अनौकिको हि वेदार्थो न युक्तया प्रतिपद्यते । तपसा वेदयुक्तया तु प्रसादात् प्रमात्मनः ॥ न हि स्वबुद्ध्या वेदार्थं परिकल्प्य तदर्थं विचारः -कर्तुं शक्यः ।

उक्तरूपस्यात्मनो वेदार्थत्वाभावे हेतुं कारिकया गृह्वाति #अली-किक इति \*। हिशब्दो हेनौ । अलौकिक त्वादिस्पर्थः । किं तेने स्याह \* न युक्त्योति \*। कथं तर्हि तत्प्रतिपत्तिरित्यत आह \* तपसेत्यादि \* तपोऽनञ्जनादिरूपम् । वेदांका युक्तिवेदयुक्तिः । न्यत्रोधफलमाह-रेखादिरूपा । परमात्मप्रसादो मुख्यं साधनमः । अन्यथा तेषां प्रक्र-तिवैचित्रयाच्चित्रा वाचः स्रवन्ति हीनिन्यायेनान्यदेव बुद्ध्येतेति । प्तरेव विभजते \* न हीत्यादि \*। अयमर्थः । भवान् हि श्रुतीनामनु-पचरिनार्थत्वाय दर्शनान्तरे आत्मगमकत्वेन खीकृतस्याहम्प्रत्ययस्य प्रादेशिकप्राहकुत्वं प्रदर्भे तस्याविद्याख्योपाध्यविद्यन्नात्मग्राहकत्वेन भ्रमत्वं च प्रदर्श तेन तन्निश्चयाभावात् कर्तृत्वभाषन्त्वाद्यंशेऽपि तस्य भ्रमत्वं साधयितुं चिदेकरसस्यात्मनो ज्ञानाविषयत्वं च साध-यितुमध्यासभाष्यस्चितां विषयत्वेन जडत्वेन व्याप्तिमङ्गीकृत्येव-माह । अहंवित्ती प्रकाशमानस्यात्मनो ज्ञानान्तरविषयत्वेन जडत्त्राप-त्तिः। सर्वास्त्रचेवित्तिषु प्रकाशाश्रयत्वेन सिद्धस्यात्मनी घटमह जाः नामीत्यादौ विषयत्वायोगः । चैत्रां प्राप्तं गच्छतीत्यादौ कियाफलस्य संयोगस्योभयनिष्ठत्वेऽपि ब्रामादौ परसमवेनिक्रयाफलकालित्वस्य कर्मत्वेन स्वसमवेनिक्रियाफलशालिन आत्मनः परत्वाभावेन आत्मा-नमहं जानामीत्यादौ विषयस्यात्मनः कर्मलक्षणानाक्रान्ततया कर्म-त्वायोगः । तस्य कर्तृमेदाङ्गीकारे कर्मभूतस्य तस्यानात्मत्वप्रसङ्गः । अवकाशमानत्वस्यैव जडत्वेन स्वस्मिन्नप्रकाशमानतयापि जडत्वा-पत्तिः। अनुभववलेन कर्मकर्तृविरोधे परिहृते सिद्धे चाभेदे प्रका-शाश्रयक्रपकर्तृत्वेनैव प्रकाशत इत्यङ्गीकारेऽपि यस्मिन्नर्थात्मानी प्र-कारोते तस्य झानरूपप्रकारास्य स्वयमप्रकारामानतया जडत्वे वि-षयाप्रकादाकत्वप्रसङ्घः । तस्याप्रकादामानत्वेऽपि निलीय चक्षुरा-

दिवत् प्रकाभकन्वे तन्फलस्येवैनत्कलस्यैव स्वयम्प्रकाशताया आ-स्येयनयाऽस्य जडत्वापात्तः। पूर्वज्ञानफलस्यैतस्य जडत्वे पतन्ज्ञानः फलस्या प्रमस्यापि जडग्वार्णातः । परम्परः ङ्गीकारे ऽनवस्या जगरा-न्ध्यापत्तिश्चेत्यनः फलरूपा संवित् स्वयंप्रकाशाऽभ्युपेनच्या, न तु विलीय चक्षुरादिवत् प्रकाशिका । ततः खयंप्रकाशत्वस्येव चेत-तनत्वेन तदाश्रयतया प्रकाशमातस्यानमनो विषयत्वेन जडत्वाप-त्तिसदवस्या । नचार्थात्मानौ विना केवलायाः संविदः प्रकाशाः भावात संविद्यात्मनां परस्परप्रकाशकत्वमेवेति परतः प्रक शः त्वभेव चेननत्वम् । ततश्च मंचित्तुल्यत्वाज्ञात्मनोऽपि जडत्वमिति राङ्मम्। तथा सत्यर्थस्यापि चननत्वापत्तः। अथ संविद्रशांत्मनां पः रस्वराविनाभावात्रात्यन्तभेद् इनि विभाज्यने, नदा तु संविद् इव नयोरपि स्वयम्प्रकाशन्वं मिद्धमित्यर्थात्मनोः मंविद्तिरेकेणानिर्वा-च्यत्वात् संविद्व केवला मिद्धानि, न त्वर्थातमभ्यां साहिना । वस्तुः तस्तु संविद्रोऽर्थसह मावोऽपि न नियनः। अतीतानागनस्यले व्याभिः भिचारात्। नच तत्राभाव एव विषय इति वाच्यम् । नस्याऽसत्त्वा-त्। नच मोऽपि सन्निति चाच्यम् । सत्त्वस्य निर्वेक्तुमञक्यत्वात्। मत्त्रं हि सत्ताख्यमामान्यसमवायो वा. अर्थक्रियाकारित्वं वा प्रका-रामानत्वं वादभ्युपेयम् । नत्र नाद्यौ । सत्तायां मत्तासमवायाभावेन अर्थिकयाकारित्वेऽर्विक्रयाकारित्वाभावेन च नयोगसत्वेन नद्योगिनोः ऽप्यमर्त्वामद्धेः । सत्तान्तराद्युपगमेऽनवस्वापाताच्च । न तृतीयः । मरुमरीचिकादेरपि तायाद्यात्मना सत्वापातात् । नच मरुमचिका-दीनां नोयाद्यात्मना असन्वेऽपि खरूपेण सत्वात् प्रकारामानत्वं नानु-पपन्नमिति बाच्यम्। तथापि मत्त्रस्य प्रकाशमानत्वातिरिक्तयमान्तरः त्वेन प्रकाशमानन्वस्य तत्त्वाभावात् । अथ भावधर्म एव मत्त्वम् । अस'चे sि भाव एव। भावान्तरमभावो उन्यो न कश्चिद्गिरूपगादि-नि माबस्येव भावान्तरातमनाऽभावरुपत्वादिनि विभाज्यते । नदापि स भाव थंगः को वा । व्यवहारयोग्यत्विमिति चेत् । को नाग नत्र व्यवहारः । आंभलाप इति चेत् । तद्यांग्यत्वस्य खपुष्पेऽपि तुरुयत्वाः त्। अतोऽभावस्य खपुप्पतुरुयत्वेनातीनानागनस्थलेऽर्थवियुक्तेव मं-वित् । एवमर्थमहभावानियमे मिद्धे यत महमावाभिमानसवाष्यर्थ-सत्ताया निवंबनुगश्यस्यावादर्थस्यानिवंबियम्बमेव । तथैवात्मनो व्यान

पकत्वेनाहम्प्रत्यये प्रादेशिकत्वस्युलत्वक्तशत्वादिना भासमानस्य चन्द्रसङ्गावे चन्द्रान्तरवद् भागात् तस्याप्यानिवीच्यत्वम्। तश्च सतो ष्वाधाभावादस्वत्रश्चाभानात् सत्त्वासस्त्वयोरेकत्र विराधेन सद्सद्भूप-ताया अशक्यवचनत्वात् सदमद्विलक्षणत्वमव। तथाच स्नि विषय-त्वेन भासमानानां महमरीचितोयतुल्यत्वात् संविदेव केवला सती सिद्ध्यनीति सेवातमा। तस्या आविषयन्वेऽपि तत्रेव कतृत्वभोक्तृत्वाद्-यांऽध्यस्यन्ते। अप्रत्यक्ष आकाशे मालिन्यवादिति।

तदमञ्जनम् । विषयत्वेन जडत्वेन व्याप्तेः प्रत्यक्षवाधितत्यात् । आत्मनश्चेतनस्वस्योभयसम्तत्वात्, तस्य च प्रसम्वित्वेदात्वात्, प्रत्यग्विं त्रिगोचरत्वेन विषयत्वस्य व्यापकतया जङ्वेन विषयत्वेन ब्याप्तेरेव प्रत्यक्षसिद्धत्वाच्च । नच प्रत्यग्वित्ताश्चदेकरसात्मात्राहकतया तदांत्रपयत्रमंवेति वाच्यम्। तेन रूपेणाविषयत्वेऽपि प्रत्यक्त्वादिना **रू**पान्तरेण विषय-वात् । अन्यथा विषयाभावेन तद्वित्तिलोपप्रसङ्गा-त्। सन्मात्रो नित्यः शुद्धाः बुद्धः सत्यो मुक्तोः निरञ्जनो विभुरद्वय **आनन्दः परः प्रत्यव्रसः प्रमाणेरेतैरवगत** इति तापनीयं प्रत्यक्त्व-स्यापि तत्त्रमाणत्वंनैव श्रावणाच । नच तत्राहङ्कारस्येव विषयत्वं, नात्मन इति बाच्यम्। न्यायादिमंत आत्मन एव तथा भानास् । सां-ष्यादिमते च तस्य जडावेन तस्यां प्रतीतावहत्त्वचैतन्ययोः सामाः नाधिकरण्याभानप्रसङ्घात् । भासमाने च सामानाधिकरण्ये तस्या-महङ्काराविषयताया निवृत्तत्वात् प्रत्यक्तवेनेतर।विषयनया पारिदोष्या-दात्मविषयत्वस्यैव सिद्धे । नचैवं सिति तत्स्वरूपतयाऽप्यात्मभानप्र-सङ्गः । साधनान्तरवैकल्येन तथाऽऽपाद्यितुमशक्यत्वात् । लोकेऽपि मणिपरीक्षादी तथा निर्णेपात् । अन्यथा सांख्यादिशास्त्रता नित्या-ऽनित्यवस्तुविवेकस्याप्यसम्भवे त्वद्भिनविचाराधिकारस्यासम्भवा-पत्तः । अनोऽनिच्छनापि प्रत्यग्वितिचेद्यस्वमात्मनोऽङ्गीकार्यम् । नचैवं परनःप्रकाशत्वेन जडत्यापत्तिः । इदानीं तथात्वेऽपि, आत्रात्मा स्वयं-ज्यांतिर्भवतीतिश्वतेः स्त्रप्त एव तस्य स्वतःप्रकाशत्वेन जात्रिति त-दभावेऽपि भस्मच्छन्नाग्निवददोषात् । जाम्रीतः तथाऽभ्युपगमस्यो-क्तश्रुंतिविरुद्रत्वाच्छ्रौते मने चिन्खरूपत्वे सनि खयम्प्रकाशसंविदा-श्रयत्वस्यैव चेतनत्वात् तेनैवार्थनौहयस्य परिहारात् कर्मकर्तृविरो-धस्यानुभववंलैनव परिद्वतत्वाच्च । एवमाश्रयाश्रायभावेन सिद्धे

सात्मसं विद्रोर्भेदे विषयत्वेनार्थोऽपि भिन्न एव । नच सत्त्वस्यानिषीः च्यत्वात् तद्योगिनोस्तयारिनर्वाच्यत्व राङ्क्यम् । सत्त्वनिर्वचनस्य तवाः ष्यावर्यकत्वात्। अन्यथा संविद्ोऽप्यसत्वापातात् । प्रकाशस्तरः पत्वमेव सत्त्वमिनिचेत सिद्धमेव तर्हि तद्योगित्वादातमनः सत्त्वम्। वसत आश्रयत्वायोगात्। नच तत्प्रकाशस्वरूप प्वातमा, नतु त॰ षांगीनि वक्तुं युक्तम्। प्रत्यक्तवस्य तत्राभानात् । अहं जानामीति, झानवानह मित्येवमारमधमेरवेनैव तस्य भानाच्च । एवं सिद्धे प्रका-श्मित्रस्यात्मनः सत्त्वे, सिद्धं चानारोपितरूपेण विषयत्वादर्थस्यापि सत्त्वम् । असनोऽविषयत्वात् । खपुष्पं पश्याम्यनुभवामि प्रत्येमीः स्याचत्रस्ययाद् मरीचितायादीनां चारोपिनद्भपेशा विषयत्वात् । न खामावे सत्ताव्यभिचारः। तस्यापि भावत्वात् । अननुभूयमानप्रति-योगिरूपेणैव तत्राभावन्यहारात् । अन्यघा निर्प्यातयांगिकत्वेनापि तस्य प्रत्ययापतः । नचैवं संविद्ो ऽथीद्यविनाभावेऽर्थ विना संविदः प्रकादात् स्वतःप्रकादात्वहानिः । दीपादेसेजोरूपत्वस्येव मंविदः प्रकाशस्त्रक्रपत्वस्येव स्वतःप्रकाशपदार्थत्वात् । अतं एवात्मनं। ५ पि तथात्वात्। नचात्मनो व्यापकत्वेन सर्वेत्र सत्त्वात् तत्रारोप्यमाणस्य श्रीराद्मरीचिकादावारोप्यमाणतोयादेरिव सत्वदेशस्याशक्यवचन-त्वादसत्त्वमास्याय प्रतीयमानत्वमात्रेण सदसद्विलक्षणत्वमनिर्वा-च्यत्वं चास्रीयत इत्यपि माम्प्रतम् । वस्तुपरिच्छेदास्यातुर्मते तत्सम-षाय्यादीनां सत्त्वेन तेषामेव देशत्वसिद्धः। तदनाखातुर्मने च वहा-कार्यत्वाद् ब्रह्मण एव तथात्वसिद्धेः । एवं सिद्धे देशे शरीरादीनां च सिद्धत्वे तेषामात्मन्यारोपोऽपि सुकरः । अन्यथा खपुष्पादेखि दुष्करः स्यात् । अप्रत्यक्ष आकाशे मालिन्याध्यामचदप्रत्यक्ष आत्मिन शरीराद्यध्यासीपपादनमप्यसङ्गनम् । वालानामवकाश्ररूपेण युद्धाः नां वस्तुस्वभावेनेव चाकाश्रासापि प्रत्यक्षत्वात् । अतः करपनाया असङ्गतत्वात् तदेषां प्राणानां विज्ञानेन विज्ञानमादायिति, मोका भोग्यं प्रेरितारं च मन्वेलादिश्रुतिविरोधाच्च, न कर्तृत्वभोक्तृत्वादिरहिन थातमा। नच स वेदार्थः । ब्रह्मणो वेदार्थत्वात् । किन्तु खबुद्धा तथा फल्पिन इति. न तदर्थे विचारः शक्यवचनः । तदिदमुक्तं, न हीत्यादि । अय सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म, अस्थूलमनीयवत्यादिश्रुनिष्यो-

ब्रह्म पुनर्यादंश वेदान्तेष्वयगतं तादशमेव गन्तेव्यम् । श्रणुपात्रान्ययाकल्पनेऽपि दोषः स्यात् । 'योऽन्यथा स-न्तमात्मानमन्यया प्रतिपद्यते । किं तेन न कृतं पापं चौरेणा-त्मापहारिणा ' नैषा तर्केण गतिरापनेया इति श्रुतेश्च ।

नच विरुद्धत्राक्यानां श्रत्रणात् तन्निर्द्धारार्थे विचारः । छ-भयोरपि प्रामाग्रिकत्वेनैकतर्रानद्धारस्याशक्यत्वात् । अचिन्त्या-ऽनन्तशक्तिमात् सर्वभवनसमर्थे ब्रह्मािग विरोधाभावाच्च ।

sिश्रगत इति वदित । नत्राह \* ब्रह्मेत्यादि \* यथा हीदमस्थूलत्वा-दिक वेदान्तेषूच्यते, तथा सर्वकामः सर्वगन्ध सर्वरमः, विद्वतश्च-क्षुरुत विश्वतोमुख इत्यादिकमण्युच्यत इति ताहरामपि मन्तव्यं न तु निर्विशेषमात्रम् । त च तत्र स्वस्यान्यथाकरूपनं युज्यते । प्रतिज्ञा-हानिदोषात् । प्रतारकत्वापत्तेश्च । नच श्रोतुर्मन्दत्वे कश्चिदुपायो विश्रेय इति तदर्थ किश्चित्करूपने उपयदोष इति वाच्यम् । तथा स्ति श्रुत्यभिषेतात्मखद्भपाज्ञानेन श्रातुर्योऽन्यथा सन्तमितिश्रुत्यक्तदोषाप-चें। तथा वक्तुरि, नेपा तर्केणतिश्रीर्तानप्रधातिक्रमदोपापत्ते । श्रु-तिविरोधदोषापत्तेश्च । तदिद्मुक्तम् \* अणुमात्रान्यथेत्यादि \* । नन् विरुद्धवाक्यश्रवणे श्रांता सन्द्रिय। सन्द्रहे चावश्यमानिष्टम् । अज्ञ-श्चाश्रद्यानश्च संश्वातमा विनश्यतीनिस्मरणात् । यस्य स्यादद्धा न विचिकित्सास्तीतिश्रुतेश्च । अनस्तिन्नित्रारणायार्थनिर्द्धार आवश्य-क । स च विचाराधीन इति तदर्थं स कार्य एवेत्यत आह \* नचं-त्यादि \* विचारः कथं कार्यः ? किमेकतरबाधेन, किंवाभयसाम-अस्येन । यद्याद्यः पक्षस्तदा तद्बाधनायाप्रामाणिकत्व तस्य वक्तव्य-म्। तथा सत्यन्यत्रापि तदापात इत्युपचारनिवृत्त्यर्थे यतमानस्या-**5प्रामाणिकत्वापत्या वृश्चिकभिया पलायमानस्य विषमाशीविषमुखे** निपानः । अथ द्वितीयस्तदा, परास्य शक्तिविविधेव थ्रूयते, स हैता-वानासित्यादिश्चातिभिर्वह्मसामर्थ्येनैव विरोधस्य परिहारं विचार-स्य वैफल्यमंत्रीत युक्त्या वदार्थः सर्वथा न प्रतिपसुं शक्य

अत एवे।पिनेपत्मु तत्तदुपारुवाने वोबामावे आँपाधिकवोधे च तपप्त एवे।पदेशः। नच तपःशब्देन विचारः। तस्य पूर्वानाधिकवाद तप एव । नचोपारुवादानां मिट्यात्त्रप् । नथा सति सर्वेत्रेव मिथ्यात्वं भवेद् विशेषाभावात् । न द्यपामाणिकोक्ते विधा वा उपारुवाने वा ब्रह्मस्वक्षे दा कस्य चिद्षि विञ्वासो यद्या

इत्यतो वेदार्थज्ञानायोपायान्तरमेष्टव्यम् । तदापि श्रुत्यविरुद्धम् । तत्र प्रमाणमाह । 🗠 अत एवेत्यादि 🗷 तेनिरीय भुगोबीया-Sभावे वरुणेन तपमा ब्रह्म विजिज्ञासस्वेति. छान्द्रोग्ये इन्द्रप्रजापित-संवादे इन्द्रस्यौपाधिकवाधे प्रजापनिना, वस छात्रिश्तं वर्पाण व्र-ह्मचर्यामित साधनान्तरस्य तपस प्रवापदेश. कृत इत्यर्थः । नन् तप सन्ताप इनिवन्, तप आलांचन इत्यपि धातुरिति तिन्निष्पन्नोऽयं दा-ळा विचारार्थेक एव मन्तव्यः । तथा सति शुर्त्यव विचारस्य प्राप्ति-रित्यत आह र नच तप इत्यादि र। दत्य एवेति र तप एव नप -श्रुळेनोच्यनं इत्थर्थः। अयं भाव । विचारां ह्येकनरवायेन वा, ब्रह्म-ण सामर्थ्योद्धिद्श्तंन वा साधनीय । न तु श्रांतरि तेन कोऽपि विशेषः सम्पाद्यः। तथा सति पठितवेटस्य साधनान्तरश्रवणं विनाsपि विचारे वेदार्थ स्फुरंदेवेनि पूर्वानाधिक्यादुपसद्नवैयर्थार्पात्तः। गुम्बाक्योत्तरं विचार इत्यद्गीदारं गुरोः खलत्वापत्तः । उपमदना-त्तरमाप तस्येवायोमापदेशेन दयाराहित्यपाकट्यात् । नपसाऽद्वीकारे तु नेन शिष्ये विद्यापायानाद्धिकारसम्पत्ती साङ्गवद्वाक्येभ्य एव स्फृर्तिनेच क्रोऽपि पृवींक्तदोप इति तपःशद्धो रुढ एवादरणीय । तरेत रुक्त. तप एवेति । अन्यथा छान्दोग्यविरोधस्यापरिहार इत्यपि वं धिवतुं नाव बाग्णमुक्तम् । नतु सत्यमुवनियन्तु नप उपिट्यने, तथाच्युपाख्यानेषु । न तु जानमाधनत्वेन कापि पृथम् विधीयने । उपाख्यानानि नु विद्यास्तुन्यथैमसद्पि वोधयन्तीनि, न तदनुरावे निवेन्ध्रः कार्य उत्पत आह 🛩 नचोपेत्यादि 🛪 । तथाच व्यवकेतृपा-स्यानम्ययुक्तीनां त्रिवृत्करज्ञादीनां च मित्र्यात्वं स्यात । त्याच सर्वे बेट एवोच्छियंत्यर्थ । तत्र हेतुमाह - न हीत्यादि - । सिष्ठ वदन

लोके । तस्माद् वेदे अक्षरमात्रस्याप्यसत्यार्थज्ञानस्याभावाद वै-दिकानां न सन्देहोऽपि । किं पुनर्विरुद्धार्थकल्पना ।

विद्यासु च तदश्रुतेः । यदि वेदार्थज्ञाने विचारस्योपयोगः स्याद् अद्गत्वेन व्याकरणस्येव विद्यासु श्रवणं स्यात् ।

स्वातन्त्रये च पुरागादि रिन भी मां माया अपि प्रकारभेदेन प्रतिपादकरतं स्पात् । तं त्नोपोनपदं पुरुषं पृच्छा भी ति तु तेषां निषेधः । अन्यथा ज्ञानं नोपानपदुक्तं फल समर्पयति । तस्मा न्नारम्भणीय एत ब्रह्मीवचारः ।

अनेन धर्मविचारोऽप्यानिप्त एव ।

खोक्ते प्रत्यक्षसंवादमण्याह \* तस्मादित्यादि \* । \*वैदिकानामिति \* प्राञ्जवैदिकानाम् ।

प्रकारान्तरेणापि विचारानर्थक्यमाह \* विद्याखित्यादि \* खोक्तं व्याचि \* यदीत्यादि \* चरणव्युहे, शिक्षा करणे व्याकरणं निरुक्तं छन्दो ज्यानिषिमिति षडद्भान्युक्त्वा, तस्मात् साङ्गमधीत्येव ब्रह्मलोक्षे महीयन इत्येवोच्यते । तस्मात् साङ्गां वदां ध्येयो श्रेयश्चेति विश्वाविष नाक्षेषो युक्त इत्यर्थ । एवं विधिवयेऽिष विचाराक्षेपस्या- शक्यब बनत्वाद् विधिययुक्त्याऽऽरम्भणीयत्वं निवारितम् । ननु मास्त्वङ्गमध्यपानस्तथापि पुराणादिवत् खातन्त्रयेगीवारम्भणीय । नचा- ऽप्रामाणिकत्वम् । प्रतिपद्मनुषद छन्दो भाषा धर्मो भीमांसा न्याय- सर्वे इत्युपाङ्गानीित तत्रेवापाङ्गष्ठ पाठात्, स्मृताविष 'पुराणन्याय- मीमांसा धर्मशास्त्राङ्गमिश्रिता । वेदा स्थानाित विद्यानां धर्मस्य च चतुर्दश्च 'इति विद्यासु गगानाश्चीत चेत्तनाह \* स्वातन्त्रयं चेत्यादि \* । \* तस्मादिति \* वेदार्थं शानार्थ ब्रह्मज्ञानार्थ वाऽनुपयोगात् ।

ननु मास्तु ब्रह्मविचारस्वारम्भणीयत्वं, धर्मविचारे तु टोषा-भावात् तदारम्भे को दोष इत्यत आह \* अनंनेत्यादि \* स तृतीय-सनप्यत, स पतं दीक्षितवादमपश्यदित्यादी तपस पव कथनेनेत्यर्थः। न होतित्रराकर्तुः मोऽयमतिभार इति पूर्वपेक्षः।

मिद्धान्तम्तु ।

सन्देहवारकं शास्त्रं बुद्धिदोषात् तदुद्धनः।

विकद्धशास्त्रमभेद्।दङ्गेश्वाशक्यांनश्चयः॥

तस्मात् सृत्रानुसारेगा कर्तव्यः मर्वनिर्णयः।

प्रम्पद्या भ्रव्यते म्वार्थान्मध्यमश्च तथादिमः॥

परम्पद्या पाठवद्यस्यापि गुरुषुखादेव श्रवणेऽपि मन्द्रम्भयोः सन्देहे। भवेत् । समानयमेदर्शनात्। पदादिपाठवत्।

तत्र यथा लक्षणानामुपयोग एवमेव गीगांनाया अपि।

निन्दमिष शास्त्रम् ऋष्युक्तन्त्रात प्रामाणिकमनः कथं निराक्तियन । इत्यन आह म नहीन्यादि म गुरोमेने एवं निराक्तिने शिष्यस्य का वा गणनेन्यर्थः। एवश्च यथा मीमांसाकरणात् पूर्वमद्गरेव सन्देहिनवृत्ति-स्तयेदानीमापि भविष्यनीति व्यर्थे तत्करणिमिति केवलवैदिकहतः पूर्विक्षो निरूपितः।

उत्तरं वक्तुं गृह्णान्त असिक्वान्त इत्यादि अने शहर्य निःमान्दिग्धमध्यितिपादकत्वात् सन्देह एव कथिमन्यत् आहुः अवु द्वीत्यादि अ । त्रिञ्चांत्तर्योकरणादिभिरेव भविष्यतीत्यत् आहुः अ विरुद्धेति श्री असर्वार्गणय इति पूर्वोत्तरकाण्डार्थनिणंय । कर्यामद-मित्यपेक्षायां व्याचक्षते अपरम्परयेत्यादि श्री समानध्रमेदर्शनादिति अ अर्थे समानध्रमेदर्शनात् । यथा अक्ताः श्रकरा उपद्यातीत्यताञ्चन-करणत्त्व घृततेत्वमादिषु समानम् । तथाच यथा मंहिताध्ययनद-शायां, देवाय ते यजमानाय श्रीकाय ते स्वाहेत्यादो सन्देहाभावे-शिप पद्याठकाले. देवण ते शीक्यं त शति हस्त्रश्चत्या सन्देह. अधा-द्वाद्वत्तरे विभागं हस्त्रत्यञ्चतपर इत्यधिकारस्यस्य. देवाशिकेत्यादेः । श्रुश्च मे मिथुश्चरन्तं सुश्चन्द्रद्य इत्यादः पद्रपाठे, त्रषु च मिथु चरन्तं, सुचन्द्रेति पाटात् सन्देहं, त्रषुभिश्चपूर्वः शकारश्चपरः. सु-पूर्वश्चन्द्रपर शति । उत स्वानासो दिवि पन्तु, अ पो हिष्ठागयानुग तद्क्तप ।

असन्दिग्धेऽपि वेदार्थे स्थूणास्त्रननवन्मनः । मीमांमानिगायः भाज्ञे दुर्बुद्धेम्तु नता द्वर्गामित ॥ तथाच निगाये पेन केन चिद्वक्तव्ये हिरः स्वयं व्यासो विचारं चिकीर्षुस्तत्कर्तव्यतां बोधयात । ब्रह्मजिज्ञामा कर्तव्ये-

इत्यादेः परपाठे, उत खानामः, दिवि सन्तु, आप हि स्व इति पा-ठात सन्देहे, खानासोदिन्यापोहीत्यादिसूत्रस्योपयोग इति लक्षणानां प्रातिशाख्यसूत्राणां सन्देहिनवृत्ताबुपयोगः। तथा ऽर्थश्रवणे ऽपि वाजि-श्यां वाजिनांमत्यत्र किमामिक्षाऽन्नवन्ता विश्वदेवा वाजिनामानो-ऽन्ये वा वाजिनयागदेवताः। गायञ्यां स्विता, सूर्यो वा परब्रह्म वा। आकाशादेव समुत्पद्यन्त इत्यत्र भूताकाशो वा ब्रह्म वेति सन्दे-हः समानश्रमदर्शनान्मन्दादीनां भवदिति ति विवृत्त्यर्थे मीमांसा-द्रयस्याण्युपयोग इति झानविधाबुपाङ्गभूतयोस्तयोरप्याक्षेपो युक्त ए-वेत्यर्थः।

अस्मिन्नर्थे प्राचां संमितिमाहु \* नदुक्तिमित्यादि \*। \* द्वयमिति \* सन्देहाभावो दार्क्य चेत्यर्थः। पतेन शास्त्रप्रयाजनमारम्भसमर्थनायांक्तम्। विचारकर्नच्यतासमथंनेनोपोद्धानक्ष्पा अधिकरणसङ्गितर्गप बोधिता। अनः परं प्रयोजनवन्त्वे ५ पीद शास्त्रं क्या सङ्गत्या भागनम्। श्रुतौ च नपम उपदशात् नदेव च कुतो नोक्तिमित्याकाङ्कायां शास्त्रसङ्गतिं चदन्त एव सूत्राक्षराणि च्याकुर्वन्नः प्रथमतो
वाष्त्रार्थमाद्धः \* नथाचंत्यादि \*। उक्तरित्या वेदार्थानिणंयस्यावदयकत्वात् तिन्निर्याये येन केन चिद्धक्तव्ये यदा कालवशात् नप आदीनामसम्भवं व्यङ्गनया तेषामसाधकत्वं च दृष्वाँस्तदा जगदृदु खदूरीकरणार्थे हारः स्वयं व्यासक्तपणावनीयं वेद्वव्यामादिकार्ये कृत्वा
सर्ववेदार्थानर्शायार्थे ब्रह्मविचारं चिक्तिष्ठंस्तत्कर्नच्यतां वोध्यति। ब्रह्माजिज्ञासा कर्तव्यति। धर्मादिवद् व्यामाकत्वादि कर्नव्यता। अत
रदानीं तपा न वेदार्थज्ञानसाधनं. किन्तिवदमेव साधनम्। किञ्च

ति । व्यामोक्तत्वादिष कर्तव्यना । कर्तव्यपदाध्याहारे स्वानव्यं न भवि । अन्यथाः अय योगानुगासनिषितिवत स्वतन्त्रना स्यात् । तथाच ज्ञानानुपयोगः । तथाहि । तं त्वोषीनषदं पुरुषं पृच्छामीति केवलोपनिषद्वं ब्रह्मः न जान्त्वान्यरवेद्यपः । तद् यदि मीमांमा स्वतन्त्रा स्यात् तज्जिनिनं ज्ञानं न ब्रह्मज्ञानं भवेत् ।

अथवा. अन्याहारकरणापेक्षयाऽधशब्द एवाधिकारे व्या-रव्ययः । वेदाध्ययनानन्तर्ये तु मिद्धमेत्र । न ह्यनशीन एव वि-

तापमानाम् ऋषीणामिष स्वभावभेदाञ्छोकानां मन्द्रेहं यदा दृष्ट्वा-मतदा करुगाया कृतवानिति तदुक्तरीन्या प्रयतने प्रमादोऽषि भावष्य-ति, तेन वेदार्थवोधश्चेति नास्य गतार्थत्वम् । कृषेच च मद्भातिरित्य-र्थः । ननु मृत्रे कर्तव्यपदाभावादध्याहारस्य च दोपत्वात् किमित्येवं व्याख्यायन इत्याकाङ्कायामाद्यः अक्ततंत्र्यपदेन्यादि ॥ भनेतिद्य-न्तम् अत उक्तदोपनिवृद्द्र्यभध्याहृत्य व्याख्यायन इत्यथे । अत्र सर्वमंमनन्वादंवमध्याहारपक्ष उक्तो वाद्यार्थश्च ।

चारमहीत । नत्रैतत् स्यात् भ्वतन्त्रतेति । तत्र प्रतिविधास्यामः।
वेदार्थत्रह्मणा वेदानुकूलिवचार इति । किगत्र युक्तम । व्याख्यानोमात । व्याख्यानतो निशंषपानपत्तेः । यथा कर्मणि
दर्शपूर्णमामौ तु पूर्व व्याख्यास्यामः। अथातो दर्शपूर्णमासौ
व्याख्यास्याम इति ।

रिणे। 5प्र सिरित्यनो ज्याय इत्यर्थः । ननु नर्योनिध्यनाक्षिप्तनयां पुरा-णादिवत् स्वातन्त्रयं तु मिद्धम्। तथा सित पूर्वोक्तो ज्ञानानुपयागद्भपा दोषस्तु स्यादित्याकाङ्कायां, तत्रेतत् स्याद्त्यादिनाऽनूद्य प्रातिवि-धानप्रकारमाहु । \* तत्रत्यादि \* । अनुपदमेव वश्याम इत्य-र्थः । ननु प्रक्षास्त्रनपङ्कन्यायनैतदपेक्षया नदादरणमेष युक्त-मित्यत आहु । \* वेदार्थेत्यादि \* । वेदार्थभूतं यद्रह्म तत्स-म्बन्धी सपरिकरतङ्कापका वद्। सुकूलो वदवः क्यानां विरोधप-रिहारादिना तेषूपचारादिदोर्षानवर्नका विचारो मीमांसास्तपे इति हेताः । अत्र हि सर्घवेदार्थत्वेन ब्रह्म जिज्ञास्यम् । अन्यथा वेद्वेदा-न्तयारैकशास्त्रयं न स्यात्। तद्मावे च जैमिन्याद्युक्तादिशा मुमुञ्ज-प्रकृत्तिवित्वात शास्त्रवैयर्थ्यमापद्येन । विचारस्य च यदि वेदानुकृत्यं न स्यात् तदाप्यास्तिका न प्रवर्तेरन् । अत आवश्यकत्वात् स्वात-न्डयेऽपि विरोधाभावादानुकूरुपेन तज्जानितज्ञानस्य ब्रह्मज्ञानस्पत्वात् प्रतिविधानमेव युक्तमित्यधः। अयं प्रकारो माध्वानामपि सम्मतस्त-द्वाधकस्कान्द्वचनोपन्पामाद्वगन्तवयः ,। अध्याहारपक्षेऽप्येत्रं व-क्तु शक्यत्वातः न ज्यायांस मन्यमाने। उनुयुक्तके । \* किमत्रयुक्तामे -नि \* खतेन्त्रताप्रीतिविधानस्यात्राष्यपक्षितत्वेन प्रतिपत्तिगारवदोष-स्यात्रापि सत्त्वादध्याहारकरणाथशब्दव्याख्यानपक्षयोर्मध्ये किं युक्त, ख्यानपक्ष पव युक्त इत्यर्थः । तत्र हेतुमाहु । अव्याख्यानत इत्यादि अ। ननु कात्र विशेषप्रतिर्वाक्तरियन आहु । \* यथत्यादि \* नथाच य-था करुपसूत्रेण प्रयोगप्रकारादियोधनात् तत्पदार्थमन्देहनिर्हात्तस्त-थानया मीमांसया ब्रह्मणीति तत यथाऽधिको <sup>र</sup>ऽथश्रद्धस्तथातापीति

अथवेतहीं पानि सिद्धान्त प्रयोजनानि । अधिकाकाङ्का न भवेत । अध्याद्वारश्च । पुरुषार्थश्च मिद्ध्येत् । उच्छेदश्च न भवेदिति । कथम । अयशब्दोऽर्थचतुष्ट्रमे वर्तते । मङ्गले, अधि-कारे, आनन्तर्भे, अर्थान्तरोपक्रमे च । तत्र श्रुतिमात्रेणैव मङ्गल-मिद्धेर्थान्तरस्य पूर्वोक्तस्याभावान्नात्र तत्कलपनम । अथा-ऽविश्वष्यते आनन्तर्भे वार्धायकारे वेति । आनन्तर्भे त्वध्ययनस्य स्वतः सिद्धत्व। द्विषकाकाङ्का भवति । तथा तदमावान्न विचारः सिद्ध्येत् ।

करास्त्रतौरयस्पविशेषस्य प्रतिपत्तिरित्यर्थः।

नन्वध्याहारपक्षेऽपीदं सुवचमतः मर्वसंमनत्वादध्याहारपक्ष एव युक्तो, नाऽथञ्चस्याधिकारव्याख्यानपक्ष इत्यन आहुः 🕸 अथवे-त्यादि \*। \*एनहीनि \* व्याख्यानपक्षे । अत्र चोदबांत \*कर्यामति \* स्वोक्तं विभजने \* अथंत्यादि \*। तत्र मङ्गले, 'ॐकारश्चाथश्चस्थ द्वावेतौ ब्रह्मणः पुरा । कण्ठं भित्वा धिनिष्क्रान्तौ नेन माङ्गलिकावुभा-विति '। अधिकारे यथा, अधैप ज्यातिरिति वेदं। अथ योगानुशा-सनमित्यादि च लोके। आनन्तर्ये यथा, भुक्त्वा अथ व्रजतीति। अ॰ र्थान्तरोपक्रमे यथा पूर्व किञ्चिदुक्त्वा पुनर्विकल्पान्तरे क्रियमाण उन च्यतेः अथायमाराय इति । यद्यपि कोद्ये, 'मङ्गलानन्तरारम्भप्रश्नकाः त्स्न्येष्वणो अथति । अथाथो संशये स्यानामधिकारे च मङ्गले । वि-कल्पानन्तरप्रश्नकात्स्न्यारम्भममुच्चय' इत्यर्थान्तरमप्युक्तम् । गोडो भवान् अधाने बूम इति प्रतिज्ञायामपि इइयते । तथापि प्रच्छकस्य सन्देग्धुश्च कषाप्यनुक्तत्वेन, अथ शक्तोऽसि भोक्तुमित्याद्वित् प्रश्नमंशयव्यञ्जकवाक्याभावेन च प्रश्नम्भययोर्वकृत्मगक्यत्नात् ख-मज्ञयस्य स्वतं।निवृत्त्यभावेन स्वमंशयस्य, अविज्ञान विज्ञाननामिति-श्रतेः कृत्स्तस्य ब्रह्मणा विचारायतुमशक्यन्वन कात्स्त्यंस्य च प्रकृत-विरुद्धत्वाद् विकटपस्य पक्षान्तरात्मकन्वेनारम्भस्योपक्रमात्मकत्वेन चार्थान्तरापक्रमानतिरंकात् समुचयनियमस्पाविकारयारपर्यान्तरः

सापेक्षत्वेन निकल्पतुल्यकश्चत्वादुपयुक्तविचारकात्स्न्येप्रतिक्षयोरिप प्रस्तावाव्यतिरेकादथशब्दोऽत्रार्थचतुष्टये सम्भावितो वर्तते। तत्रान्या-र्थकृतस्य पटहसृदङ्गादिध्वनेरिवाथशब्दस्यापि श्रवणमात्रेण मङ्गल-सिद्धेः स्मृतिव्याकोपपरिहारात् तस्याः खरूपश्रवणमात्रकार्यत्वेन मङ्गलस्यार्थान्तरबोधनाप्रतिरोधकत्वाच न तन्मात्रकरुपनं युक्तम । पूर्व कस्याप्यर्थस्यानुकत्वादर्थान्तरोपक्रमस्यापि कल्पनं न युक्तम्। यत् पुनरानन्तर्यप्रस्तावरूपमर्थद्वयमवशिष्यते, तत्रानन्तर्ये यस्य कस्य चिदानन्तर्ये तु खभावादेव प्राप्तमिति, न तस्य वक्तव्यम् । यदि च शाबरभाष्ये।क्तमध्ययनानन्तर्यमङ्गीक्रियते, तर्द्यनधीतवेदो विचारेऽधिकरोतीति । तदा तस्य विचारार्थकजिज्ञासापदेनैवा-र्थात् ।सद्धेरथशब्दोक्तानन्तर्यप्रतियोगिनोऽधिकाकाङ्का भवति, अन ध्ययन।तिरिक्तात् कस्मादनन्तरं ब्रह्म विचारियतव्यमिति । तस्यां च सत्यामध्ययनातिरिक्तस्य कस्यापि तन्मते ऽद्दीनान प्रकृतिवन चारसिद्धिरित्यर्थः। नतु संहितमेतच्छ।रीरकं जैमिनीयेन षोडशल-क्षणंनेति वदिः प्राचीनवृत्तिकारैद्वेयोमीमांसयोरैकशास्त्र्यमङ्गी-कृतम् । ततश्चाम्रेयादिषट्कभेदवदध्यायभेदवचावान्तरप्रमयभेदेन मेदेऽपि प्रयोजनैक्याद्, अथाऽतो धर्मजिज्ञासेत्यारम्य, अनावृत्तिः शब्द।दिन्यन्तमेकं शास्त्रमतः कर्मविचारानन्तर्यमस्यति रामानु-जाचार्याः ।

आराधनाराध्यभूतयोधर्मब्रह्मणोः प्रतिपादकःवेनैकशास्त्रय-म् । अथाऽतो ब्रह्मजिज्ञासेति पृथगारम्भस्त्वथातः शेषलक्षणीम-त्यादिवदवान्तरपरिच्छेदार्थे इति तदेकदेशी नव्यः शैवः।

पूर्व धर्मजिज्ञासा कार्या, पुरुषमात्रविषयत्वात् । ब्रह्मज्ञानं तु कस्य चिदेव मुमुक्षोरित धर्मविचारानन्तर चतुर्णो प्रतिपत्राश्रमान्तराणां सा। सर्वापेक्षा च यज्ञादिश्चतेरश्ववदिति सूत्रयतः सूत्र-कारस्यापि ज्ञानकर्मसमुच्चयादेव मोक्षप्राप्तिरिभप्रेतेति ज्ञायते । अन्पिश्चाते च कर्मणि केन समुञ्चयः, केन नेति न ज्ञातुं शक्यम् । ज्ञाते तु तस्मिन् नित्यकाम्यनिपिद्धानां हेयोपादेयविभागविज्ञानात् काम्यानिषद्धे हेये, नित्येन समुञ्चय इति सुखेन ज्ञातुं शक्यते। किश्च। तृतीये, कर्मसमुद्ध्यर्थानामुद्गीथाद्यपासनानां चिन्तनात् तेपां च कर्माधिकृतपुरुषमात्रविषयत्वात् कर्माविज्ञानेन तिचन्ताया

### तयां हि, न तायद्धभीवचारानन्तर्यम् । विपर्ययसम्भवात्।

अष्यनुपपत्तिरतोऽपि तदानन्तर्यमिति भट्टभास्कराचार्याः।

किश्च, तमेव धीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत ब्राह्मण इति श्रुतीं तर्कोपकरणेन शब्देन परमात्मानं सम्यग् ज्ञात्वा प्रज्ञाख्यभावनाः विधानात, पतञ्जलिनाऽपि, स तु दीर्घकालादरनैरन्तर्यसत्काराऽसेः वितो दृढभूमिरिति सूत्रयता दीर्घकालासंचितस्य योगस्य दृढभूः मित्वकयनाच्च क्रियमाणाया भावनाख्योपासनाया दृढत्वाय यहां- प्रयोगः केश्चिद्वियते।

तत्तःफलार्थे विहितानामपि कर्मणां, तमतं वेदानुवचनेनेत्याः दिश्रुत्या, एकस्य तूमयत्वे संयोगपृथक्वमितिन्यायेन कत्वर्थसादिर-त्वस्य वीर्यार्थत्ववद् व्रह्मभावनार्धत्व कैश्चिदिष्यते।

तथापरैः श्रेय परिपन्थिक हमपनिवर्द्दण द्वारा यहोपयोग इप्यते।

वन्यैः पुनर्महायज्ञैश्च यज्ञैश्च व्राह्मीयं क्रियते तनु , यस्यैते-Sष्टाच्यारिज्ञत् मस्कारा इति स्मृत्या यज्ञादिसंस्कृतस्य पुरुषस्य द्यिकालाद्रांगरन्तर्यव्रह्मभावनामासेयमानस्य समूलकाषमिष्याचा-सनानिवृत्त्या प्रत्यगातमचैशचात् पुरुषसंस्कारद्वारा यज्ञोपयोग इष्यते।

अयेतरैर्ऋणानि त्रीण्यपाकृत्य मनो मोक्षं नित्रेश्यंद् इति
स्मृत्या ऋणत्रयापाकरणेन कर्मणां ब्रह्मज्ञानोपयोग इष्यते इति नाना
मतानि वाचस्पत्यं लिखितानि । अतः कर्मज्ञानसमुख्यस्य बहुवादिसम्मतत्वात् पूर्वोक्तरीत्या धर्मावचारेणाधिकाकाङ्कापूरणसम्भवात्
तद्नन्तरं सुखेन ब्रह्मविचारसिद्धिरित्याकाङ्कायामाहुः । अत्याहि,
नेत्यादि अ। तद्करित्या समुख्याङ्गीकारेऽपि धर्मावचारानत्ये
नोपपद्यते । कुत अविपययसम्भवात अहृदयस्यात्रेऽत्रद्यति अथ जिः
हाया अथ वक्षस इति वद् वद्वेदान्ताध्ययनक्रमनियामकप्रमागाभावात् । नच कर्त्रत्यात क्रमनियमः शङ्काः । आधारदर्शपूर्णमासचत् कर्मब्रहाविचारयारेकाङ्गित्रयुक्ताङ्गत्वेन वा, पञ्चप्रयाजवदेकाद्विप्रयुक्तानकाङ्गत्वेन वा, गोदाहनादिवद्धिकृताधिकारत्वेन वा, पद्याः
गवत् फलैक्रयेन वा कर्त्रक्यं येन वाध्येत तादशप्रमाणस्याप्यनुष्ठ-

जचं पाठनो नियमः । तत्रापि तथा । नचाऽऽचाराद् व्यवस्था । तत्राप्यनियमसम्भवात् । प्रत्य-

म्भात् । न न, विद्यां चाविद्यां च यस्तद् वेदोभयं सह, सत्येन लक्ष्य-स्तपसा होत अत्मेत्यादिश्रुतिरेव कमे प्रमाणिमिति वाच्यम् । समु-क्चयमात्रबोधवेन चारितार्र्यात्। किञ्च। धर्मी न यथाकथञ्जिज्ज्ञाती विद्यया समुचेयोऽपि तु निर्णीतस्वरूपः । निर्णयस्तु यथा कर्मस्वरू-पविषयकः पूर्वतन्त्रात् तथा कर्मशेषभूतपुरुषस्वकपविषयकस्तदारा-ध्यभूतब्रह्मसद्भपविषयकश्चोत्तरतन्त्रात् । अतोऽभ्यहितत्वात् पूर्वे ्रोदान्तविचारेण तद्वगन्तव्यम् । नानावादैरात्मखक्रपे च विप्रति-पन्ते वैदिकानां वेदवाक्यैरंव तन्निरामस्यावदयकत्वात् । ज्ञाते त्योः खक्रे कर्माशा सुखेन प्रवृत्तिसम्भव।दिति । नचाध्ययनादिविधे क-मीषबोधनसमर्थेषु पुरुषषु चरितार्थत्वेन, शान्तो दान्त इत्यादिश्रुत्यु-क्तमाधनान्तरसापेक्षब्रह्मज्ञानोपायभूतद्यमाद्याक्षेपासामध्यीतः पूर्वे ध-भैविचारस्येव प्राप्तिनिति वाच्यम् । शान्तो वान्त इति श्रुतौ पश्येदि -निपदाच्छमादीनां दर्शनसाधनत्वेन विचारे तद्पेश्वाभावात् । प्रहाद-कव्योदिवदाबाल्यान्मुमुक्षाशमादिमत्सु तदप्रवृत्ती तेषां विचारमा-त्राप्रसक्तेयेथाकथित प्रवृत्ती वाऽभ्यहितस्यैव प्राप्ता नियमभङ्गाच। तदेतदुक्तम्।

ननु पूर्व धर्मकाण्डं पठ्यते, अनन्तरं ज्ञानकाण्डमिति पाठस्य कमिनयामकत्वमित्तिवि चेत् तलाहुः \* नचेत्यादि \* पाठकमे वि-धमानेऽपि पूर्वकाण्डं न सर्वेरादित आरक्ष्य पठ्यते। अपि तु यतः कुतिश्चत्।अतोऽवान्तरकाण्डक्रमानियमवज्ञ्ञानकाण्डक्रमानियमस्या-पि शक्यवचनत्वात् तन्नापि तथेत्यर्थः। ननु पाठः शिष्टाचारादिनि-धनोऽस्तु, न तु विचारोऽपीत्यत आहुः \* नचाचारत्यादि \* प्रत्यवा-धान्नवणस्योभयत्र तौल्यात् तथेत्यर्थः। ननु धर्मस्य ब्रह्मवोधहेतु-ध्वात् तद्विचारोप्युक्तानां श्रुतिलिङ्गादीनां चेदचोदनार्थवादस्मृत्या-

<sup>🛶 🗸</sup> कविहेरिरन्तरिक्ष शबुद्ध पिप्पलाय । प्राविहेरित्रोऽथ दुमिलश्चम्स कारमाजन ।

वायाश्रवणात् । सम्भवेऽपि न वक्तव्यत्वमध्ययनवत् । तथाच तताऽप्याकाङ्क्षा भवेत् ।

नच वैराग्यशमदमादिः पूर्वसिद्धः।

तेषामेवाभावात्। न च यदैव सम्भवस्तदैव तत् कर्तव्यामि-

विप्रामाण्यप्रतिपादनानां ब्रह्मविचारोपयुक्तत्वाच्च धर्मविचारानन्तर्ये ब्रह्मविचारस्य नियमेन सम्भवतीति चेत् तत्राहुः । \* सम्भवऽपीन् स्वादि \* स्फुटार्थमेतत्।

ननु तर्हि, नित्यानित्यवस्तुनिवेक ऐहिकामुनिकभोगविरागः श्रामदमादिसाधनसम्पन्मुमुञ्जुत्वं चेति शङ्कराचार्याहतं साधनचतुर ष्ट्यानन्तर्यमाद्रियतामित्याशङ्कायां, भास्कराचार्ययंद्यपि शमदमाद'-योऽन्तः करगाधर्माः पूर्व न प्रकृताः स्वशब्देन चानिर्दिष्टा इति सूत्र-कारस्य न विविक्षिता इत्येव दूपणं दत्तम । रामानुजाचार्यश्चेषां पूर्वमीमांसाक्तकर्मफलकरणेतिकर्तव्यताधिकारिविश्चेपनिश्चयानन्तर-भावितद् तित्यत्वज्ञाना ५ ६ समित्यत्वज्ञानाधीनतया आस्त्रद्वयविचारो-प्तरभावित्वं द्वणमुक्तम् । तथापि तन्न तथा स्फ्रुटमिति प्रकारान्त-रेण दूपणमाहुः \* नचेत्यादि \*। तदानन्तर्थे तदा युज्येत यदि त-त्सत्ता पूर्व स्यात् । सा त्वीतवुर्लभा । न हि नित्यानित्यवस्तुविवंक-मन्तरेणेहामुक्तार्थभोगात पुरुषो विरज्यते । न वा सांख्यदर्शनात्य-न्ताभ्यासतद्दितसाधनाद्यन्तरेण ताहश्चिवक उदेत्युद्ति वा सर्वः श् म्यति दाम्यति वा । दुर्वास प्रभृतिष्वपि तदभावस्य समरणात्। कथित्रत् किश्चित् कर्णाचित् कदाचित् सम्भवेऽपि, न सर्वसाधनाः नि तथा । तदेतदुक्तं, \* तेपामवाभावादिति \* तथाच समुदितमाः धनचतुष्टयसम्पदत्यन्तदुर्लभेति तदानन्तर्यमत्र न शक्यवचनमित्यर्थः। साङ्क्याद्यभ्यासाभावेऽपि लौकिकदुःखादिना विराज्यमाना रह्यन्ते। किञ्चित्कामनयापि शाम्यन्ति दाम्यन्ति चेत्युक्तविवेकरहिनवैराग्या-द्यानन्तर्यमप्यत्र न युक्तम्। नद्रपायस्य भूयोद्रश्नीदिखाश्येन वैराग्याः दीनामेच ग्रहणम् । ननु केपांचित् पूर्व वैराग्याद्यभावेऽपि पश्चात् तानि दश्यन्त इति तदानन्तर्याद्रणे को दोष इत्यत आहु। क्षन च यदैषे

ति वाच्यम् । तदमम्भवापत्तेः । तथाहि । ब्रह्मणः परमपुरुषा-र्थत्वे ज्ञाते तज्ज्ञानस्यैव साधनत्वेऽवगते तच्छेषत्वे च यागादी-नामवगते तदर्थकर्मकरणे चित्तशुद्धौ सत्यां वैराग्यादि । इदं च वेदान्तविचारव्यतिरेकेण न भयतीत्यन्योन्याश्रयः ।

निर्द्धारिते तु वेदान्ते विचारो व्यर्थ एव । नच साक्षात्का-रस्तत्फलम् । तस्य शब्दशेषत्वेन तत्कल्पनायां प्रमाणाभावात्। दशमस्त्वमसीत्यादौ प्रसक्षमामण्या बलवस्वाद् देहादः प्रत्य-

त्यादि \*। \* तद्सम्भवापत्तेरिति \* वैराग्यादेर्विचारस्य चासम्भ-षापत्तेरित्यर्थः । कथमिदमित्याकाङ्कायामेतदेव विभजन्ते । श्रतथाही॰ स्यादि \* दर्शनान्तरामिमानिनां ज्ञानकर्मसमुचयवादात् तत्तदुक्त-शानानां च भिन्नविधत्वात् तत्तद्भिमनरीत्या साधनीभूनयागाद्यतु-ष्ठाने विवक्षिनविचारोपयोगिचित्तशुद्धचभावात् ब्रह्मगाः परमपुरुषा-र्थत्वज्ञानार्थे ज्ञानस्य केवलस्पैव साधनत्वज्ञानं चावदयकांमिति तद्र्थे चैकदेशिना वेदान्तविचारः पूर्वे मृग्यः । तथा सत्युक्तरीत्या तत्कर-णमिति चक्रक न्योऽन्याश्रय इति तदसम्भवापितिरित्यर्थः । नन्वध्य-धनदशायां गुरुमुखात् साधनान्तराद्वा वेदान्तर्थे निर्द्धारिने सुखेन त-त्सम्भवान्नान्यान्याश्रय इति शङ्कायां दुषणान्तरमाद्युः। \* निर्द्धाः-रित इत्यादि \* विचारो हार्थनिद्धारार्थः। अर्थनिद्धारश्च वैराग्या-दिप्रयोजकतया यदि पूर्वमभ्युपनम्तदा फले जातं निष्प्रयोजनत्वाः क्तिःसन्दिग्धविषयत्वाच्च स व्यर्थ इत्यर्थः। एवकारेण तद्र्थकप्रवु-त्तिविघातं।ऽपि संगृह्यते । नन्वर्धे निर्द्धारितेऽपि न विचारवैफल्यं, तस्यात्मसाक्षात्कारार्थत्वादित्यन आहुः। \* नचेत्यादि \* विचार-स्पार्थक्षानजनकतया शब्दाङ्गत्वेन तदुपकारकत्वस्यैच प्रत्यक्षसिद्धत्वेन तस्यात्मसाक्षात्कारफलकत्वकल्पनायां प्रमाणाभावादित्यर्थः । नतु दशमस्त्वमसीत्यादेः शब्दादिप दशमोऽहमित्याकारकात्मसाक्षात्का-रक्षपं फलं विचारद्वारा इङ्यत इति तथा कल्पनायां इष्टमेव प्रमा--गामस्तीति कथं प्रमाणाभाव इत्याकाङ्कायां इष्टान्तवैवम्यं स्फुटीकुर्वन न्ति \*दशम इत्यादि \*। अयमर्थः । उक्तवाक्यद्व एन्तेन विचारद्वारा

श्रत्यान् स्वदेहमापि पश्यन् दशमोहमिनि मन्यते । न तथा प्रकुते । मनननिद्ध्यामनविधीनामानर्धक्यप्रमङ्गात् ।

नचाधिकारिभेदः कल्पनीयः । शब्द्हाने तत्कल्पनायां प-माणाऽभावात् ।

आत्ममाञ्चात्कारः क्यापाद्यते । कि देहविशिष्टात्मवेदिनी चा, है-हानमबेदिनो वा । ताहशस्यापि चक्षुष्मनोऽन्यस्य घा विविक्तारम-वेदिनो वा। तत्र नादः। व्यामुग्धादिषु परेण बोध्यमानस्य द्यम-रवस्य याह्यन्वेन नांर्ह्याञ्चय याह्यस्येव देहादेमाथात्विमद्ध्योक्तरीत्या तस्य ज्ञानन्यात्मविषयकत्वाभावात् । अन एव न द्वितीयः । अ-न्यस्येनराऽज्ञानात् । तस्य प्रज्ञाचक्षुष्ट्रेग नया ज्ञायमानस्यापि चा-क्षुपक्तरपत्वाच्च । न तृतीयः । तस्यातमविसमृत्यभावेन तम्र शः व्यस्याऽकारणत्वातः । न च पूर्वविकल्पोकानामात्मनिष्ठमान्तरमेव दशमत्वं शद्याद् भासन इति वाच्यम्। दशमग्वस्य वक्रोक्षायुद्धि-जन्यत्वेन तस्यां च वुद्धी संख्याघरकानां परातमां भानाभावेन स्वस्यापि दशमत्वाभानप्रमञ्जात् । अतो गवमन्वादिवद् दशमत्व-स्यापि वाह्यत्वमेव । कृञ्गोऽहामितिवद् दशमोऽहमितिवत्यग्विस्यापि देहस्येव वेदात्वाच । प्रकृते विचारे तु वेदान्तवाक्येर्प्रहारवेनारमसा-क्षात्कारस्य तर्वाभिप्रतत्वेन तथा धर्मधर्मिणोरुभयोरप्यान्तरत्वान्न इप्रान्तसाम्यम् । न हि समीपवर्तिभिरिन्द्रियैरप्राह्य आत्मा तद्वाह्येण याह्येन शुद्धवमाणेन प्राहृयितुं शुक्यते । अथ दर्शनाज्यवधानेन श्रव-णस्य विधानोच्छक्रपत इत्युच्यने तदा मनननिदिध्यासनविधिवैय-र्थम्। तथाच इष्टान्तवैपम्यानमनननिदिध्यासनविधिविरोधाच्चा-त्ममाक्षात्कारस्य न श्रवणफलत्वं विचारफलत्वं चा वक्तुं शक्यमि-स्पर्यः । ननु मुख्याधिकारिणः शब्दादपरोक्षं भवति, न तु मन्दादे • रिति तारयेषु मननायुषयोगान्न तिङ्घानर्थक्यमिति चेत्तत्राहुः 🛎 नचेत्यादि \* शब्दजन्ये झाने ऽधिकारिभेडमदा कल्प्यो यदि स वि-धिवयर्थं समाद्ध्यात्। न तु तथा। मन्दस्य पद्शक्तादिशानग्रन्य-

१ आतमा वा और इष्टच्या भीतन्य इत्यत्र ।

#### े अत्यन्तामत्यप्यर्थे शब्दस्य ज्ञानजननात् ममाणमङ्करापाचि श्च ।

तया मननाचसामध्येन, मध्यमस्य च विदितपद्दवद्दार्थसंसर्गनयाः SSकाङ्कादिकलेन दशमादिवदपरोक्षभवनसीकर्येण मननाचनुपयांगेन ताभ्यां तदसमाधानात् नत्करूपनायां श्रुतार्थापत्तिरूपप्रमागाभावा-दिखर्थः । ननु विदितपदपदार्थससर्गस्यापि वास्यतात्पर्योज्ञाने दश-मादिवाक्याद्रप्परोक्षाद्रशानानमननादिना तज्ज्ञान तद्दर्शनात् तात्प-र्यश्चानश्चनाधिकारिणा तत्समाधातुं शक्यत प्रवेति कपं प्रमाणा-भाव इत्यत आहुः \* अत्यन्तेत्यादि \* शब्दस्येतिषष्ठचा करणत्वं बो-भ्यते । तथाच खपुष्पं सुरभीत्युक्तेऽत्यन्तासतोऽपि झानं जायते । एवं गुर्षादिनोक्तवेदान्तवाक्ये अगोचरस्याप्यात्मनस्त्वद्भिमतं झानं भ-विष्यतीत्युक्तविधिवैयर्थ्ये दुर्वारमतः प्रमाणाभाव इत्यर्थः । नतु वि-धिबलादेव ज्ञायने सर्वेषां न भवनीत्यतो न तद्भाव 🛭 इत्यत आहु: 🗱 प्रमाणेत्यादि \* सङ्करे। मर्यादाभङ्गेन जायमान कार्यम्। यथा चर्णान सङ्कर इति। तथाच तत्र यथा न वर्णत्वमेवमत्रापि दशमस्त्वमसी-तिवाक्यस्ययुष्मत्पदस्मारितपदार्थोलुङ्गतेनास्मत्पदार्थविषयकश्चानजन मने तस्य ज्ञानस्य प्रमाणत्वं न स्यादिति ताहराज्ञानोपपादनप्रयासवै-फल्यम् । किञ्चैवं भग्नायां प्रमागामयीदायां तं घटमानयेत्यत्रापि वा-क्यार्थञ्चानं प्रस्यक्षं स्यात् । आत्मन इव घटस्यापि पूर्वमनुभूतत्वात् । चीत्कारेण गजानुमितिरपि न स्यात्। यद्वा, प्रमाणे क्वानेऽनुव्यवसी-यमानयोः प्रत्यक्षत्वपरोक्षयोर्जातित्ववाधकसङ्करापत्तिः स्यात् । नः चेष्टापत्तिः । व्यवहारे भट्टनयमुपगच्छतस्तथा वन्तुमयुक्तत्वात् । भारत आजगरेऽपि, 'जातिरत्र महासर्प मनुष्यत्वे महामते । सङ्करात्र सर्ववणानां दुष्परीक्ष्यति में मितिरिति' युधिष्ठिरेण ब्राह्मणत्वजाति-बाधकतया सङ्करस्योपगतत्वाच्च । अतोऽनेकदूषग्राप्रासाद्धिकारिः भेदशब्दापरोक्षयोः करूपनमेवायुक्तमित्यर्थः । ननु मास्तु शब्दाद-परोऽशं, तथाऽपि दशमस्विमितिवाक्यसहकृतचञ्जुषा दशमोऽहिमः तिवन्मनसैवानुद्रष्टव्य इति श्रुतेस्तत्त्वमस्यादिवाक्यसहरूतमनसैव विविक्तात्मसाक्षारकारो भावीत्यधिकारिभेदो नायुक्त इति चेचता-

मनमा नज्जननेऽपि तथा । तस्मात् प्रथमं शाब्दमेव झान-मिनि मन्तव्यम् । अनुभविभिद्धत्वात् । इदानीन्तनानामपि शमा-दिरहिनानां निर्विचिकित्सितवेदार्थज्ञानोपलव्येः । संन्यासानु-पपत्तिश्च ।

किश्च । ग्रध्याहारश्च कर्तव्यः । स च कर्तव्यादिपदाना-म् । यदि तत् स्वार्थ, व्यर्थमेव वाक्यं स्याद । परार्थत्वे त्वश-क्यम् । न हि तेविचारः कर्तुं शक्यते । स्वकृतिवैयर्थ्यं च । अ-सङ्गतिश्चास्य सूत्रस्य भवेद ।

हुः। अ मनसेत्यादि अ वाक्यमहक्तमनसा। यदि सर्वेषां साक्षा-त्कारस्तदा मननादिविधिवैयर्धम् । यदि कस्य चित् तदा यस्य न साक्षात्कारसस्य वेदान्नार्थनिद्धीर एव विचारफलत्वेन वाच्यमधा सत्युक्तरीत्या वैराग्यादिसम्पादकत्वेन तम्य प्रागेत्रापक्षितत्वात् पू-वाँका ऽन्योन्याश्रयादिदोषताद्वस्टयमित्यर्थः । सिद्धमाहुः । \* त-स्मादित्यादि \*। \* मन्तव्यमिति \* सर्वेषां भवतीति मन्तव्यम् । अनुभवसिद्धत्वं विशद्यन्ति \* इदानीमित्यादि \* तथाच पूर्वीक्तं दूर्वणं दुरुद्धरमित्यर्थः। उक्तदार्ख्योय दूर्यगान्तरमाहुः \* सन्त्या-सेत्यादि \* गृहाद्वा प्रवजेद् चनाद्वा प्रवजदितिश्वनौ .तत्तदाश्रमानः न्तर्यकथनाद इढं वैराग्यं संन्यासाङ्गमिति ज्ञायते । श्रुत्यन्तरे च वे-दान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थाः संन्यासयोगाद् यतयः शुद्धमत्त्वा इति वेदान्तार्थनिश्चयोत्तरं सन्यासस्यांकत्वात् तदक्षभूतवैराग्यस्य वेदाः न्तार्थनिश्चयोत्तरत्वमेषायाति । ततः पूर्वभावित्वं च विचारस्येति तत्तरभावे एढवैराग्याभावात् संन्यासानुपपत्तिः । तथाचानन्तर्यपक्षे तन्निरूपकस्य वक्तुमशक्यत्वात् किमनन्तरमित्याकाङ्कायाः कथमपि न पूरणामत्यर्थः।

द्वितीयं दूपणं विवृण्वन्ति श्रिक्षेत्यादिशः । श्र तदिति श्रिविक् चारकरणम् । तथाच खयमेव मनसि विचार्यमिति खार्यन्वे शास्त्रा-नर्धक्यमित्यर्थः । श्र अशक्यमिति श्र अशक्योपदेशस्पम् । तथाच फ लाऽभावाद् वैयर्थ्यमित्यर्थः । श्र असङ्गतिरिति श्र परेः कर्नव्यमितिष्र- किञ्चाधिकारपक्षे पुरुषार्थः सिद्ध्यति, नानन्तर्यपक्षे । उन्

किञ्च, ताहश्वस्याधिकारिणः श्रवणमात्रेण कृतार्थस्य स-माधिनिरतस्य प्रवचनासम्भवाच्छास्त्रोच्छेदः । शास्त्रविरोधश्च । साधनानामग्रे स्वयंभव वक्तव्यत्वात् । श्रतोऽनेकदोषदुष्टत्वाद-धिकारार्थ एव श्रेयान् ।

नच ज्ञातुःभिच्छा जिज्ञासा नःधिकर्तु शक्येति वाच्यम्। जिज्ञामापदस्य विचारार्थत्वात्।

तिज्ञाया अग्रिमस्त्रीयस्वयंकृतिविषद्धत्वादसङ्गतिरित्यर्थः।

तृतीयं विवृण्वन्ति \* किञ्चाधिकारेत्यादि \* । \* उक्तन्याया-दिति \* नद्सम्भवापत्तेरित्यनेनोक्तान्न्यायात्। विचारव्यतिरेकेण ब्र-ह्यागुः परमपुरुषार्थन्वज्ञानाद्यभावात् तद्भावे चित्तशुद्धयाद्यभावेन विचाराभावात् तथेत्यर्थः।

चतुर्थे विवृण्वन्ति \* किञ्च, ताहश्रसेस्यादि \*। \* ताहश-स्येति \* साधनचतुष्टयसम्पन्नस्य। \*साधनानामिति \* वैराग्यादिसा-धनानाम। \* अग्रे इति \* तृतीयाध्याये। तथाचानन्तर्यनिकपकतया पूर्वसिद्धानां पुनः कथनानर्हत्वात, कथनेन च पूर्व तदभाविश्य-यात् सिद्धत्वाङ्गीकारे व्याख्येयशास्त्रविरोध इस्पर्थः। पतेन यन्मा-ध्वैजातिकृतं गुणकृतं च ब्रह्मविद्यायामधिकारत्रेविष्ट्यमङ्गीकृत्य त-दानन्तर्यमथशब्दार्थों, न त्वध्ययनमात्रानन्तर्यमिति साधनाध्याया-सुसारेणाङ्गीकियते, तदिष प्रत्युक्तम् । विचारब्रह्मविद्ययोरैक्याभा-घात्। अतो न तदुपन्यस्तर्थ्यातस्मृतीनामिष विरोधः।

पवमथशब्दार्थं निर्णीय जिल्लासाद्यद्वार्थे निश्चेतुमधिकारा-र्थविरुद्धं मतान्तरीयं तद्दर्थमन्य परिहरन्ति \* न चेत्यादि \*। \* शातुमिच्छा जिल्लासिति \* 'धातोः कर्मण' इति धातुवाच्यस्यार्थ-स्पेप्सितत्वसमरणाज्ज्ञानप्रधानेयमिच्छा प्रस्तोतुमदाक्येत्यर्थः। \* वि-चारार्थत्वादिति \* जिज्लासितं सुसम्पन्नमपि ते महदद्भुतमिति, अत एव जिज्ञासितुमिच्छेदिति पुराविदां वचनानि । जिन् ज्ञामापदेन चैतज्ज्ञापयति । ब्रह्मज्ञानं पुरुषार्थसाधनत्वादिष्टम् । तिदच्छापुरणाय विचार आरभ्यत इति । यस्मात् कर्मादभ्यो ज्ञानमेव पुरुषार्थसाधनीमसतस्तज्ज्ञानाय विचारोऽधिक्रियत इति

जिज्ञासिनमधीनं च यत्तद् ब्रह्म सनातनमिति, अजिज्ञासिनमञ्जूमां गुरु मुनिमुपात्रजेदिति, जिज्ञासायां सम्बद्दतो नाद्वियेत् कर्मचोद-नामित्यादिषु जिज्ञासितजिज्ञासापदयोरिष्टेच्छावाचकत्वे वाक्यार्थेऽ-नन्वयेन तत्र विचारार्थकत्वनिश्चयेन तथात्वात् । तथाचैवंविधाप्त-वाक्यग्राहितां कृढिमनाइत्य वृथा यौगिकाद्रणमप्रयोजकमित्यर्थः । अत्र ज्ञावरभाष्यसम्मतिमाद्यः \* अत पवेत्यादि \*। नन् विचारे प्रारम्मणीये, अथाती ब्रह्मविचार इत्येव कुती नोक्तमित्याराङ्काया-माहुः \* जिज्ञासापदेनेत्यादि \*। भृगुप्रपाठके, अधीहि भगवी ब्र-ह्मेतिश्रुतेव्रह्मज्ञानेच्छयोपसन्नाय भृगवे, यतो वा इमानीति ब्रह्मलक्ष-णक्तथनपूर्वकं नद्विजिज्ञासस्वेतिपदेन तदिच्छापूरणाय विचारोप-देशादिहापि तथैन विचार आरक्ष्यत इति ज्ञापयतीत्यर्थः । नचात्र तपोऽनुपदेशाच्छ्रतिविरोधः शङ्काः । तपस इदानीमसाधनतायाः प्रागुपपादितत्वात् । नच विचारस्याश्रौतत्वं शङ्काम् । लक्षणवत्तदु-पर्योगस्य प्रागुपपादितत्वात । नच मन्तव्यादिप्रत्यक्षविधिमुलकत्वं परित्यस्य किमिति ज्ञानविध्याक्षिप्तमङ्गीकियत इति वाच्यम् । तथा सति तत्रात्मादिपदात तावनमात्रत्वेनैव विचारार्थत्वापत्याऽत्रिमसू-व्याणां विरो वाद्यापत्ते. । तम्मादंनावदेवावार्थत्वेन श्राह्यामत्येव यु-क्तम् । एवं जिज्ञासाञ्चर्वार्थं निश्चित्य सिद्धान्तरीत्या मिद्धं वा-क्यार्थ वदन्तां Sत शब्दार्थमाद्य. \* यस्मादित्यादि \*। अत्र फोचन, क्षेम सुभिक्षोऽय देशोऽताऽहमस्मिन् वमामीत्यादी स्वाकस्य ग-∓यमानस्य वा वृत्तस्य हेतुमावे अतःशळप्रयोगदर्शनात् प्रकृते च क॰ र्भज्ञानं पूर्वे वृत्तिमिति तस्य हेतुत्वमतःशब्दे।ऽत्रोपदिशतीत्याहुः । अन्य तु बृहदारण्यकीयसप्तान्नवाद्मणस्थायाम्, अधाऽतो वनमीमां-सिलादिश्रती, 'अथाऽती गांभिलोक्तानामन्येपां चैव कर्मणाम् ।

अतः शब्दार्थः ।

अधिकारी तु वैवर्णिक एव । न हि वेदविचारस्य वेदा-धिकार्यतिरिक्तः भक्यते कल्पयितुम् । न हि मन्द्यतेर्वदो ना-

अस्पष्टानां विधि सम्यग् दर्शयिष्ये प्रदीपवद्' इति कात्ययनादिस्मृती चातः शब्दस्य पूर्वावधी प्रयोगदर्शनादत्राष्यतः शब्देन पूर्वावधिरेवो-छेयते । तथाच, अतः-अस्मात्स्त्रादारभेयत्यर्थमाहुः । तत्र पूर्वस्मिन् मते देशरष्टान्ताद्धर्मञ्चानस्य न तेन रूपेण हेतुत्वं, किन्तु कृत्तत्वेन व च्यम् । तत्त्वानन्तर्थपक्षद्रपणादेवापास्तमः । धर्मज्ञानत्वेन हेतुत्वं तु प्रत्यक्षवाधितम् । द्वितीये तु, स्मृतौ कर्मग्रामस्पष्टन्वेन विद्येषि-तत्वात तदेवातः शब्देन गोचरीकियते, न तु पूर्वावधिरतकासिक्क-त्वात्। एव श्रुनावापि पूर्वे, त एते सर्व एव समाः सर्वेऽनन्ता इत्य-नेन ब्राह्माणां वाङ्मनःप्राणानां साम्यवेधिनादुपासकेन कत्य कर्म व्रतन्वेन धार्यमित्यपेक्षायां यस्य व्रतमुत्कृष्टं तिन्नश्चायनार्थे व्रतमी-मांसायाः प्रवर्तितत्वेन तदुत्कर्षज्ञापनमेव हतुत्याभिप्रेयते, न तु पूर्वाविधिरिति बोध्यम् । तेन मतद्वयमप्ययुक्तमितिशापनायोक्तमिति । \*अतः शब्दार्थ इति \* तथाच धर्मो यशः प्रदः सुखद्श्रातः करोमीः स्यादाविष्टेऽप्यतःपदप्रयोगद्रश्नेनाद्यमेवार्थो न त्वन्यविध इत्यर्थः । नन्वस्य प्रथमसुत्रत्वाद् ऋ प्रेक्षाक्तप्रवृत्तिः सिद्धार्थमधिकारिविषयसम्ब-न्यप्रयोजनानि बाच्यानि । तम्नानन्तर्यपक्षे विचारितधर्मो वा शमान दिमान् वाधिकारी प्राप्यते । अधिक।रपक्षे तु तदप्राप्त्या शास्त्रस्या-नर्धक्यप्रसङ्गः, सर्वोधिकारकत्वं वा स्थादित्याशङ्कायामाहु । \* अ-विकारी त्वित्यादि \* तथाच ब्रह्मणो वेदार्थत्वात तद्विचारेऽधिकृते ब्रह्मजिज्ञासापकादेव तस्त्राप्तेर्न- पूर्वोक्तो दोष इत्यर्थः। नन्वेव त्रैव-र्णिकाधिकारोप्समे तेषां सर्वेषामधिकारपाष्या, ज्ञान्तो दान्त इति श्रुतिविरोधात् तत्सङ्कोच आवश्यक इति शमाद्यानन्तर्येपक्ष एव श्रेयानित्यत आहुः \* निह मन्देत्यादि \* तथाच तत यथा मनिम-स्वस्थार्थात् प्राप्तिस्तथात्राष्युपयुक्तस्य विशेषणस्य प्राप्तिरित सङ्कोत्व-स्थानावश्यकत्वादधिकारो न दुष्यनीत्यर्थ । ननु यद्येवं स्थाच्छ्रुतिः यातीति त्रेवणिके मतिमत्त्वमधिकारिविशेषणं करूपने । अन्य-पङ्ग्वादीनामिव कर्मणि गृहाद्यासक्तस्य मननाद्यमम्भवात् साक्षात्कारो न भविष्यति ।

नच धर्मत्यायेन गतार्थत्वमस्य । भ्रमतिक्वानादनुष्टब्धेश्च । न च जगत्कारणं परमात्मा वा प्रकृतिर्वा परमाख्वो वेति स-ब्देहे किञ्चिद्विषक्ररसम्माति ।

स्यादेत्व । अथातो धर्माजज्ञामेति धर्मविचारं मित्राय नोदक्तवाक्यार्थस्य धर्मत्वमुक्त्वा मानाण्यपुरःसरं सर्वे सन्देहा निवारिताः । तत्र ब्रह्मज्ञानस्यापि धर्मत्वम् । आत्मेत्येनोपासीतः,

किमिति वदेदित्याकाङ्वायामाहु । \* अन्वेत्यादि \* तथाच तेपां यथाऽऽज्यावेक्षणविष्णुकमकमणादिकरणाञ्चा तत्कृतकमणो व्य-कृत्वात् फलाजवकत्वं, तथेतदीयशाळ्ज्ञातक्शांप व्यङ्गत्वात् साक्षा-कृत्वात् फलाजवकत्वं, तथेतदीयशाळ्ज्ञातक्शांप व्यङ्गत्वात् साक्षा-कृत्वात् कित्वां विचारं स्वरूपोपकारायं वद्गि, आत्मन्यवात्मा- दं पश्येदिति । खतो विचारं स्वरूपोपकारायं श्माद्यनङ्गीकारेऽपि न श्रुतिविरोध इत्ययंः । ननु यदि वैवर्णिकाधिकारेणार्थाद्ययना- नन्तर्यसिद्ध्या तद्र्यं वेदार्थभूतव्रह्माविचारः प्रतिज्ञात इत्यायाति तदा शास्त्रवैयर्थ्यापितः । धर्माजज्ञासेत्यत्र धर्मश्रव्ययः वेदार्थमात्रोपल- झकत्या पूर्वतन्त्रन्यायेनैव वेदार्थज्ञातिस्द्रोरत्यत् अःदुः \* नचे- त्यादि \* । \* धर्मन्यायेनैत \* पूर्वमीमांस्या । \*अप्रतिज्ञानादिति \* विमिनिना व्रह्मविचारस्याप्रतिज्ञानात्। अनुप्रकृषेरित्यस्यव विवरणम्, \* न च जगदित्याद् \*

एवमानन्तयेपसे निस्ते पूर्वमीमांसकोऽस्यास्त्रविशाकाधिका-रकत्वं सर्ववेदार्थझानार्थत्वं च श्रुत्वा प्रत्यवितष्ठते \* स्यादेतिक-त्यादि \* यदि त्रेविशिक प्रवाधीतवेदोऽधिकारी, यदि च सर्ववे-दार्थ एव झातुमिष्टस्तदा वस्यमाग्रामेवाङ्गीकार्यमित्यर्थः। \* प्रामा-ण्यपुरःसर्रामिते \* औत्पित्तकसूते शब्दस्यात्यानपेक्षप्रामाण्यव्यव-धापनपूर्वकम्। \* सर्वे इति \* शब्दस्वक्रपविषयकास्तद्र्यविषयका- आत्मानं श्लोकमुपासीत, तद् ब्रह्मेन्युपामीत, प्रात्मा वारे द्रष्ट-व्य इत्यादिनादनावाक्यार्थत्वात् । अय । ह परमो धर्मो यद्या-गेनात्मदर्शनिमिति स्मृतेश्च । स्ष्ट्रचादित्राक्यानां त्वर्धवादत्वम् । आरोपापवादावषयधर्मप्रतिपादकत्वेन विधेयोपासन। विषयस्ता-वकत्वात् ।

नच ज्ञानादीनामिवधेयत्त्रं. प्रमाणवस्तुपरतन्त्रत्वेनाऽकृति-साध्यत्वादिति वाच्यम् । न हि सर्वात्मना अमाध्यम् । प्रका-रभेदस्त्वपयोजनः । सर्वस्यापि कारग्रेषु पुरुषव्यापृतिः। तद्त्र

श्च । ननूक्तं, जगत्कारणविचारो न कृत इति त्रशिश्चायनार्थत्वान्न गतार्थत्वामिति तत्नाह् \* सृष्ट्यादीत्यादि \* तथाच पूर्वमीमांस-कानां मते प्रवाहनित्यतोपगमेन जगतः स्वातन्त्रयात् कर्तुरभावेनो-पासनाविषयस्यात्मनः प्रशंसार्थं कचित् कर्तृत्वमारोष्यते । अन्यतः च तद्योद्यते । कचित् सर्वकामत्वर्गदकं प्रातपाद्यते । अन्यश्रा-पोद्यते । यदि तद्वास्तवं स्थान्नापोद्येतीत तर्म्स्यारोपापन्नादविन षयो यः कर्तृत्वादिश्वर्मस्तत्प्रतिपादकत्वेन तेषां विधेयस्तावकत्व-निश्चयात् सिद्धेऽर्धवादत्वे तंषां स्वार्थे तात्पर्याभावेन ब्रह्मणि वि-रुद्धधर्माधारत्वादिक्तरूपतस्याप्रयोजकत्वातः तद्र्थत्वेऽपि गनार्थत्वन मित्यर्थः । नमूपासनावाक्यशेषाणामस्त्वर्थवादत्वं, न तु ज्ञानवाक्यशेच षाणामपि । ज्ञानस्य प्रमागावस्तुक्यां जायमानत्वेन तद्र्थं ऋत्यपेक्षाभा-वेन तस्य विध्यर्थत्वामावात्, कृतिसाध्यत्वस्यैव विध्यर्थत्वात् । नच तव्यद्विरोधः आवश्यकार्थेऽपि जायमानत्वात् । अतस्तच्छेषाणां स्ता-वकत्व भावेन तद्विचारस्यावश्यकत्वान्नास्या गतार्थत्विमिति वामाद्यान नन्तर्यवादिनः राङ्कायामाह \* नचेत्यादि \* अ।दिपदेनेच्छाप्रयन्नौ । तेन तदन्वेष्टव्यम्, तद्विजिञ्चासिनव्यम्, मन्नव्यो निद्धियामितव्य इत्यादीनां सङ्गदः । तद् दूषयति अनहीत्यादि असिककपीदिजनकरू-त्यपेक्षायात्त्रत्रापि सत्त्वात् तथेत्यर्थः। ननु तथापि कर्मवत् साक्षात्क्षः तिसाध्यत्वाभावात् कथं ज्ञानादीनां विधेयत्वर्गस्यत आह \* प्रकारे+ त्यादि \* झानादेरविधेयत्वसाधनायैवं प्रकारभेदो यः करूप्यते स

द्वतिमम्पादने प्रमाणसम्पादने वा पुरुषक्रतिसाध्यत्वम् ।

अन्यथा सिद्धान्ते अपि मननादिशास्त्रवैफल्यापत्तेः। साधन-भित्तपादकश्चितिवरोधश्च । येनापि सर्विक्रियाफलत्वं निराका-र्यं, तेनापि गुक्रपसत्त्यादिना यितत्व्यमेव क्वानार्थे । तस्पाद् यत्रापि विध्यश्चवणं, तत्रापि विधि परिकल्प्य तत्रसानां तच्छे-षत्वं कल्प्यमिति, नार्थोऽनया मीमांसया। अन्यथा विरोधोऽपि।

स्यादेतत । ब्रह्मविचार एवारम्भणीयो, न धर्मविचारः । सर्ववेदव्यासकर्त्रा वेदव्यासेनाकृतत्वात तुच्छफलत्वाच्च । क-ल्पोक्तपकारेण निःसन्दिग्धं करणसम्भवाच्च । भ्राचारपरम्प-रयापि करणसम्भवाच्च । एनर्ह्मपि सन्देहे सुत्रभाष्ययाज्ञिका-

रवविधेयताप्रयोजको न भवति । यतो धर्मस्यापूर्वात्मकरवेन तस्य सर्वस्यापि कररणीभूने क्रियाकलाप एव यत्नातमा पुरुषव्यापारो इ-श्यते, न तु साक्षात् । तत्तस्मादत्र ज्ञानादी वृत्तिसम्पादन वृद्धिज-न्यायाः पदार्थान्तररूपाया बुद्ध्यवस्थाविशेषरूपाया चा तस्या उत्पा-दने प्रमाणसम्पादने वा, आवृत्तचक्षुरमृतत्वमिच्छन्निति, अतो नि-र्विषयं नित्यं मनः कार्ये मुमुक्षुणेत्यादिश्रुनेसाहशचक्षुरादिसम्पादने वा तथात्वमिति, न ज्ञानादेरविधेयत्वमिति तब्योऽपि विधावेवेत्यर्थः। अविधेयत्वोपगमे दूषणमण्याह \* अन्यथेत्यादि \*। माधनप्रतिपाद-कश्चनयस्तु, तपसा ब्रह्म विजिन्नासस्व, वसाऽपराणि पश्च वर्पाणि शान्तो दान्त इचाचाः । \* तत्रत्यानामिति \* वाक्यानां ब्रह्सदिप-दानां चेत्यर्थः। \* अन्ययेत्यादि \* विध्यक्तव्यनं ऐकार्थ्याऽभावेन बाक्यभेदापत्तावैकशास्त्रयविरोधः । अपिग्रव्हात् कर्मप्रतिपादनतः **न्निन्दनकृतो विरोधा, वैदोऽ**खिलो धर्ममूलमित्यादिस्मृतिविरोधश्च संगृह्यते । अत्रैकदेशी विनण्डया प्रत्याह \* स्यादेतत्। ब्रह्मेत्याः दि \*। \* सर्ववेदेश्यादि \* तथाच जैमिनित्तिच्छिष्यः सामगो, न स-र्षेत्र इति तदुक्तं न प्रमाणिमत्यर्थः । उपासनायामप्यनुपयोगमाह \* आचारेत्यादि \* सूत्रभाष्येति \* कवपस्त्रभाष्येत्यर्थः । \* पूर्वयापीः

नामेवानुवृत्तिः क्रियते, न मीमांसकस्य । तस्मात् साङ्गवेदाध्ये-तुर्निःसन्देहकरग्रासम्भवात्र पूर्वयाऽपि कृत्यम ।

किञ्च परमकुपालुर्नेदः संमारिगाः संसारान्मो चिततं कमीणि चित्तशुद्ध्यर्थे बोधितनानिति कूपेऽन्धपातनवद्रप्रामाणिकत्वभि-यानसीयते । विपरीतबोधिका तु पूर्वमीमांसा तस्मादिष न कर्तव्येति ।

मैतम् । किं तिचारमात्रं न कर्तव्यं, पूर्वकाण्डितिचारो वा। नाद्यः । तुल्यत्वातः समर्थितत्व।च्च ।

द्वितीये सामान्यन्यायेन सन्देहे निवार्थे ळक्षणवत्तदुपयो-गः । भ्रानिष्टतया निरूपणं न मीमांसादोष । किन्तु विचार-काणां स्वभावभेदात् ।

किञ्च। आवश्यकत्वादपि। निष्टत्तानामपि यागादिज्ञान-

स्यपिश्रद्धः पूर्वपक्षिगहीर्थः । शेषमतिराहितार्थम् ।

प्वं केवलवैदिकरीत्या विचारद्वये आक्षिते पूर्ववादी समाधत्ते। \* मैवमित्यादि \*। पूर्वयापि न कृत्यमिति न वक्तव्यम । कृत इत्याकाङ्कायामपिशव्यस्य समुखायकत्वं मन्वानः पक्षद्वयं विकल्प्य प्रथममुभयनिषेधामावे हेतुमाद \* तुल्यत्वादिति \* यत्रोभयोः समो दोष इति न्यायेन परिहार-साम्यात् तवापीष्टसिद्धेरभावेन दूषणसाम्याद्वा, अप्रतिज्ञानादित्याः दिभिस्त्वया समर्थिनत्वाचेत्यर्थः। \* सामान्यन्यायेन सन्देह इति \* अक्ताः शर्करा उपद्धाति, निमन्ध्येनेष्ठकाः पचन्तीत्यादौ घृततेलव-सानां चिरनिर्माथताऽचिरनिर्माथतप्रभृतीनां चाञ्चनपाककरणयोग्य-तादेः सामान्यन जाते सन्देहे । नतु तुच्छफलत्वान्नोपयोग इत्युक्तं, तत्राह \* अनिष्टनयेत्यादि \*। \* स्वभावभेदादिति \* तेषां प्रकृतिवै-चित्रयादित्येकाद्यस्कन्धीयवाक्योक्तरीतिकात् तस्मात् । अनुपयोगि-क्रपं दृषणमुत्तरमीमांसायां हिद कृत्वाह \* किञ्चेत्यादि \*। आवश्यकं विद्याति \*निवृत्तत्यादि \* तथाच प्रैवर्णिकाधिकारपक्षे शास्त्रवैयर्थं-

स्यावश्यकत्वम् । चित्तशुद्ध्यर्थत्वात् । परमाश्रगभेदेन प्रकारभेदः काषिकादिभेदात् । तत्राद्यस्य वाचिको द्वितीयतृतीययोः काष्यिकश्चतुर्थस्य मानसिक इत्याश्रमिणाम् । तस्मादेकेनैव चरिन्तार्थत्वात् किं द्वितीयनेति प्राप्ते ।

उच्यते। उपामनाया धर्मत्वेऽपि न ब्रह्मणो धर्मत्वम् । ज्ञान-रूपत्वात् । धर्मस्य च क्रियाक्तपत्वादः ।

स्यापरिहार्यत्वात् ताब्रहाय पूर्वतन्त्रमेवादरणीयमित्यर्थः।

अत्र समारधने \* उच्यते \* उपासनाया इत्यादि \* तैवर्णिका-धिकारपक्षे स्थातां ब्रह्ममीमांन्याया गतार्थत्वानुपयोगौ पद्युत्तरकाण्डस्य मुख्यनयोपासनारू पर्धाप्रतिपादकत्वं स्यात् । तदेव तु न । किन्तु प्र-ह्मणिनपादकत्वं, ब्रह्मण एव सर्ववेदार्थत्वात् । सर्वे वेदा यत्पदमाम-नन्ति, वेदास्त्रिकाण्डविषया ब्रह्मात्मविषया इमे, मां विधत्तेऽभिधते मामित्यादिवाक्यभ्यः। किं वहुना, धर्मोऽपि ब्रह्मात्मकत्वेनैव प्रति-पाद्यः । धर्मो यस्यां मदात्मक इति वाक्यात् । जैमिनिस्तु पुरःस्फूर्तिः कमंबोबाचेति न दोषः । ब्रह्म च न शारीरमात्रं, येन सृष्यादिषाः ष्यंषु वाचो धनुत्ववत् र्तास्मन् जगत्कतृत्वादीनामसम्भवतां धर्मा-**ग्रामारोपापवादादिभिर्विधेयोपासनाविषयस्तावकतयोपासना**शेषता सम्भवन्ती गनार्थत्वानुपयोगौ हढीकुर्यात् । किञ्चोपासनाविषय आत्मनि निरङ्कशजगन्कर्तृत्वाद्यो ये धर्माः स्तुत्यर्थमारोष्यन्ते, ते किमत्यन्तासन्ते खपुष्पचद् उत कचित् सन्तो रजतवत् । तत्राध आरोप एव वाधिनः। द्वितीये तु सिद्धमतिरिक्तेन ब्रह्मणा । तश्च पू-र्वकाण्डे परोक्षत्रादत्वात्र स्फुटं प्रतिपादितमिति तत्प्रतिपादकमुत्तरः काएडं न धर्मप्रतिपादकम् । अत उपासनाया धर्मत्वेऽपि नोत्तरमी॰ मांसागनार्थत्वमित्यर्थ । नन्बस्त्वेचं, तथापि सृष्टचादिवाक्यानां वि॰ धिमन्त्रादिकपत्वाभावादर्थवादत्वेमव चक्तव्यम् । ततश्च ब्रह्मसावकः त्वात तेपां न स्वार्थे प्रामाण्यमिति तद्विचारशास्त्रस्य कोपयोग इत्य-

नचं। धेनादानां धर्म इत ब्रह्मण्युपयोगः कर्तुं शक्यः । उत्प-। समकारफलनेदानामभानात् । प्रकृते तु माहात्म्यज्ञानार्थं तदुप-योगः । तस्य च ज्ञानोपयोगो यथा तथा वक्ष्यते चतुर्थे । उपा-सनादर्शनादिपदानां मनोव्यापारत्त्रमेन ।

विचारस्यापि यथा ज्ञःनोपयोगित्वं, तथाग्रे वक्ष्यते ।

त आहुः। \* नचेत्यादि \*। स्यात् स्वार्थे अप्रामाण्यं, यदि कर्मणीव ब्रह्मण्यु त्युज्येरन् । कर्मणि हि त्रेधा तेषामुपयोगः । यथा, असावा-दित्यां न व्यराचित्त्यादीनां सीर्याद्यत्पत्ती । यथावा पवै सोमेन जाना-दिन्यत्र । अष्टाक्षरा गायत्रीत्यस्याग्नेयपुरोडाशीयेऽष्टाकपालत्वक्र**पे** प्रकारे। यथाच, वायुर्वे क्षेपिष्ठेत्यादीनां भूत्यादिकपे फले । न तथा ब्रह्मि । वित्यत्वात् सदैकरसत्वात् स्वस्यैव फलत्वाश्च । **अस्ति तु** माहात्म्यज्ञानार्थमुपयोगः। माहात्म्यं च सदेव ज्ञानं फलाय, न त्व-सत् । अमत्त्वे तद्धिष्ठानस्यासमर्थतायां ततः फलाभावप्रसङ्गात्। तंदाहः \* तस्य चेत्यादि \* माहात्म्यज्ञानन भक्तिद्वारा साक्षात्का-कीपयोग इति फलाध्याये प्रथमपादं, आदित्यादिसतय इतिसूत्रे व-श्यन इत्यर्थ । नन्वस्तु ब्रह्माग्रा माहात्म्यज्ञानार्थे सृष्ट्यादिवाक्यो-पयोगस्तथापि तेषां विध्युपयागोऽवद्यं वक्तव्यः। ना चेदुपासना-दिविधीनां प्ररोचनाभावेन व्यापारकीण्ठ्ये वाक्यवैयर्घापत्ते । एवं सिद्धे तेषां विधिशेषत्वे तेषु निरूप्यमागां ब्रह्मापि तच्छेषमेवेत्युत्तरका-ण्डस्य न तःप्रतिपाद्कत्वम् । ततश्च सिद्धाबुत्तरमीमांसाया गता-र्थत्वानुपर्योगावित्याकाङ्कायामाहुः \* उपासनेत्यादि \*। अस्त्वेवम् । तथापि विधेयानामुपासनाज्ञानादीनां मनोव्यापारक्रपतया सविषय-त्वेन विषयाधीनत्वात् र्ताद्वपयस्य ब्रह्मणो न मुख्यत्वं हीयते । अही-यमाने च तस्मिन्निह प्रमाणागोचरण तस्य शानायोत्तरकाण्डवि-चारस्यावश्यकत्वान्न तन्मीमांसाया गतार्थत्वानुपयोगावित्यर्थः। नन तथानि ब्रह्मण आसंसारं प्रसिद्धानुभावत्वात् तज्ज्ञाने विचारस्या-तुपयोगाद् वैयर्थ्यमस्य शास्त्रस्यानिवार्यमित्यन आहुः \* विचारस्ये-स्यादि \*। \* अत्रे वस्यत इति 🕸 तृतीयस्य द्वितीयपादं, उभय्वयपद्-राघधिकरणेषु वस्यते।

किञ्चीपनिषद्ञानस्यापि कर्गीपयोगित्यम् । यदेव विद्यया करोति अद्योपनिषदा चा तदेव वीर्यन्तरं भ-षतीर्ति । अत एव ब्रह्मान्द्रामेन जनकादीनां क्रमेणि सर्व-द्वमान्निध्यम् । अत्यथा आभासत्त्रपेव । नच ब्रह्मक्पात्म-रिक्ताने वेहाञ्चध्यामाभावेन कर्तृत्वाभावात कर्णान्धिकः र इति बाच्यम् । निरध्यस्ते पेव वेहादिभिः कर्पकरणसम्भवात । अत एव जीवन्ध्यानां मर्वे व्यापाराः । तथाच स्मृतः । 'तैव कि-ञ्चित् करोमीति युक्तो सन्येत तस्वतित् । पद्मपञ्च्यान् स्पृशन् जिल्लका प्रकृत् स्वपन् व । न पळपत् विस्त्रजन् युक्तन्तृत्वि-पान्निषत्रापादित्रपाणीतिद्रपार्थेषु वर्तन्त इति धार्यन् । ब्रह्मण्या-धाय कर्णाया सद्गं त्यक्ता करोति यः । जिप्यते न स पापन पञ्चपत्रीमदास्थमा' इति । अतो ब्रह्मविद्यांचे क्रुतं कर्म थुभफ्छं भवति । अतो धर्मविचारकारणाणि ब्रह्म जिज्ञास्यमेन । तस्मान्न गनार्थत्वानुपयोगा ।

नन् फलप्रेप्सुरिकारी। फल च विचारस्य शाब्दं इःनं, तस्य मननांबद्वाराऽनुभवः, तस्य चानर्थनिष्टेतिपूर्वकपरमान-न्दावाण्निः। तथाच निरक्तोऽनर्थजिहामुः पर्प्रेप्सुश्चाधिकारी कस्मान्न भवति । 'शब्दब्रह्मीमा निष्मातो न निष्मायान परे

उपायनाद्यधेमेव न ब्रह्म जिल्लास्यं, किन्तु पूर्वकाण्डोकेऽपि कर्मणि मुख्यफल द्यर्थ नव्वश्य जिल्लास्यामिन, नाम्या गरार्थत्वा सुपयोगापरताहु अ किञ्चीपांपदहेन्यपद अ निगद्द्याख्यातमेनत्। तयाच नैविजिनाधिकार् ।दो दोपर्राहत इत्यर्थः।

पवं त्रेवर्णिकाधिकारपक्षे स्थिनि इते आनन्तर्यवादी पुनः भि द्धृते। निन्तत्यादि। मिद्धान्ते ज्ञानिविद्यार्थजानप्राप्तस्तत्र केमध्यी-काङ्क यापुक्तपणाञ्चा, ब्रह्मविद्यामोति पर्गातश्चत्युक्तपरण मरूप-फलार्था विकास्यस्। अन्यथा प्रवृत्तिविद्यातापनः। तत्कथनेन च सिद्धसन्मदुक्तेर्गायकारिणां। तदेनदुक्तंः ॥ कस्मान्न भवतीति ॥ यदि । श्रमस्तस्य फलं मन्ते हाधेतुमिन रक्षतं इति भगवद्वना-त् केवलस्य निन्दाश्रवणादिति चत् । न । फलकामनाया अ-नुपयोगात् । अन्येनैव तत्ममर्पणात् । नित्यत्वान्द्यर्पद्वानस्य न फलप्रपुर्धिकारी । निन्दार्थवादस्तु मननादिविधिशेष द्वात मन्तव्यम ।

ननु ब्रह्मणो तिचारे प्रतिज्ञाने विरोधनिराकरणादीनामप्र-

भथ वक्तव्यं, सृत्रे ब्रह्मजिश्वासापदात तज्ज्ञानधेव फलत्वं लक्ष्यत द्दित प्रणाडीमिद्धफलपर्यन्तना किमधमङ्गीकार्येति । तथा सिति श्रीभागवतोक्तकेवलार्थाधिकिन्दाशास्त्रविरोधार्पातः । अतस्तद्भावान् योक्तफलपर्यन्तनाऽवद्दयमभ्युपेया । ततश्च सिद्धमुक्तेनाधिकारिणे स्यमङ्गीकियमाणोऽपि वैराग्याद्यानन्तर्थपक्षाऽधिकारिबलादार्पातत इन्यथः ।

अत्र समाद्धते \* नेत्यादि \* विचाराधिकारत्वेन फलकामना तदोपयुज्यन, यदि ब्रह्मां ज्ञामापदात् प्राप्यंन । तत्तु न। अनन्यलभ्यन्य द्याद्यार्थत्वात् । अनल्लेवणिकोऽर्थजिका सुरंवाधिकारी । फलकामना तु,
ब्रह्मां बदाप्राति परिमत्यादिवाक्यार्थं ज्ञान उत्पद्यन द्यांने नेन समिपिता। फल वार्थकानस्य नैकम् । भागेव्यां विद्यायामन्यत्र च, य एसं
वेद प्रतिनिष्ठनीत्यादिफलान्तरामामिप श्र बमान । तत्तश्च भवदाममनाश्चिकार्यक्षीकारेऽन्येषामनिकारेण विद्यारे प्रवृत्ती विद्वित्यां नस्कास्त्रमव व्यर्थे स्यात् । अभ्वतः भावायार्थाजिङ्गानारेवाधिकारित्वं
वक्तव्यम् । अर्थकान च नित्यम् । स्थापुरयं भाग्हारः किरास्त्रस्थीत्य
वेदं न विज्ञानानि योऽर्थमित्यादिष्यनर्थञ्जनिन्दाश्चवणात् । अनःऽर्थक्रानस्य नित्यत्वं क्रात्वा यो जिङ्गासाने म एव मुख्योऽधिकारी । नच्यानस्य नित्यत्वं क्रात्वा यो जिङ्गासाने म एव मुख्योऽधिकारी । नच्यानन्द्रायवादिवरोष्यः । तस्य मननिवधिकापत्वात् । शब्दब्रह्मणि निप्राानकथनोत्तर नत्कथनन तथार्थस्य लामात् । विद्यार विना पर्यानप्राानकथनोत्तर नत्कथनन तथार्थस्य लामात् । विद्यार विना पर्यानप्राानसम्भवादिनि । एसमन्नाधिकारी प्रयोजन चोकस्य ।

अतः परं विषयसम्बन्धी वक्तुणशङ्का युवन मतान्तरमाहु । # गन्वित्यादि \* ब्रह्माजेबासेत्यत्र, कर्नृकर्मणं क्रितीति विश्वविश्चा- विज्ञातार्थत्वम्। न नावक्तव्यत्वम्। निर्विचि कित्सज्ञानानुद्यप्रमः ङ्गादिनि चेत्।

न । ब्रह्मण इति न कर्मणि षष्टी, किन्तु शेषपष्टी । तथाच ब्रह्मसम्बन्धि तज्ज्ञानोपयोगि सर्वमेच प्रतिज्ञानं वेदितव्यम् । नच गौणतापत्तिरिज्ञास्यत्वं च स्यादिति वाच्यम् । ब्रह्ममात्रे

नात् फर्मषष्ट्यङ्गीकार्या। यद्यपि, प्रतिपद्विधाना च पष्टी न समस्यत इति निषेधाद् प्रदाणे जिह्नासंति चतुर्यीसमासः शङ्कातं। तथापि,
इयोगा च पष्टी समस्यन इति प्रतिप्रस्वात समासांसद्धेरत कर्मषष्ठयां गृहीनायां ब्रह्मविचार पत्र प्रतिक्षातो भवति। नच येपपष्टी युका। यद्यपि सम्बन्धसामान्यपरिप्रहेऽपि जिङ्कासायाः कर्मापेक्षतया
ब्रह्मणः कर्मतालाभस्तथाप्याञ्चेपतः प्राप्त्यपेक्षया आभिधानिक्षप्रहणस्येच ज्यायस्वात। नथा सानि नद्व्यतिरिक्तानां विरोधिनराकरणावीनां झानपरिकरतया सिद्धावप्यविज्ञानार्थन्तम्। प्रतिक्वा हि साध्यविशिष्ठप्रश्रवतिपादकं वाक्यम्। तदत प्रथमसूत्रम्। तत च ब्रह्मण्
यव कर्मत्वेन जिङ्कास्यतया प्रतिक्वानात् तद्वन्येषां तथास्वाऽभावात।
नचेष्ठायत्तिः कर्तुं राज्या। तथा सनि तेपामवचने निर्विचिकानमञ्जन्
हानानुद्येन प्रतिक्वविध्यप्रमङ्गात्। तथाच कर्मपष्ठगङ्गीकारे दिनीयाच्यायादीनामाकस्मिकत्वम्। शेषपष्ठगङ्गीकारे व्याकरणविरोधो,
ब्रह्मण इतरतील्याद् गीख्रत्वापिक्ष्येन्युमयनःपाद्या रज्जुरित्यर्थः।

अत्र समाद्धने केनेत्यादि इद्योगे कमाणि पष्ट्यमुगासने ऽपि विभक्तीनां विवक्षाधीनत्वात् समासम्य सामद्यमात्रापांक्षनत्वाञ्च ब्रह्मणः कमत्वे अविवक्षिने कमेपष्ट्यमावेन रोपपष्ट्यामपि सामद्यात सगासिन्द्रे व्याक्तरणिवरे धा ऽभावः । सर्वेषां प्रतिज्ञानत्वासद्धा, ग
क्रस्याप्याकस्मिकत्वम । तर्हिं गौणत्वाजिज्ञास्यत्वे त्वापद्येनामित्यन
आहुः अन्वेत्यादि अकेन प्रकारणाऽजिज्ञास्यत्वमापाद्यते । कि ब्रह्यात्वन, उत क्यात्वरेण । तत्राद्ये त्वोमिति ब्रमः । अध्ययनादिन्द्यायो, सत्ये द्यानमननतं ब्रह्मेत्यादिवाक्यायावधारणादेव तत्स्वक्रपे सत्ताः

सन्देशभावात् । सन्दिग्धस्यैव जिज्ञास्यता । गौणत्वं तु बाब्दत एव, न त्वर्थतः ।

वेदमामाण्यं तु प्रतितन्त्रसिद्धन्वास्त्र विचार्यते । तस्माद्

यां च सन्देहाभावात्। किन्तु यद् चेदे लक्षितं ब्रह्म तत् किम् । यन घेदे नानःपदार्थानां लक्षितत्वे र्पाम्नायव्याख्यानक्षं भारते विवृतत्वे रुपे तिज्ञिश्रास्त्व प्रस्तूयने।यादे तज्श्रानस्य मोक्षमाधनत्वेन, तर्हि कथं त-ज्ञानस्येष तथात्वम।यदि वेदार्थत्वेन नज्ज्ञानस्य तथात्वं, नदा धर्मवि-चारेणैव गतार्थना । षोडशलक्षण्या सर्वस्येव तस्य निर्णीतत्वात् । अत एव न वेदान्तार्थत्वेन ।अतः सर्ववेदार्थनानिर्वाहकवश्यमाणरीनिकगुण-यत्तया जिञ्जास्यत्वं चक्तव्यम्। ततश्च ताद्दशगुणवत्त्वेतेतस्य जिज्ञास्य-तासिक्दर्नाजिहास्यत्वम् । नापि गीणत्वार्पात्तः । गुणजातस्य ब्रह्मसः स्वन्धित्वंन जिल्लास्यतया ब्रह्मणी मुख्यत्वस्यैत सिद्धः। शब्दती गी-पात्वं तु न स्वरूपमुख्यत्वविघातकम्।पुत्रः पित्रा सह।गन इत्यादौतथा इर्शनादिति । नन्वस्त्वेर्धं, तथापि वेदार्थस्य ब्रह्मगो वेदानुकूलो वि-चारो उत्र प्रतिकात इति तद्ये वेदप्रामाण्यमाप विचारणीयम् । त-इत्र कुतो न विचारितम्। यनो न विचारितं, ततो वेदार्थत्वेन वि-चार इति पक्षो न युक्त इत्यत आहुः भ वेदेत्यादि शास प्रतितन्त्रसिद्ध-त्वादिति \* आस्तिकं तन्त्रमात्रं लक्ष्यीकृत्य सिद्धत्वात् । न हि नास्तिकनिग्रहायाचार्यस्य विचारे प्रवृति , कित्वास्तिकश्चिश्रणाय । ते त सर्वे वेदप्रामाण्ये निर्विचिकित्मा शनि प्रयोजनामावाम विचा-र्यते । नावता न वेदानुकूलविचारत्वहानिरित्यर्थः । सिद्धमाद्वः \* तस्मादित्यादि \* ब्रह्मसम्बन्धिनां विचारेऽपि ब्रह्मणो विषयत्वस्यार्थ-तः सिद्धत्वात् नाइशगुणकत्वेन ब्रह्म जिज्ञास्यमिति सिद्धमित्यर्थः। अपेक्षितगुणवत्त्रयैवात्र ब्रह्म जिल्लास्यं, न त्वशेषविशेषश्चन्यतयंति शे-षषष्ठचेत्र युक्तेत्यत गमकमप्याहुः \* किञ्चेत्यादि , इतीत्यन्तम् \* त-

१ द्वितीयसूत्रावतरणे द्रष्टव्यम् ।

याच प्रथमसूत्रे ब्रह्मविचारं प्रतिक्षाय ब्रह्मणो येन रूपेण वेदार्थता तानि रूपाणि प्रकाराँश्च वक्तुमित्रमे कार्यलक्षण प्रमाणं च वद्तीस्त तस्तयंत्यर्थ । एवं विषयं निर्द्धारिते प्रतिपाद्यप्रतिपादकभावः सम्बन्धोऽण्यनुक्तिस्द एवेति प्रेक्षावत्प्रवृत्त्यु ययुक्तं सर्वमत्र निर्ह्णपत्म । प्रकारभेदेन काण्डद्वयस्यापि ब्रह्मप्रितपादकत्येकवाक्यत्वसमर्पणाः निर्मामांसाद्वयस्यकशास्त्र्यस्य सूचनेन वृत्तिकाराविरो वोऽपि वोधितः।

शाङ्करास्तु ब्रह्म जिज्ञास्यं न चेति सन्देहे. अहंवितिवेद्यत्वेत प्रत्यक्षम्यात्मन पत्र ब्रह्मत्वान्त्र जिज्ञात्यमिति पूर्वपक्षे कतृत्वादिश्चर निर्विद्यापाचदेकरमत्वेन जिज्ञास्यत्वमङ्गीकृत्य कवलज्ञानादेव मोक्ष चाङ्गीकृत्य मोक्षं प्रीत के वलक्षानत्येव हेतुत्वाज्ज्ञानकमं ममुच्चयं न ज़ीकुर्नान्त । तन्मते पूर्वोत्तरकाण्ड में स्वर्गमोक्षरूपप्रयोजनगदात्। कर्मब्रह्मस्वकः गाभिवयभेदाच्छेपशेषिभावाद्यभावेन परस्पराकाह्याभा-वारु चैकवाक्यत्वाभावे उत्तरकाण्डम्य वेदान्त इति समाख्याया विरोधः नापि कर्मशेषभूतकर्त्रस्वरूपप्रतिपादकरंबनापक्षा । कर्मानुपयुक्तकः तृभोक्तुभावसूत्यात्मर्पातपादकता १ श्युपगमात् । नापि कर्मपौष्क-हयजनकविद्याप्रतिपादकत्वेन सा। यदेव विद्यया करोति नदेवास बीर्यवत्तरं भवतीति वाक्यस्योद्गीथविद्यामुपक्रस्य पठितत्वेन तनमते तन्मात्रस्य तथात्ववो वकतया सर्वस्य काण्डस्य तथात्वसम्पाद्नाक्षम-त्वात्। मानवीऋ चौ धाय्ये कुर्यादितिवत् । न च वैदिकामिधाने स्वरादिनियमयागनैकवाक्यत्वीर्मात ज्ञाङ्क्यम् । अत्रयोजकत्वात् स्-त्रोक्तैकवाक्यलक्षणविरोधात् । न च यज्ञानां विविद्योत्पाद्कत्वेग पू-र्वत्यात्तरकाण्डशंपतायामेकवाक्यत्वसम्भव इति वाच्यम् । मन्प्रसर योक्तंच्छायामिष्यमाणपर्यन्तःवं, वादेन जिगीपतीत्यादी हुएं, केवलाः या अपुरुषार्थन्व चेनि ताबन्मालान्तत्वस्थासङ्गनत्वात् । इष्यमाणपः र्येन्तत्वमः चानुपगमात् । अतं एवं बदता, बदममूच्याचार्योऽन्तेवा-सिनमनुशास्तीति पृथक्ममाप्तिश्रुतेः, वेदा साङ्गोपनिषद इति पी-राणिकपृथङ निर्देशाच्चात्यन्तभेदं एवास्ययः। नचैवं वैष्टिकर्णामकः र्त्रेदान्तराद्यो रुढ एवेनि वाच्यम्। तथा स्ति स्वाध्यायादिविधौ तः दिनिवेशेन नदध्ययनार्थक्षानिवचाराणामवैधत्वापत्तेः । न च नद् विजिद्यासस्य, तद् ब्रह्मेत्यादिविधिना विचारप्राप्ता नेनाध्ययनाद्याः क्षेपान दोप डांन वाच्यम् । तथा सनि जिज्ञासुमात्रप्रामी नैवर्णि-

काप्राप्त्या अधिकारविरोधा । सतस्तन्मते उपनिषदां वेदान्तत्यं न कथमपि सिद्धानीत्यवधेयम ।

रामानुजाचार्यास्तु ब्रह्मपदस्य निर्दोषपूर्णगुगापुरुषं समवाच-कृत्वं, तस्य च स्थूलस्कृमिचद्रचिच्छरीरिविशिष्टतया वेदान्तार्थत्वेन जिल्लास्यत्वं चोपगम्य यहादीनां विविदिषोपयोगमात्रश्रवणेऽपि व्या-सपादेराषायणात्त्रयापि हि हृष्टमित्यादिस्त्रेषु यावज्ञीवं तत्करणवेश-धनाद् ध्रुवानुस्सृतिक्रपोप सनाभक्त्यादिनामकदर्शनसमानाकारहान-जनकत्वन भावनात्मकोपासनया समुचयमङ्गीकुवन्ति।

भास्कराचार्यास्तु ब्रह्म प्रसिद्धं न जिक्कास्यम् । अथाप्रसिद्धं नतरामिति पूर्वपक्षे, सदंव स्निम्यंदम्य आसीदेक्तमवाद्वितीयमित्यादिषु जगक्कारगानाश्रवणेन प्रसिद्धमपि ब्रह्म स्मृतिकारीक्ष्रगुणस्य प्रधानस्य प्रमाणूतां च तथात्वाङ्किकाराद् विप्रति रक्षमिति ताक्षेत्रहृत्यधंमतः कारणकार्यजीवक्षपंवदान्तोक्तंश्वरक्षपं जिङ्कास्यमित्युपगस्य
पूर्ववत् ममुख्यमङ्किकुर्वन्ति । सूत्राणि च द्यागिरपदेनावर्षादिमत्रनुस्य विद्यागिन्ता तन्मते प्रांत्तरकाण्डयोरिभिष्यमेनेदर्शप प्रयोजनैप्रादेकशास्त्रयात्, सर्वे वेदायत्पद्मामनन्ति, वेदेश्च सर्वेग्द्वमेव वेद्या,
वदाश्चिकाण्डविषया ब्रह्मात्मविषया इमे, प्रशेक्षचादा ऋष्यः प्रशेक्ष च
मम प्रिणं, मां विध्वनंशिधत्ते मां विक्रह्ण्याणेद्वाते ह्यहम् एतावान् सववदार्थः शब्द आस्थाय मां भिदाम् । मायामात्रमन् चान्ते प्रतिष्ध्य प्रसीद्रतीति श्चितिस्मृतिविराधां दुर्वारः । गीतायां, ब्रह्मसूक्षपद्विरेत्युक्तेस्तिद्वरावश्च ।

मिश्रुमाण्ये तु, आत्मेत्येवोपामीतित्यादित्विहिन्द्वानिद्वयं हि बहा,
कि वा तस्य ब्रह्मतानिर्वाहकं गुगाजानं, कीहरां तस्य क्वानं, कीहरां च
तस्य क्वानस्य फलामित्यादिकं विशिष्य मुमुश्लूणां जिद्यामितं सवतीत्येवे जिद्यासामुखेन मंश्यमधिकारिणं चोपन्यस्य शासामेदेन श्रुतिष्वन्योन्यविषद्धतायाः प्रतिभासनादिति जिद्यासाजनकसद्ध्यहेतुं चोपन्यस्य तिव्यण्यार्थं ब्रह्ममीमांसाशास्त्रस्यांगसनत्वमुक्त्वः ब्रह्महातस्य
चोदनालश्चणतया, अयं तु परमो धर्मो यद्योनेनात्वदद्शंनंमत्यादिसमृत्या च धर्मत्वेऽपि न प्रविभीमांसया ब्रह्मवेद्यांनायाः तत्रायेत्वं सल्पसुत्रवदश्चेपतिव्यक्तिरणार्थत्वाहित्यनेन धर्मस्य सर्ववेद्यांन्वं, इहुसीमांसायाः पूर्वमीमांसादोपत्वं च बद्दिहित्यं, स्य क्रोन्दिन्दिहित्

विश्वानमानन्दं ब्रह्मेत्यादिश्रृतिमिद्धत्वाद् ब्रह्मस्वरूपे जिश्वासा नोपप् द्यत इत्याराङ्क्य, ब्रह्मस्वरूपंश्वानं कि साङ्क्षर्यासङ जीवचैतन्यं, कि वा चैतन्यान्तरामार्ताजशम्मायस्वादाकाङ्क्षितं ब्रह्ममीमांसाशास्त्र वेद्व्याः सः प्रतिजानीत इत्युक्तम्।

तनमतेऽपि प्रतिक्षत्रक्षयिवरिधो जैमिनेरकुशलत्वापितिश्च।
किञ्चेदं शास्त्रं धर्मविशेषिविचारार्थे प्रवर्तितमुन ब्रह्मविचारार्थम।
आद्यं धर्मविशेषिविचारार्थे प्रवर्तितमुन ब्रह्मविचारार्थम।
आद्यं धर्मविशेषिज्ञासा ब्रह्मज्ञानिज्ञासेनि चा प्रतिक्षां कुर्यात। प्रकरिणन पत्र ज्ञयत्वन नस्येच प्रतिक्षातव्यत्वातः। तद्करणेन व्यासस्याप्यकौशलमापद्यते। द्वितीयं तु प्रतिपाद्यमेदात् पूर्वशेषत्वाभावेन
करुपस्तन्यायविगोधः। निद्धान्तं तु ब्रह्मणः सर्ववेदार्थत्वाज्ञीमिन्युक्तं
धर्मस्य नथात्वमपामितुं तथा शङ्कानिरासावावश्यकावित्यदोषः। तः
स्मादिदमपि पृवंतुत्वम् ।

यत् द्रीवो रामानुजमतैकदेशमादायाराध्रनाराध्यभूतधर्भव्रह्म-प्रतिपादक्षयां मीं मां माशास्त्रयां फलैक्यादैक्यम्। यथा हि बीहिप्रोः क्षणं दर्शपृर्धामास्नोत्पस्यपूर्वहंतुतया स्वर्गे समुखीयते, तथा कर्माणि ञ्चानप्रयोजकतया मार्थ्य समुचीयन्ते 5ता गुणकर्मत्वादङ्गतव ज्यातिष्टा-मादीनाम् । नच निन्यविधिप्राप्तानां नेषामितिकर्नव्यताविरोधात् कथ संस्कारतामिद्धिरित शङ्काम । करणतया स्वतन्त्रविध्यन्तरविहितः सौत्रामग्रीबृहस्पतिसंवादे ऽग्निचयनवाजषेयाद्यङ्गत्ववद्रभयविधिवला-दुमयि है:। अतो ज्ञानोदयाविध कर्माणि कर्तव्यानि । नच वि-विदिषन्तीनि श्रुत्या विविदिषोत्पत्तिपर्यन्तत्वं कर्मणां शङ्घाम्। र च्छाया अपुरुषार्थन्वात् । अतः पूर्ववदेव शास्त्रेक्यमित्यङ्गीकृत्य तती शमानुजाचार्यधृतेषु वाक्येषु परीक्ष्य, लोकान् कर्मचितानिस्यादिवा-क्यत्रयं विषयत्वेनोपन्यस्य ब्रह्म विचाराई न वेनि सन्देहे, अयमात्मा ब्रह्मेनिश्रुतिरहंबित्तप्रत्यक्षसिद्धमात्मानं ब्रह्मेत्युपदिश्रतीति सन्देहाः भावात् । किञ्च, विचारफलं विषयपरिच्छेदः । घेदान्तविचारजन्यं शानं चेद ब्रह्म परिच्छिनीत तदा परिच्छेदातीतस्वभङ्कपसङ्गः। यदि ग परिच्छिननि, तदा प्रकाद्याभाषाद् ब्रह्मविषयज्ञानस्यासम्भवः। तस्मान विचार्यमिति पूर्वपक्षमुक्त्वा, विचारयोग्य प्रदा, अगमासा ब्रह्मेतिश्चत्याऽहङ्कारवद्धस्य संसारिण आत्मनो ब्रह्मत्वाभिधानादेव सन्दरसम्भवातः । निरम्तसमस्तोपष्ठवकलङ्कस्य निरतिशयहाना

बन्दादिशक्तिमहिमातिशयवत्यं हि ब्रह्मत्वम्, अनाद्यक्षानवासनावष्ट
ग्निव्यक्षिमिनविचित्रकाप्रस्तिभानामुणवहुश्रारिप्रवेश्वविगमव्यापा
रप्रवर्गातः मीमनापमहिष्णुत्वं जीवत्विमिति तयोर्छश्रणेनेतरेतरभेद
निश्चये नयारैक्यदौर्घट्यस्फूर्ते । किश्च । अत्रं ब्रह्म, मनो ब्रह्म, विश्वानं

ब्रह्म, आदित्यां ब्रह्म, नारायणं खरं ब्रह्मत्याद्योऽन्यमन्यमणं ब्रह्मत्याहुः ।

तत्र कि ब्रह्मत्येवं सन्देहादपि विचाराई ब्रह्म । नचापरिचिक्कत्तत्वाद्

ब्रह्मणक्षाद्वेषयं ज्ञानं न सम्भवतीति शङ्क्यम् । ईदृगिद्मिति ब्रह्मस्थः

परिच्छेदासम्भवेऽपि लक्षणमुखेनेनरव्यावृत्तनामात्रेगा परिच्छेदस
मभवात् । लक्षणेव परिच्छेदो हि सर्वत्र लक्ष्यविषयकतरव्यावृत्तता
बाक्यैनिक्तिपेने परीक्षिते च सनि तल्लक्षणश्चन्येश्यः सज्जानीयविज्ञान्तियेश्यः सर्वेश्यो व्यावृत्तं ब्रह्म विज्ञायतं इति तदर्थे युक्तः शास्त्रार
मम इत्याह । एनन्मतेऽपि तेषां वाक्यानां विरोधः पूर्ववदेव । जीव
लक्षणन्तु जीवश्वरूरणे दृषयिष्याम ।

किश्च। ज्ञात्वा शिवं शान्तिमत्यन्तमंति, ईशं तं श्चात्वा अमृता भवान्ति, तमकतुं पश्यित वीनशोको श्वातुः प्रसादानमिधमानिशयम, कात्मानमर्खणं कृत्वा प्रण्यं चोत्तरारिणम् ध्यानिमर्थनादेव पाशं स्हित पण्डितः, ज्ञात्वा देवं मुच्यते स्वपाशिरितिश्रुत्युक्तमोक्षप्राप्ति-किञ्जेन शिवस्य परब्रह्मत्वं यत्तेनोष्गतं, त्वद्यसङ्गतम् । ब्रह्मविद्या-ग्रोति परमिति तदुपन्यस्ते फलवाक्येन नारायणं परं ब्रह्मतिश्रुत्युक्त-नारायणक्षप्रहणस्येव युक्तत्वात् । उभयतापि परब्रह्मपदोपवन्धसा-म्यात् । लिङ्गापेश्चया श्रुत्वेर्वालप्रहणस्या । त्रुत्त सत्यं परं ब्रह्मतिवाक्य-स्यापि सन्दिग्धत्वात् । शिवशादिपदानां च भगवद्वाचकत्वमेवेत्या-दिकमसमाभिः प्रहस्ते निपुणतरमुपपादितम् । पुनरशेऽपि तत्र तन्नो-यपादिय्यते ।

माध्वास्तु ज्ञास्त्र प्रवर्तनीया जिज्ञासा विषयः । कर्तव्या न वेति खन्देहः । तत्र प्रमाणाभावेन जीवव्यांतिरिक्तस्य ब्रह्मणोऽमावा-ज्ञीवस्य खप्रकाशत्वाद् अहंवित्तौ प्रकाशमानत्वात् तस्यापि ज्ञा-यमानत्वेनानुभवान्तरान्वेषणेऽनवस्थाप्रसङ्गात कव्वद् विश्रान्यङ्गी-कारे आत्मन्येव तथात्वौज्ञित्यात् । न च खप्रकाशसंविद्यश्रयतया-५ऽत्मा मासत द्यांत युक्तम् । औत्तरिकानुस्मृतिसिद्धसौषुतिकानुस्-

वाभावप्रसङ्गात् । तत्र संविदाश्रयत्वेनात्मप्रतीतेरसावःत् । शतः स्वप्रकाशात्मानतिरिक्तस्य ब्रह्मणः मन्दिग्धत्वाभावनाविषयतया तीज्ञ-क्षासाया अपि नषात्वान्न कर्नव्येति पूर्वः पक्षः ॥ मिद्धान्तक्तु, भवेदेः मद्वं, यदि स्वप्रकाशजीवाभिन्नं ब्रह्म स्यात् । न त्वेवम् । जिल्लास्ये ब्रह्मपद्प्रयोगात्, तर्ह्सिज्ञहासस्त्र, तद् ब्रह्मेनि । ब्रह्मशब्दश्च गुणपूर्णनां विक्त । अथ कस्मादुच्यने ब्रह्मोनि, बृहन्तां ह्यस्मिन् गुणा हान श्रुने:। तथाच कथं नस्य जीवाभेदः । जीवस्याल्पगुणत्वेनानुभवात् । न च ब्रह्मणि गुणाध्यासः। परमार्थतोऽब्रह्मत्वप्रसङ्गात्। न च देशाद्यपरि-च्छिन्नत्वं ब्रह्मत्वम् । उक्तश्रुतिविरोधात् । देशाद्यपीरच्छेदेना-पि जीवभेदिसिद्धेः । जीवाणुत्वस्य वस्यमाणत्वात् । जी-वस्य खप्रकःशत्वेऽपि तद्भिन्नब्रह्मणः सन्दिग्यत्वाद् विषयत्वम् । अतस्ति जिज्ञासा कर्तव्येत्याहुः । ब्रह्मशब्दश्च विष्णावेव रूदः । यम-न्तःसमुद्रे कवयां वयन्ति, यदश्ररे परमे प्रजाः, यत प्रसृतः जगनः प्रसूती ते।यंन जीवान् व्यवसर्ज भूम्यामित्युक्त्वा, तदेवर्त नदुवसत्य-माहुस्तदेव ब्रह्म परमं कवीनामिति श्रुनी समुद्रान्तः खत्वलिङ्गिते ज-गत्कर्तार परब्रह्मत्वविधानात् । यो देवानां नामधा एक एवेति श्रु तावेवकारेणैकस्य मर्वनामधारकत्वमुक्त्वाऽग्रे, अजस्य नाभावध्य-कप्तर्षितं यांस्मन् विश्वानि भुवनानि तस्थांर्ति विश्वाधारपद्मस्य नाभ्यर्पितत्वश्चावणात् । वेद रामायणे चैव पुराणे भारते तथा, भादावन्ते च मध्ये च विष्णुः सर्वेत्र गीयत इति हरिवंश-वाक्याचेत्यप्याद्यः। नन्मनेऽपीज्यत्वेनैव वेदार्थत्वाङ्गीकारान्मां विश्वत इतिवाक्यविरोधः । यत्तु कर्मविधात्री श्रुतिमी प्रत्येव तिहिधत्ते, र-न्द्राद्यभित्रात्री च मामभिष्ठत्त, चत्त्रारि वार्गितिश्रुत्या अहं विविधः क्रपत्वेंन फल्प्यो, न सुगं पिवंदित्यादिश्रुत्याहमेवापियादपोद्य इति व्याख्यातम् । तद्प्यभ्याद्वारवृत्तिसङ्कांचळक्षणादोषसम्भवाचिन्त्यम् । प्रकृतमनुसरामः । एवञ्चात्र सूत्रे होपपष्ठचा ब्रह्मसम्बन्धान्त्रनां जिज्ञान स्यनावोधनेन माधारणाधिकारे ज्ञानकर्मममुखय, उत्क्रप्राधिकारे च भक्तिमार्गीयः सर्वात्मभावः साधनमिति बाधितम् । इति प्रथमाधिः करगाम्। एवं पूर्वाधिकरणे वेदार्थभूतब्रह्मणा जिल्लास्यत्वे साबिते,

कथं जिज्ञास्यमिति प्रकारविद्येपाकाङ्घायां समन्वयायिरोधाक्ष्यां

किञ्च, तत्र किं छक्षण किं प्रमाणकिमिति जिज्ञासाय।माह सूत्रकारः।

जन्माद्यस्य यतः शास्त्रयोनित्वात् ॥ २ ॥

नमु कथमत्र सन्देहो, यावता, मत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेत्याह

तक्कपः वक्तव्यत्वात् नद्वोधकमश्रिमसृतमवतारयस्ति। \*तांत्यादि \*। तेषु वक्तव्येषु नदुपजीव्यनया उक्तीजशासारां लक्षणप्रमाणात्स्कं प्रकारद्वयं पूर्वमाहेत्यर्थः । \* जन्माद्यस्य यतः शास्त्रयोतित्वात् \*। अत्र सर्वेऽपि योगविमागेन, शास्त्रक्षंनित्वादिन सूत्रं भिन्नम-भ्युपगच्छन्ति । तन्न युक्तम् । अग्रिमसूत्रेषु माध्यहेतुनिर्देशपूर्वकमः षाधिकरणरचनस्य दर्शनेनात्रापि तथैव युक्तत्वात, साङ्क्षय ब्रह्मपद्-स्य प्रकृती प्रयुक्तत्वेन तद्वारणाय विवक्षितब्रह्माण शास्त्राक्तकर्तृत्व-प्रतिपादनस्यावश्यकत्वाच्च । नच सुत्रभेदेऽप्याधिकरणस्य सुत्रह्य यात्मकत्वःङ्कीकारस्त् प्रथमसुत्रे विशेषतः द्वमाणानुकानस्ययक्त्रह्नेत् धर्मावचारानन्तर्ये ब्रह्मविचारस्य बोधिते ब्रह्मणो वेदान्तवद्यतापस्थितः सुखेनोक्तदोषपरिहारात् सुत्रैक्यं न युक्त्मिति बाच्यम् । अथःशद्धः स्यानकार्थत्वनानन्तर्यस्याप्यनेकविधत्वन धर्मावचारानन्तर्यस्योपपाः-दनमापक्षत्वेन चाहत्य ब्रह्मणा चेदान्तवेद्यत्वानुपश्चित्वा जनमाद्यश्चि करणरचनाथामनाश्वासप्रसङ्गात्। अतः सुत्रैक्यमेव युक्तमिति । ये तु जन्माद्यश्चिकरणं, शास्त्र्योनित्वाधिकरणं च-भिन्नमङ्गीकुर्वन्ति तेषां मते, प्रश्मस्य हेतुग्रुन्यत्वाद् द्वितीयस्य च सःध्यग्रुन्यत्वात् साकाङ्क्षः-तयाऽतिक्किष्टत्वेन तद्धिर्वाक्ष्तप्रमेयासाधकत्वं बोध्यम् ।

लक्षणं शङ्कते \* निवत्यादि \* यत् मन्दिक्कं तत् सम्यक् परिच्छेत् लक्षणीयम् । अत्र ब्रह्मणि कथं सन्देहः । \* यावतत्यवधाः रणे हेत्वर्थे वा । तथाच ब्रह्मणः सत्ता स्वक्षपलक्षणं च श्रुतित एव सिक्सम् । तद्वश्रधारणे तता हेनोर्वा ब्रह्मणोऽविल्लविशेषश्चन्यत्वेन सिद्धाः सन्देहप्रयोजकप्रकारमधात् मन्देह एवं, न घटत इत्यर्थः ।

ब्रकारान्त्रेणापि तद्भावमाद् ।

विरुद्धं चैतत् । स्वरूपलक्षणाकयने कार्यछक्षणस्य वक्तुम-भाक्यत्वात् । विवादाध्यामिनत्वाच्च । न हि ब्रह्मणो जगत्क-र्वृत्वं सर्वसम्मतम । न चार्यमोद्धिनामिति वेद्याक्रस्य ब्रह्मप्रमागा-कत्वं वक्तं श्रक्यते ।

किञ्च। व्यर्थश्चेतं विचारः। नक्षणप्रमाणाभ्यां हि बन्तु-ज्ञानं भवति । तच्च स्वक्ष्पलक्षग्रोनैव भवतीति क्मिनेन । त-स्मादयुक्तमुत्पर्याम इति ।

उच्यते ।

≈विरुद्धमित्यादि× यदि लोकाप्रसिद्धं तद्दलौकिकया श्रुत्या निर्गोय• म् । श्रृतिस्तु पूर्वे खरूपलक्ष्मामुक्तवार्शत्रमे प्रपाठ्के कार्यलक्ष्मां वक्ति । अतः प्रथममेव तत्कथनं श्रुतिविरुद्धम् । न च खद्भपळक्षणं सन्देहाः भावात्-कार्यलक्षणमेवोच्यन इति युक्तम् । अन्नप्राणादिष्वपि तस्या-तिप्रसङ्घर्शनेत्स् खरूपलक्षणाकथेने के बलतत्कथनस्याप्रयोजकत्वात्। केश्चिन्मायाञ्चवलस्यान्ये. शुद्धसत्त्वात्मकशरीरविशिष्टस्येनरैः स-स्वादिगुण्त्रयात्मकस्य प्रधानस्यापरैनित्यज्ञानेच्छाप्रयत्नधर्मकस्य तथात्वाङ्कीकारेणः तस्य विवादाध्यासितत्वाच । तदेव विश्वजति 🛎 न हीत्यादि \* ननु ब्रह्मणः कर्तृत्वस्य सर्वसम्मतत्वाभावेऽपि वेदस्य प्रमाणमृर्द्धन्यत्वात् तदुक्तकोरेरीत्कट्यात् सन्देहासावाय लक्षण-विचार उचित झिनचेत् नत्राह 🛎 न चेत्यादि 🗠 चोऽवधारणे। कर्ता आगमेन वेटरूपेण मूलशास्त्रेणादित इत्यंनावना कृत्स्नस्य वेदस्यैक ब्रह्मिण प्रमाणत्वं न वक्तुं दाक्यते । करूपनोपदेशस्यापि तत्र राक्य-वचनन्वाद् अनुमानस्यापि तत्र प्रमाणत्वाच्चेत्यर्थः । अत्र ब्रह्मप्रमार र्णत्विमिति पाठः प्रातिभाति । अथ वेदोक्त एवाग्रहस्तदा दूपणान्तर-माह \* किञ्चत्यादि \*। \* अयुक्तामिनि \* सूत्रोकं लक्षणमयुक्तः क्रिन्यर्थः । दोपमतिरोहितार्थम् ।

अत्र संग्राधातुं∙गृह्णने \* उच्यत इत्यादि ÷्प्रकारान्तरेणाष्ट

सन्देहवारकं शास्त्रं वेदप्रामाण्यवादिनाम । क्रियाशक्तिज्ञानशक्ती सन्दिहोते पर्रास्थते ॥

न हि श्रुति च्याख्यातुं प्रदृतः सूत्रकारः । किन्तु मन्देहं वारियतुम् । तत्र, सत्यं ज्ञानमनन्तं, निसशुद्धमुक्तस्वभावीमांत-श्रुत्या कतृत्वादिपापश्चिकधर्मराहित्य प्रतीयते । यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते, येन जातानि जीवन्ति, यत् प्रयन्सभिसवि-श्चन्तीति कर्तृत्वं च ।

तत्र सन्देहः । किं ब्रह्म कर्तृ, आहोस्विदकर्तृः किं तावत् प्राप्तम् । अकर्तृ । कथम् । ब्रह्मविदाप्नोति परमिति प्रधानवान

संज्ञाय उच्यते \* वेद्रामाययवादिनाम् \* सर्वे वेदा यत् षर्मामन-न्तीतिश्रुत्यनुमारेण ब्रह्मगयेक सर्वस्य वेदस्य प्रामाण्यमन्यत प्रमाणा-भासत्विमितिवादिनां वेदे यः सन्देहस्तद्वारकिमदं वैयासं शास्त्रम्। तत्र कः सन्देह इत्यपेक्षायां, \*परस्थिते \* ब्रह्मविदाम्नोति परमित्यक्षामो-तिकर्मभूतोयः पर उक्तस्तिस्थिते क्रियाशक्तिज्ञानशक्ती खरूपलक्ष्मग्र-विरुद्धत्वाद् ब्रह्मणि सन्दिह्यते, स्तो न स्तो वेत्येष सन्देहं इत्यर्थः। गृहीतं विभजन्ते \* न हीत्यादि \* यदुक्तं स्वरूपलक्षणाकथन इत्या-दि, तदसङ्गतमः । यादि सूत्रकारः श्रुतिं व्याख्यातुं प्रवृत्तः स्याद् य-थाक्रमं प्रतिपदं च व्याक्तर्यात । न तु तथा । किन्तु सन्देहं चाराये-तुम् । ततश्च यत् सन्दिग्धं तद्विष्योति, व्याख्येयसमानार्धकैरन्यैश्च पॅदैर्विपक्षसपक्षवाधकसाधकनकोपन्यासेन सन्देहमपाकसोति।तत्र, सत्यमित्यादिके खद्भपलक्षणे, यतो वेत्यादिकार्यलक्षणे च ब्रह्मपदा-देकस्यैव लक्षणद्वयमुतोभयत्र सामान्यशब्दप्रयोगेऽपि लक्ष्यस्वरूपमें-देन तदवच्छेदकभेदाद् ब्रह्मभेदः । तत्र यदि भेदस्तदा कस्य वेदार्थ-त्वं कस्य न, उत्रोभयोर्वेति पुनः मन्देहसम्भव इति तद्धारणार्थमकं ब्रह्म वक्तव्यम् । तथा सत्युक्तरीनिकाद् विरोधात् सन्देह इनि प्रका-रप्रश्लोत्तरत्वेन सन्देहबीजमुक्तम् । स्वरूपलक्षग्रस्य हृदि करणाद-क्ष्यनेऽप्यदोषश्च बोधितः। सन्देहाकारमाहुः \* तत्रत्यादि \* तथाच

वयम्। फलसम्बन्धात्। ऋचापि विवृतम्। ससं ज्ञानमनन्तं श्रह्म यो वेद निहित ग्रह्मायां परमे च्योमन् । सोऽङ्कुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मगा विपश्चितेति। फलार्थं च ब्रह्मज्ञानम्। फलं च फलवाक्योक्तपर्मज्ञानादेव, नान्यथा। कर्तृत्तं च पर्यववरणन्तयोक्तम्। परं किमित्युक्ते यः सर्वान्तर झानन्द इति। कथं सर्वान्तरमिस्राकाङ्कायां परिचयार्थं भृतभौतिकसृष्टिमुक्त्वा गौणान्नतर्यं परिहृतम्। गौणोपासनाफलं च प्रधानशेषतयोक्तम्। स्वान्यगतकर्तृत्वारोपानुवादोऽपि सम्भवति। ततश्च भृगुर्वे वार्काणिरत्युपाख्यानेऽपि परिचायकत्वाद् गौणकर्तृत्वमेवानुवतं, फलाश्रवणादिति पूर्वः पक्षः।

परस्परविरुद्धार्थवोधकाभ्यां लक्षणाभ्यामेव सन्देहालुक्षणकरणं युक्तमित्यर्थः । पूर्वपक्षं विवृण्वन्ति \* ब्रह्मेत्यादि \* । अयमर्थः । श्रंपः **ळक्षणे, कर्मफळार्थत्वादित्यनेनोपळक्षणविधया** ज्ञानस्यापि फळ**रो**∙ पत्वे सिद्धे प्राधान्यं फलस्यैवेति तन्सम्बन्धाव्क्तमेव प्रधानवाषयं, न तु कार्येन्रञ्जणवाक्यं नथा । नचैवं पूर्वकाण्डं उन्तूत्तरकाण्डे नत् किमित्युपेयमिति वाच्यम् । ऋचापि विवृतम् । यदि तस्य प्राधान्यं न स्यःत् किमिति चिवृणुयादतं। ऽत्नापि नदाहृतम् । तथा सित ज्ञानं फलार्थ, फलं च फलवाक्योक्तश्रमंद्यानात् परत्यद्यानादेव । अतः प-रत्वज्ञानार्धे कर्तृत्वं परिववरणतयोक्तम् । स्त्रह्मपलक्षणे प्रापश्चिकधः र्भराहित्यप्रतीनेत्रंद्वाणि कर्तृत्वस्याशक्यवचनत्वात् । तस्माद्वा एन-स्मादित्यादिना यत् कर्तृत्वमुक्तं, नज्ज्ञेयात् फलकप पर पृथक्कृत्य ते विवरीतुमुक्तमः। ननस्तत्स्वरूपजिज्ञासायां सर्वान्तरत्वकथनपूर्वन कमानन्द र्हात खरूपमुक्तम् । अन्यथा तन्निरूपणममङ्गतं स्वात् । सः र्घान्तरत्वं च तस्य परत्वानर्वाहकतयोक्तम् । तन्नार्प कथम्भावाका-ङ्कार्या निविष्कपार्थमाकाशादीनां भूतानामोपध्यादीनां भौतिकानां च र्साष्टकथनेन कर्तृत्वं प्रतिपाद्य तस्य सर्वान्तरत्वकथनेन चरमत्वाद्

मिद्धान्तस्तु।
उत्पत्तिस्थितिनाशानां जगनः कर्तृ वै बृहत्।
वेदेन बोधित ताद्धि नान्यथा भिवतुं क्षमम्।।
न हि श्रुतिविरोधोऽस्ति कल्पोऽपि न विरुद्ध्यते।
सर्वभावसमर्थत्वादचिन्त्यैश्वयवद् बृहत्॥

वेदेनैव तानज्जगत्कर्तृत्वं बोध्यते।वदश्च परमाप्तांऽक्षरमात्रमण्यन्यथा न वदित । श्रन्यथा सर्वत्रैवाविश्वासप्रसङ्गात । नच कर्तृत्वे विरोधोऽस्ति । ससत्वादिधर्मवत् कर्तृत्वस्याष्युपपत्तेः । सर्वथा निर्द्धाकत्वे सामानाधिकरण्यविरोधः। ससज्ञानादिपदा-

गौणमपर्यवस्तं प्राणादीतामिवानन्तर्ये निवारितम् । सर्वे वै तेऽक्षमाप्तुवन्ति येऽत्रं ब्रह्मोपासत इत्यादिनाऽन्नब्रह्माद्युपासनाफलं प्रधानशोषतया, अस्ति ब्रह्माते चेद्धेद सन्तमेन ततो विदुरित्यादिनाऽनुवाकचतुष्ट्रयेन कथितम्य मन्त्रब्रह्मानन्दात्राप्तिस्त्रवंभयाभावक्रपप्रधानफलस्य शेषतया सर्वोत्स्रष्टत्त्रज्ञापनायोक्तमिति कर्तृत्वं पर्रास्मन्
सिद्धाति । तथापि स्वक्रपलक्षणिवरोधात् पूर्वकाण्डोक्तप्रजापितगतस्य प्रकृतिगतस्य वा कर्तृत्वस्यारापेणानुवादोऽपंप सम्भवतिति द्वितीयप्रपाठकेऽपि फलाश्रवणेनामुख्यत्वात् तन्नाप्येवं नतव्यम् । तथाच
नास्य लक्षणत्विमिति पूर्वपक्षार्थः ।

सिद्धान्तमाहुः \* उत्पत्तीत्यादि \* । \* तदिति \* कर्तृत्वम् ।

\*अन्यथोति \* गौणम् । \* करुप इति \* करुपस्त्रम् । \*सर्वभावः \*
सर्वभवनम् । तत्र समर्थत्वादकत्रीपं कित्रित्यर्थः । गृहीतं विभजने

\* वेदनेत्यादि \* स्यादन्यगतकर्तृत्वारोपानुवादः कार्यलक्षणं यादि
स्वस्पलक्षणं विरुद्धात् । तदंव तु न । विषरग्राचि परस्य तृतीयान्तेन

प्रद्वापदेनैव विवृतत्वात् । तच तत्र वेद्हिरण्यगर्भव्राद्धाणजातिजीवा

अर्थत्वेन ग्रहीतुं शक्याः। परपद्विवरणात् सान्तत्वादिना ब्रह्मापक्ष
सोत्कर्षस्य तेष्वदात्यवचनत्वात् । परशब्दस्यान्यार्थकत्वापगम् ऽपि

नां धर्मभेदेनेव तदुगपत्तः । नच कर्तृत्वं मसारिधमीं, देहाद्यध्या-सक्तत्वादिति वाच्यम् । प्रापश्चिके कर्तृत्वे तथैव । न त्वलौ-किककर्तृत्वे । झत एवास्येखाह । अस्येति पुरोवर्ती प्रपञ्च इदमा निर्दिश्यते । अनेकभृतभौतिकदेवात्रगेङ्मनुष्यानेकलोकाद्भुतर-चनायुक्तत्रह्माण्डकोटिक्पस्य मनसाप्याकलियतुमन्नस्यरचन-स्यानायासेनोत्पिचिस्थितिभङ्गकरणं न लोकिकम् ।

निवरणोक्तव्रह्मगद्धानुरोधादेत एव परत्वेन प्राह्माः । तत्प्राप्तिस्तु क-मेगापीति साधनान्तरेण ज्ञानंन को वा विशेषः स्यात् । अत उत्हर्म् ष्टार्थकत्वमादरणीयमः । उत्हर्ष्टं चिकामित्यपंक्षायां विवरणानुरोधाद् ब्रह्मान्तरं करण्यम् । तच्चाप्रसिद्धं, स्वक्रपलक्षणहीनं च । न च प्रक्र-किः । साङ्घ्यमतेऽपि ज्ञानात्मकपुरुषापंक्षया तस्या हीनत्वात् परार्थ-स्वाच्च । अष्ट्रोतत्वस्य वक्ष्यमाणत्वाच्च । अतो ब्रह्मापेक्षयान्यस्य परत्वेन वक्षतुमञ्जयत्वायुक्तलक्षणाविश्यप्रस्येच ब्रह्मणः कर्तृत्वं वेदेन वोध्यते । नच तदारोषितामिति शक्यवचनम् । निरङ्कशस्य तस्याऽन्व्यतासिद्धताया अनुपदमेव वक्ष्यमाणत्वात् ।

किश्च । वेदः परमाप्तत्वादक्षरमात्रमपि मिथ्या न वदति ।
यदि कापि तथा वदेत्, स्वर्गकामो यज्ञेतेत्यादिविध्यशे स्वक्षपलक्षणाद्यशे चाविश्वनीयः स्यात् । तनश्च सन्मार्गमात्रमुच्छियेत। अतो
यद्यद्यथा वद्ति तत्तथेति मन्तव्यम् । तेन कर्तृत्वं वेदोक्तत्वादपि वासत्वमित्येव सिद्धाति। नच कर्तृत्वाङ्गीकारे स्वक्षपलक्षणविरोधोऽति,
येन तद्वुराधाद्वास्तवत्वं तस्य कल्प्येत । तदृक्तगत्यत्वादिधम्वत्
कर्तृत्वस्याप्युपपत्ते । नच ब्रह्म यावद्धमराहेनिमानि वक्तु शक्यम ।
स्वक्षपलक्षणविरोधात् । तत्र ब्रह्मणि सत्यत्वादिधमाङ्गीकारात । नचासत्यज्ञडसान्तव्यावृत्तत्वेत्व एवार्थः सत्यादिपदेश्च्यत दृति ववतुं युक्तमः। व्यर्थपौनहक्त्यापत्तेः । तत्तद्वद्धमक्तविभद्धाः घटकुः
स्यां प्रभाताच । अतः सत्यादिपदानां स्वार्थत्यागांऽपार्थं एव । तदेतदुक्तं \* धर्ममेदंनेव नदुपपत्तेरिनि । स्फुटमाश्रममः।

ननु लक्षणद्वयस्येकपरत्वे सर्वासु श्रुति चेकमेव ब्रह्म प्रतिपा-

प्रतीतश्च निषेध्यम् । नापतीतं, न श्रुतिप्रतीतम् । सस्त्वा-द्यश्च लोकिकाः । ततः सर्वनिषेधे तदज्ञानमेव भवेत् । नच स-त्यत्यादिकं लोके नास्सेव व्यवहारमात्रत्वात्, कारग्रागतमेवसत्य-त्वं प्रपञ्च भासत इति वाच्यम् । तीं कर्तृत्वं तथा कुतो नाङ्गी-क्रियते । स्मृतिश्च स्वीकृता भवति, कर्ता कारियता हरिरिति।

नचारोपन्यायेन वक्तुं शक्यम् । तथा सत्यन्यस्य स्यात् । सत्र न प्रकृतेः । अग्रे स्वयमेव निषिध्यमानत्वात् । न जीवाना-मस्वातन्त्र्यात् । न चान्येपामुभयनिषेधादेव । तस्माद् ब्रह्मगत-मेव कर्तृत्वम् । एवं भोक्तृत्वमीप । न वा काचिच्छ्रुक्तिः कर्तृत्वं निषेधित । विरोधभानात् कल्प्या तु स्रोकिकपरा । फस्रवाक्ये-ऽप्यश्रुतानां गुणोपसहारः कर्त्व्यः ।

द्यम्। तद्गः, अस्थूलादिवाक्येष्वपि तदेव निरूप्यत इति निर्द्धमैकत्वं बलादापतितमतः कर्तृत्वानिषेधं एव युक्त इस्रत आहुः \* प्रतीतिमि-त्यादि \*। युक्तः प्रतिषेधः । परन्त्वस्थुलादिवाषये लोकप्रतीता एव प्रतिषिद्ध्यन्त इत्यवापि प्रतीतमेव प्रतिषेध्यम् । अत एव नाप्रतीतम् । प्रसञ्जयितुमशक्यत्वेन प्रतिषेधानहेत्वास । न श्रुतिप्रतीतम् । तुल्य-बलत्वात् प्रत्यायनवैयर्थापाताच्च । श्रुत्युक्ताः सत्यत्वाद्योऽपि यादि लीकिकत्वेनाहतास्ततो लोकश्रुतिप्रनीतसाधारययेन सर्वनिषेधे ब्रह्मा-ज्ञानमेव भवेत् । तथाच स्वरूपलक्षणवैषर्ध्यं सर्वनाराश्च स्यात् । नच तद्रभावाय लोकस्य व्यवहारमाश्रत्वात् तत्रापि कारणगतमेव स-त्यत्वमतो न तत् प्रतिषेध्यं, किन्तु कर्तृत्वमेवेति वाच्यम् । तदा तु धर्मसङ्कोचस्य तौल्यात कर्तृत्वमपि तथाङ्गीकार्यम् । तेन कल्पस्मृर तिस्वीकारकप्रामोऽपि भविष्यति । नन्वगत्या सत्यत्वं तथास्तु, न तु कर्तृत्वमपि । आरोपन्यायेन तस्य शक्यवचनत्वादित्यत आहु: \* न चेलादि \*। \* अन्येषामिति \* अभावकालस्वभावभूतग्रहलोक्-पालादीनाम् । नतु प्रकृते फलवाक्यविचारो भवतापि स्त्रीकृतस्तथा सति तद्विवरणोक्तं भोक्तृत्वं तत्रास्तु, कर्तृत्वं तु कथमङ्गीकर्तुं श-क्यामित्यत आहुः \* गुणोपसंहार इति \* सूत्रकृताग्रे तथाङ्गीकाराळ

## तथाचायं सूत्रार्थः ।

जन्म आदियेंपामिसवयवसमासादतद्गुणसंविज्ञानो बहुबीहिः।

तथेसंधः। तस्माद् ब्रह्म कतं इति सिद्धम्। एवं सिद्धान्तं व्याख्याय तस्य सुन्नाविरोधित्वं वोर्घायतुं सूत्रं व्याकुर्वते \* तथाचेत्यादि\* एवं फर्तृत्वे सिद्धे वस्यमाणरीतिकः सुत्रार्थे इत्यर्थः । अत्र सर्वेऽपि त-द्गुणमंविद्यानं वहुवीहिमङ्गीकुर्वन्ति । तत्रोपसर्जनत्वेन पूर्वप्रयोगा-हेरपादिशव्हस्य परत्वाय राजदन्ताद्याकृतिगणीयत्वं कल्पनीयमित्य-रुच्या प्रकारान्तरेण व्याकुर्वन्ति । \*जन्मेत्यादि \*। जन्म आदिः प्र-थमोऽचयवो येषां तं जन्मादि । सुपां सुर्ह्याति जसां हागित्यवयव-समासादिति । भावप्रधानो निर्देशः । तथाचादिपदविशस्यकावयव-समासत्वादतद्गुणसंविद्यानो बहुवीहिरित्यर्थः। न च, अङ्गं प्रतीको-Sवयव इति कोशादवयवपदस्याञ्जवाचकत्वेनात्र च तद्भावेन क-थमवयवसमासत्वमिति शङ्क्यम् । एकदेशेऽव्यवयवपदप्रयोगात् । यणा पञ्चावयवमनुमानवाक्यमिति । कैयटेऽपि, एकाचो हे प्रथम-स्यत्यन्न, एकोऽज् यस्य स एकाजिति विशिष्टावयवोपलक्षितस्याव-यविन इत्यादिना, अञ्झल्विशिष्टस्य शब्दस्यैफोऽजवयव इत्यङ्गी-काराच्य । तन्नैकस्याचां विशिष्टावयवत्ववदत्र आद्यादीनां समूहाय-तद्वाचकपदानां समासेऽवयवसमासत्वस्य **धय**वत्वेन सम्भवात्।

पतस्यातद्गुगासंविद्यानत्वं त्वेवम्। तथाहि। उक्तस्त्रे कैयटेन तद्गुणसंविद्यानपदं स्त्रा व्याख्यातम् । तस्य अन्यपदार्थस्य
गुगो विद्योपणम्। तस्य संविद्यानं येनेति । स वर्तिपदार्थो गुगो यस्यान्यपदार्थस्य तस्य संविद्यानं येनेति च। तत्रोदाहरणं तु शुक्र्यासस्मानयोति । तत्र शुक्र्वासःसंशुक्तपुरुपानयने पृथगचोदितान्यपि
वासांमि सम्बन्धसामर्थ्यादानयनेन सम्बद्धान्त इत्युक्तम् । इदं च
लम्बक्तर्णमानयेत्यादाविष तुल्यम्। एवं सत्यन्यपदार्थावद्योपणस्य यत्र
सम्बन्धसामर्थ्यात् कार्यसम्बन्धस्तत्र तद्गुगासंविद्यानः । यत्र तस्य
सम्बन्धसामर्थ्यात् कार्यसम्बन्धस्तत्र तद्गुगासंविद्यानः । यत्र तस्य
सम्बन्धसामर्थ्यात् कार्यसम्बन्धस्तत्र तद्गुगासंविद्यानः । यत्र तस्य
सम्बन्धसामर्थ्यात् कार्यसम्बन्धामावस्तत्रातद्गुणसंविद्यानः । यथा
चित्रगुमानयत्यत् । अत्र हि पुरुपानयनं समासवर्तिपदार्थभूतानां
चित्राणां गवां सित्रिधानाभावान्न कार्येग् सह सम्बन्ध इति । एवं

श्रथवा जन्मप्रभृति सर्वे भावविकारा आदिशब्देन गृहान्ते।
तथाच जन्म च भादिश्चेत्येकवद्भावः। आदिशब्दश्च धर्मनाची।
स च स्वसम्बन्धिनं लक्षयित । तस्योभयसापेक्षत्वादुत्पत्तेर्विद्यमानत्वादन्यानेव भावविकारातुपलक्षयतीसादिशब्देनान्ये भावविकाराः।

स्रति प्रकृतेऽन्यपदार्थभूतानां प्रधानानां स्थितिप्रलयाभिसंवेज्ञानामे-कदेशतया तद्विशेषणीभूतो य आदिस्तस्य प्रथमान्तरब्यावर्गकतया जन्म विशेषणम् । स्वयं तु वर्तिपदार्थे विशेष्यः । तस्य धर्महृषं य-रप्राथम्यं तद्पेक्षाबुद्धिजन्यम् । तस्य निरूप्यत्वमपि स्थित्यादिजन्य-म्मः सोऽत्र स्त्रेऽधीदायातायां ब्रह्मकर्षकभवनिक्रयायां न सम्बद्धा-ते। तदसम्बन्धं तद्द्वारा जन्मनोऽपि न सम्बन्ध इत्यस्य समासः स्यातद्गुणसंविद्रानत्वम् । इदं च तद्गुणसंविद्रानस्य प्रथमलक्षणा-दरे-बोध्यम्। द्वितीयलक्षणादरे-तु तद्गुणकस्य विदाश्यस्यान्यपदार्थः-स्य संविधानं समायाति । तच चित्रगुरित्यत्रापि,वर्तत इति तद्वार-णाय विशेषणसम्बन्धपूर्वक एक तस्य कियासम्बन्धो वक्तव्यः । तदा-प्यत्र विशेष्यभूतानां श्वित्यादीनां विशेषग्रासम्बन्धपूर्वको न क्रियाः सम्बन्ध रति पूर्ववदेवातद्गुणसंविज्ञानन्वम् । यदि च संविज्ञानपदेना वर्तिवदार्थस्य तद्विशेष्यस्य वा प्रव्यक्तीभाव एवाद्वियते तदा तु वि-शेष्यविदेषणयोश्चीतत्वेनास्माकं तत्प्रव्यक्तीभावाभावाव् भाववृत्तसू-क्ते, सो अङ्कं वेद यदिः वा न वेदेनि श्रावणाश्वातद्गृणसंविद्यानत्व-मिति न को ऽपि शङ्कालेशः । अतितस्समासादरेण भाषषृत्तसुक्ते, युदि वा नेतिवाक्यबोधिनानाधानपक्षसूचनाज्ञनमस्थितिभङ्गादीना-माविभोवादिरपत्वबोधनेन भगवानेव तसद्भूपः क्रीडकाविस्तिरश्च भवतीति पुष्टिस्ष्टिप्रकारो बोधितः। तथाच जन्म आविभीव आदि-र्येषां प्रकाराग्रामित्यर्थी बोध्यः । प्रवाहसृष्टिबोधनाय श्रकारान्तर-माहुः अअधवेत्यादि । प्रभृतिशब्दः पूर्वाविधिवाचकः। असर्वे इति अ जायतेऽस्ति विपरिणमते वर्द्धतेऽपक्षीयते नश्यतीतिप्रतानिसिद्धा या-स्कोक्ताः षट् । कथं, गृह्यन्त इत्यपेक्षायामाहुः । \* तथाचेत्यादि । \*

अथवा जन्मनो नादित्वम् । तद्याधारस्य पूर्वमिवद्यमान-स्वात्। अन्ये त्वादिमन्तः । तदाधारस्य पूर्वे विद्यमानत्वादः । अत आदिशब्दः स्वाधारसद्धमेवाची तद्धमीगामुपलक्षकः । आध्या गमनप्रवेशयोर्भेदाज्जन्म आदिर्येषामिति । जात्यपेक्षयेक-षचनम् ।

सर्वे। अपि इन्ह्रो विभापैकवद्भवतीत्येकवद्भावः । आदिशस्थ प्रायः म्यक्षपर्धमेवाची । पूर्वतन्ते गळानां धर्मवाचकत्वस्य सिद्धत्वात् । स च स्वसम्बन्धिनं लक्षयति । तत्र कं लक्षयतीत्याकाङ्वायां तस्य ययो-रपत्तावाधारता तथात्रिमेषु निक्रपकता । प्राथम्यस्योभयसापक्षत्वात् । अत उत्पत्तरत्र फएठोक्तत्वेन विद्यमानत्वादन्यानेवोपलक्षयतीति त-थेत्यर्थः । तेन विपयवाषयोदितौ स्थितिभङ्गौ प्रत्याहारन्यायेनान्ये-षामपि बोधको । कालादिगतमपि कर्तृत्वं भगवदीयमेव, न तु ख-तन्त्रमिति च बोधयितुमत्रादिपदोक्तिरिति तात्पर्ये सूचिनम् । एवं व्याख्याने आदिपदस्य लाक्षणिकत्वम् । तथादिपदेन आदित्वधर्मव-त्तया जन्मनोऽपि सङ्गृहीतुं शक्यत्वाज्जनमपद्वैयध्यापितिरित्यरुच्या प्रकारान्तरेगा व्याकुर्वनित अ अथवा जन्मन इत्यादि अ। घहिर्विद्यमाः ने जन्माधारे पश्चाजनम चेत्तदा जनम प्रत्याधारस्य तद्गतधर्मस्य चादि-ता सम्भवति । प्रकृते तु तन्नास्तीति जन्मनो नादित्वम् । अन्येपां तु भावविकाराणामुक्तयुक्त्यादिमतो हेनोरादिशद्यः खाधारसद्धर्मवाची आदित्वाधारभूनोऽन्तिपद्वाच्यो धर्मस्तस्यान्यापेक्षया प्राथम्यात् तत्पू-र्वकमेव तं वद्नादित्वस्य सापेक्षतया तद्माणां विपरिणामारीनामुपल• क्षक इति न स्वार्थत्यागदोषां, नापि जनमपद्वैयर्थ्यदोप इत्यर्थः। अर स्मिन् पक्षे अपत्कार्यवाद आपतति । तथापि; यदेतस्य कथनं तन्तुः सिंहोत्तरतापिन्यायुक्तमायिकसृष्टि प्रत्यपि भगवत एव कारणवः मिति वोधियतुं, न तु पूर्वोक्तं पक्षं निराकतुंमिति वाध्यम । अध मयोद्। खृष्टिसंप्रहाय तंद्गुणसंविधानपक्षमभिसन्धायाहुः 🛠 अधवा गमनेत्दादि 🕍 गमनप्रवेदायोः पृवीत्तरावधिभृतसञ्चरप्रतिमञ्चरयोः र्भध्ये कार्यस्वरुपस्य कारणतो भेवाज्जनमाद्या भवन्तीति जनम आः

जन्म तु श्रुतत्वाद मिद्धम् 🌇

अथवा किमनया कुस्रष्ट्या। जनम अद्मस्य अकाशस्य यत इति । तस्माद्वा एनस्मोदात्मन आकाशः सम्भूत इत्यव विचार्यते । फलमम्बन्धित्वात् । तेनैकत्रं सिद्धः शास्त्रार्थः प्र-कारान्तरेऽपि । यतो वा इमानि भूतानीसत्र विस्फुलिङ्गवत् मर्वो-त्पत्तिः । अत्र तु क्रमेग्राति विशेषः । एनेन सर्व एव प्रकाराः स्वचिता वेदितच्याः।

दियेषां तत्तज्जातीयं जनमादि। जातिरत्र विकारत्वं कियात्वं वा।
अत्र, ब्राह्मगों जनमतः श्रेयान्, न ब्राह्मणानमे द्यितं रूपमेतश्चतुर्भुजमित्यादाविव जात्यपेश्चयैकवचनम् । तथाच यद्यपि, सुपां सुखगिति जसो लोपे जनमादीति सिद्धिति तथापि विकारान्तरसंब्रहस्तेन न भवत्यतस्तदुपेश्चितम् । नपुंसकं तु सामान्ये। पतत्पक्षसंब्रहे
बीजमाहुः। जनम तु श्चतंत्वित् निद्धिमिति । जनम तु, यस्मिश्चद्रः
सं च विचैति सर्वमिति तैर्त्तरीये श्चतत्वोद् व्ययनात्मकविह्गमनरूपं सिद्धम् । तच्च मजातीयसंवलनवियोगादि संगृह्णत् समयनरूपं प्रवेशं च स्मारयतीति तद्गुगासंविद्धानोऽपि युक्त इत्यर्थः ।

प्वं पक्षत्रयेण व्याख्यायेतेषामञ्ज बोधनस्यानतिष्ठयोजनत्वात् प्रतिपत्तिगौरवाच्चाहिंच सूत्र्यंग्नतः प्रकारान्तरेण सूत्रं व्याकुर्वनित अथवा किमित्यादि से । नन्वेवं संत्याकाञ्जनकत्वस्य लक्ष्र-णत्वमायाति, न तु सर्वभूतंजनिकत्वस्य नित्स्वत्यादिकर्तृत्वस्य च । तथा सित वाक्यान्तरे ब्रह्मभेदापत्तिरितिञ्ङ्कायामाहुः क नेनेत्यावि अवाक्यान्तरे ब्रह्मभेदापत्तिरितिञ्ङ्कायामाहुः क नेनेत्यावि अवाक्यान्तरे वित्यान्ति स्वाक्यान्तरे वित्यान्ति स्वाक्या स्वाक्या वित्यान्ति स्वाक्या वित्यान्ति स्वाक्याक्ष्रीकार्य पव । अन्यथा आकाञ्चाक्ये प्राप्त ब्रह्मान्तरापत्तिः स्यात् । अतो जननप्रकारस्येव भेदो न तु ब्रह्मण द्दिन कोऽपि दोष दत्यर्थः । यतो वितिश्वती, यतः प्रयन्त्यभिसंविञ्चनतीत्यस्य भागस्य यद् ब्रह्म प्रयन्ति प्रकर्मणस्यिक्याम्यकद् खराहित्यंन प्रकर्मणस्य प्रवक्ति, अभितः संविञ्चान्ति स्वपन्ति सुषुप्ताविच सत्सम्पन्ना भवन्तीत्यर्थो बोध्यः । एवं पंक्षत्येण व्याख्याने वीजमाहुः क एतेने-

ब्रह्मविचारे ब्रह्मणोऽप्यिकृत्बाद् ब्रह्मसायाति । न

शास्त्र योनिः शास्त्रयोनिः । शास्त्रोक्तकारस्यत्वादिसर्थः । भारतीति शास्त्रं नेदः । सामान्यग्रह्णं पूर्वकार्यहे पूर्वसृष्टिना-क्यानां सङ्ग्रहार्थम् । स्थाऽस्यैन कारस्यत्वं, नान्यस्य तथोपीर-ष्टाद् वक्ष्यामः । मतान्तरवज्जन्मादीनां न विकारित्वं किन्त्वा-

त्यादि \* सृते एवंश्ठिष्ठप्रयोगेण वेदोक्ताः सर्वे एव प्रकारा व्यास-चरणैः संगृहीना क्षयाः । तथाच क्षचित् साक्षात्, कांचत् तटखत्वेन, कचित् किञ्चिद्द्रारा क्रमेणेति योधनायास्माभिरिए तदाशयं स्पु-टीकर्तु पक्षत्रयेगा व्याख्यानीमत्यर्थः ।

नन्वत्र लक्ष्यानिर्देशात् प्रतिक्षायां च सम्बन्धिविचारस्यैवा-धिकतत्वेन ब्रह्मणोऽनिधिकतत्वादत्र ब्रह्मानुवृत्तेरशक्यवचनत्वेन ब्रह्मः पदं ब्रह्म वाऽध्याहायेम् । कमेषष्ठीपक्षे तु प्रकृतत्वादेव तत्प्राप्तेनीयं दोष इत्यन आहुः \* ब्रह्मेत्यादि \* तथाचार्थादेव तत्प्राप्तेनीकः दोष इत्यर्थः।

प्तं लक्षणयोधकं सूत्रांशं व्याख्याय प्रमाणबोधकमंशं व्याकुन्वंन्ति \* शास्त्रे इत्यादि \* शास्त्रे इति सप्तम्या वैषयिकमधिकरणं वांध्यते । शास्त्रित्वपयो योनिः शास्त्रयोनिः । विषयत्वं प्रतिपाद्यत्वम् । तदेनदिमसंधायादुः \* शास्त्रोक्तेत्यादि \* । \* शास्त्रीति \* राजवदान् शाण्यति । पतेन निहरोधेऽपराधोऽपि बोधितः । नन्वत्रोत्तरकाण्डार्थे प्रव विचार्यन इति शास्त्रशब्दस्य कुतः प्रयोग इत्यत आहुः \* साम्यत्यादि \* । \* पूर्वसृष्टिवाक्यानामिति \* भाववृत्तस्कादीनाम् । पतेन वेदार्थनयेवास सूत्रकृतो ब्रह्म विवक्षितिमिति स्रोक्ते वीजं प्रदर्शितम् । ननु योनिश्चदो निमित्तवाची प्रायो इत्यते इति साधारणेन कारणपदेन कुना व्याख्यायत इत्यत आहुः \* यथेत्यादि \* । \* उप-रिष्टादिति \* अग्निमसूत्रे, तथाचातो व्याख्यात इत्यथः । अत्र कर्धिक्षन्मादिस्त्रस्थेन यन इति पदेनैत्र विषयभुतेः स्मारणात् सिर्वे शास्त्रप्राणिकत्वे, शास्त्रयोनित्वसुत्रं व्यर्थमित्याद् । तन्न । यत इत्यः

विभौनतिराभानावेन तथोत्तरत्र वक्ष्यते, तदनन्यत्वाधिकर्गो । नामलीलाया अपि न पृथङ्निद्भपगुं प्रपञ्चमध्यपातात् ।

केचित् ध्थग्रूपनाममपश्चकर्तृत्वं योगिवभागेन प्रतिज्ञाय समन्वयादिस्त्रवेष्वेव हेत्त् वर्णयन्ति । अन्वयमिद्ध्यर्थे च अत-ति व्याप्नोतीसत् । शास्त्रे योनित्वं प्राप्तं तांदांत । नैतत् सूत्र-कारसम्मतामिति प्रतिभाति ।

स्य हेतुकाटो प्रवेशे जन्माद्यस्येतिभागस्य प्रपञ्चवृत्तान्तपरतया ब्रह्मलक्षणत्वायोगेन।सङ्गतत्वप्रसङ्गातः । नच लक्षणे प्रविष्टस्यैव यत शद्धस्योक्तश्चितस्मारकत्विमित्यपि युक्तम् । श्रुनौ भूतानीति बहुवचनेन
लक्षणस्य तिद्वरुद्धत्वापत्तः । नच जाल्यपेक्षयैकवचनान्न विरोध इति
वाच्यम् । तथा सति वाक्यान्तरासङ्क्षद्देण ब्रह्मभेदापत्तेः । तस्माच्छास्मयोनित्वादित्यवद्यं प्रणेतव्यम् । नचु तथापि साधारणशब्देन
व्याख्यानमयुक्तम् । जन्मादीनामादिमत्तया असत्त्वेनाित्रमसुत्रेऽपि तदश्यकारणताया एव सिद्धेरित्यत आहुः । मतान्तरेत्याद् । न्यूनत्वरूपं प्रतिक्वादोषं परिहरन्ति \* नामेत्यादि \*

गाङ्करमतमनुवद्दन्ति \* केविदित्यादि \* तन्मते द्यस्त्रं जन्माद्यधिकरणम् । तत्र द्वाभ्यां प्रतिज्ञा । तत्र द्वितीयसुत्रे पश्चम्यन्वयादन्वयसिद्धार्थं तथा वर्णयन्तीसर्थः । तद् दूषयन्ति \* नैत दिसादि \* शास्त्रयोनिरिस्येतावतेव प्रतिक्षासिद्धावपि त्वादिस्यधि-कक्षयनाद् अग्निमसुत्रे पुनः साध्यपरामर्शाच्च तथेत्यर्थः । यत्पुनः शास्त्रस्य योनिरिति षष्ठीतत्पुरुषमङ्गीस्तत्य. महत ऋग्वेदादिशास्त्रस्य सर्वार्थावद्योतिनः सर्वञ्चकत्पस्य सम्भवो, न सर्वञ्चादन्यतः सम्भवन्तित्येवं ब्रह्मणः सर्वेश्वत्वं समर्थितम् । अस्य महतो भूतस्य निःइवन्तितं यद् ऋग्वेद इत्यादिबृहद्दारण्यकीयश्रुतिमादाय पुरुषिनःश्वान्स्यद्व वेदसम्भवश्व तत उक्तः । तत्तु मध्वभाष्यव्याख्यात्रा जयन्त्रीर्थनेव दूषितम् । इदं शास्त्रस्य निर्मितत्वं किमर्थमुपळक्ष्य राचितत्वं वा, निःस्तमात्रत्वं वा। नाद्यः। क्ष्यादाक्षत्ररणानुसरणप्रसङ्गाद।

श्रुत्यादिविरोधाच्च । न हिनीयः । शास्त्रयोनित्वस्य सार्वक्षसाधः कत्वा सावप्रसङ्गादिति । इदमपि युक्तम् । पूर्वविकहेषे वेद्दस्यानित्यः त्वप्रसङ्गात् । हिनीये निःश्वासस्याबुद्धिपूर्वकत्वेन तथात्वादिति । पतेन, विमतं ब्रह्म वेदगतसर्वविषयप्रकाशनशक्त्याधारः । वेदोषाः दानत्वात् । दीपगतप्रकाशनशक्त्याधारदीपोपादानविह्वविदिति विवर्णोक्तमनुमानं, निःश्वासात्मक्षवेदोपादानत्वेनावुद्धिपूर्वकिनिःश्वासोः पादानपुरुषद्धान्तसनाधेन प्रतिसाधनेनापास्तमः।

यन्तु भामनीनिबन्धे, वर्णनित्यत्वपक्षेऽपि पदानामानुपूर्वीवि-शिष्टवर्णात्मकत्वाद् वाक्यानां च तादशपदात्मकत्वादानुपूर्वेशस व्यक्तिश्रमेत्वादानुपूर्श्युपगृहीतानां नित्यानामपि वर्णानां पदत्ववा-क्यत्वयं।रितस्तित्वत्वेन लोके वेदे च न तयोः पौरुपेयत्वे विवादः। किन्तु वेदवाक्ये पुरुषस्वातन्त्रयास्त्रातन्त्रययोः । तत्र स्नातन्त्रयकोटिः कागादादीनाम् । क्रितीयां तु जैमिनीया वेदाध्ययनं प्रति गुरुशिष्य-परम्परानादित्वेन समर्थयन्ति । वैयासास्तु, अनाद्यविद्योपधानलन्ध-सर्वशक्तिज्ञानस्य परमात्मनो वेद्जनकत्वेऽपि पूर्वपूर्वसगीनुसारि-तास्कृत।स्गानुपूर्वीविरचनेन । अनः पुरुषास्वातन्त्रयमात्रमेव वंदे भ-पौरुपेयत्विमन्युक्तम्। तद्यसङ्गतम्। वर्णवद् वैदिकपदादीनामपि -नित्यत्वात् । वाचा विरूपनित्ययेति, वेदो नारायणः साक्षात् खयम्भूः रिति श्रुश्रुम, वेदस्य चेश्वरात्मत्वादित्यादिश्रुतिपुराणवाक्येषु वेदपः -दादानुपूर्वीवैशिष्टच एव वेदत्वेन ताइशस्येवेदवरात्मकत्वात् । ईश्व-रस्याविद्योपधानेन सार्वज्ञलब्धेरप्यभ्युपगमैकशरणत्वात् । तादशाः **नु**पूर्वीरचनया अस्वातन्त्रये राजाज्ञानुवादकराजदूत्वदानुपूर्वीरचनाः मात्रेणेश्वरसार्वेङ्गासिद्धाः ज्याख्येयत्रन्थविरोताच । अतः स्पितस्य गतिचिन्तनमात्रायायं प्रयासः । जगत्कर्तृत्वेनैवोभयविधतत्कर्तृत्वन स्य, तेनैव सार्वज्ञस्यापि सिद्धी भाष्यकारस्याप्यपार्थ एव प्रयास इति दिक्।

अन्येस्तु शास्त्रं योनिः कारणं प्रमाणमस्येति व्याचक्षाणेर्ये द्वीहिरङ्गीकृतः। सोऽप्ययुक्तः। सक्षणाप्रसङ्गातः। स्वारिसकार्यत्याः गाञ्च।

विज्ञानेन्द्रभिक्षुणा तु शास्त्रं योनिः मूलप्रमाणं यस्मितिति सप्तम्यर्थे ब्रह्मबीहिमङ्गीकृत्योक्तम् । अत्र शास्त्रादितिवक्तव्ये यच्छान तस्मात् सर्वज्ञत्वं मर्वशक्तिमन्तं च सिद्धं जगत्कर्तृत्वेन ।
ननु न सर्वो वदो ब्रह्मणो जगत्कर्तृत्वे मानम् । तपोयज्ञादियुक्तप्रजापितमभूतीनामेव जगत्कारणत्वस्य पूर्वकाण्डे तत्तदुपारुयानेष्ववगम्यमानत्वात्। नचावान्तरकारणत्वम्। परस्याश्रवणात् । उत्तरकाण्डे तु द्वयप्रतिपादनाद् विरोधः । सन्देहश्च ।

स्रयोनित्वादित्युक्तं, तच्छास्त्राविषद्वानुमानस्मृतियोगिप्रत्यक्षादिसं-प्रहाय । अत प्वाप्ते, उपपक्तिश्चेत्यादावनुमानम् । स्मृतेश्चेत्यादी स्मृतिः । आचारदर्शनाच्चेत्यादावाचारदर्शनमुर्खेनं योगिप्रत्यक्षादि-कं च संगृहीनिमिति । तदत्रैवाग्रे मया दूष्यम् ।

उक्तार्थे निगमयान्त \* तस्मादित्यादि \* तथाचात्र निरङ्कृश-जगत्कर्तृत्वेन शास्त्रप्रतिपाद्यत्वमिति लक्षणं सिद्धमित्यर्थः । तत्र ध-मीदेवीरणाय तृतीयान्तमः । प्रकृत्यादिवारणायं शेषम् । तेन लक्ष्मणे विवादाध्यासितत्वदोषपरिहारः । प्रजापत्यादिवारणाय \* निरङ्कु-शेति क्षेयम ।

अत्रानादिस्ष्टित्रादिनो मीमांसका बीजाङ्कुरदृष्टान्तेन स्ष्टिप्रवाहानादित्वं वदन्तस्तपोयक्षासुपित्रनपुर्यविशेषलञ्धशक्तींनां प्रजीप्रिप्रसृतीनां क्षेत्रक्षानामेव तत्तत्करपेषु कारणत्वमिमानंत्रमाना ब्रह्मणा निरङ्कुशं जगत्कर्त्त्वमसहमाना प्रस्पविष्ठन्ते अनु नेत्यादि 
\* तत्तदुपाष्यानेष्विति \* प्रजापतिरकामयत प्रजाः सृजेयेति । सं
तपोऽनण्यत । सं सर्पानस्जतीति । आपो वा इदमय सलिलमासीत् ।
तस्मिन् प्रजापतिर्वायुर्भूत्वाऽचरित्यादिषु तथेव पौरागोष्वपीत्यर्थः ।
\* परस्येति \* प्रजापत्यादिव्यतिरिक्तस्य । तथाच न पूर्वकाण्डस्य
तत्र प्रामाण्यम्। ननु यथोपक्रमस्य सन्दिग्धत्वेन निर्णय उपसंहारेण
भवति, तथात्रोत्तरकाण्डन निर्णय इति शङ्कायामाह अउत्तरेत्यादि 
\* द्रयप्रतिपादनादिति \* यते। वा इमानीत्यादौ ब्रह्मणः कर्तृत्वस्य,
नित्यशुद्धबुद्धेत्यादावकर्तृत्वस्य प्रतिपादनाद्विरोध, उभयतापि श्रीतत्वस्य साधारण्यादेकनरपश्चपातस्याशक्यत्वेन सन्देहश्चेति नस्याः
प्रावर्यान्नोत्तरकाण्डन तन्निर्णय इत्यर्थः । तर्हि नन्मीमांसयां निर्ण-

मीर्गातायाः सन्देहनिवारकत्वेऽप्येकांशस्याप्रामाण्यं स्यात्। उभयसमर्थने शास्त्रवैफल्यं वा । वेदपामाण्यादेव हात्सद्धेः। वा-धितार्थवचनं वेदे नास्तीत्यवोचाम ।

कि अ । वेदान्ताः किं वेदशेषा, वेदा वा। नाद्यः । अनुप-खोगाद्य । अनारभ्याधीतत्वेन तद्वपयोगित्वे पूर्वकाण्डविचारं शै-व गतार्थत्वम् । विद्याप्रवेशश्च । न द्वितीयः । यद्वाप्रतिपादनाद् । मन्त्रज्ञास्मणत्वाभावाच्च । तस्माद् वेदोष्ट्रा वेदान्ता इति तेषां किं स्यादिति चेद् ।

योऽस्तीत्यत आह \* मीमांसाया इत्यादि \* तथाच मीमांसायाः कर् र्तृत्वाकर्तृत्वान्यतरप्रसाधकत्वे अप्रसाधितांश्वाधकवेदान्ताप्रामाः ण्यापत्तिरुभयप्रसाधकत्वे मीमांसाया एव वैयर्थ्यमित्युभयथापि कीः ण्ठ्यात्र तस्या निर्णायकत्वमिति सर्वास्मिन्नपि वेदे निरङ्शं जगत्कः र्वृत्वं कुत्रापि कस्यापि न सिद्ध्यतीत्यनादिसृष्टिवाद एवाद्रणीय इत्यर्थः।

पवं ब्रह्मस्वरूपविचारेण जगत्कर्तृत्व आक्षितेऽपि यदि तद्वोन् धक्तप्रमाणप्रावद्वं स्यात् तदानुपल्ब्धस्य धर्मस्येव तिसिद्धः स्या-दिति वेदान्तानां प्रामाण्यमाश्चिपति \* किञ्चेत्यादि \* यदि वेदशे-वाः स्युक्तदा द्व्यदेवतादि प्रकाशयन्त इतिकर्तव्यतां वा वोधयन्तो वेदार्थे यागे किच्चतुपयुक्ताः स्युः । तत्तु न दश्यते । अधानारप्रपाधी-ता अपि स्मृतयो गृह्यसूत्राणि च यथा, मानवी ऋचौ धाय्ये कुर्योद्, यद्वे किञ्च मनुरवदत्तद्वेपज्ञिमिति, अष्टवर्षे ब्राह्मणमुपनयीत तमध्या-पयीतेत्यादिवाषयेनाग्निसिमन्धनादानुपनयनादौ चोपयुज्यमानाः शे-धमावं भजन्ते । तथैते वेदान्ता अपि, यदेव विद्यया करंतित्यादिया-क्येन वेदोक्तकर्मसूपयुज्यमाना वेदशेषा इत्युच्यते तदा पूर्वमीमां-सायां तृतीये शंपशेषिभावस्याचे स्मृतिपादे तत्प्रामाण्यस्य च वि-चारितत्वात तयैव गतार्थत्वाद् व्यर्थवात्तरमीमांसा वेदान्तानां च स्मृतिवद् विद्या<u>स्थेन मवेशोः</u> न वेद इति । नापि धर्माद्यन्यतमपुरुषा- मैनम् । ग्रास्ति तावद् नेदत्वम् । ग्रध्ययनादिभ्यः स्मरगा-च्च । प्रमाणं स सर्नोऽपि वदः स्वार्थे । स च न यज्ञश्चेद् ब्रह्म भवतु । नचैतावता अनेदत्तम् । ग्रातिप्रसङ्गात् ।

थेप्रकाशकत्वेन तत्र प्रवेशः। स्मृताविष तील्यात्। अत एव शिक्षोपनिषदि, वेदमनू व्याचार्योऽन्तेवासिनमनुशासीति वेदानुवचनानन्तरमुपनिषदनुशासनं पिठतम् १ पुराणेऽपि साङ्गोपनिषद् इति वेदेश्यः
पृथक् तिषदेंग्रश्चेति युज्यत इति, \* विद्याप्रवेशश्चेति चकारेण समुश्चीयते। यदि वेदास्तदा, आम्नायस्य क्रियार्थत्वादानर्थक्यमतदर्थानाः
मिति, तङ्कतानां क्रियार्थेन समाम्नाय इत्यादिपूर्वतन्त्रवाक्याद् वेदोऽिखलो धर्ममूलिमित्यादिस्मृतिवाक्याच्च यागतच्छेषान्यतरप्रतिपादकाः
स्युः। यथा, अग्निहोत्रं जुहोतीत्यादयः। तते पयसि दध्यानयित सा
वैश्वदेव्यामिक्षा, वारणो यज्ञावचर इत्यादयश्च । ब्रह्म तु झानयेष
इति नोभयकप्रमिति तत्प्रतिपादकानां कथं वेदत्वम्।

किश्च । बंदो हि मन्त्र ब्राह्मणसमुदायातमकः । तत्र मन्त्रा नाम
प्रयोगकाले ऽनुष्ठानौपयिकार्थसमारका वाक्यानि । तद्धित्रं च ब्राह्मणमिति, तश्चोदकेषु मन्त्राख्या, शेषे ब्राह्मणशब्द इतिस्त्राक्ष्यां तल्लक्ष्यां
निर्णीतम् । वेदान्तेषु तु विध्यनङ्गीकारेण प्रयोगाद्यभावातः तद्वाक्येषु
मन्त्रत्वाद्यभावः । अत आर्यप्रसिद्धिमात्रेण वक्तव्ये वेदत्वे तेषामूषरभूमिवद् वेदोषरत्वेनापार्थत्वात् तेषां विचारे कि फलं स्यात् । सर्वीअपि प्रयोजनोद्देशेनैव प्रवर्तत इति फलामावात् प्रवृत्तिविद्याते तन्मीमांसाऽण्यपार्थेति तत्साधिते ब्रह्मणो जगत्कर्तृत्वे ऽत्यन्ताभिनिवेशो न
कार्य इत्यर्थः ।

अत्र समाद्धते । \* मैविमिखादि \* । न वेदान्तेषु वेदोषरःवं, किन्तु वेदत्वमेव । अध्ययनाध्यापनञ्चानविधिमिवेदं पठन्तः पाठयन्तोऽर्षे चावगच्छन्त आर्थाः स्वरपूर्वकमनध्यायश्चद्राऽश्रवणादिनियन्मान् पालयन्त पव तथा कुर्वन्तीत्याचारपरम्परया, 'ख्वयम्भूरेष भगिष्वान्त वेदो गीतस्त्वया पुरा । धिवाचा ऋषिपर्यन्ताः समर्तारोऽस्य न कारका' इति पुराणोक्तस्य समरणस्यातापि तुष्ट्यत्वेन च तिल्लक्षीरान्त्र । किञ्चीत्पत्तिकसूते बादरायणग्रहणं पूजार्थे कृत्वा अलीकिकेऽर्थे

शक्यते हाशिहोत्रादीनामन्यतरदनन्तभीव्य तथा वक्तुष्। तस्माद् ब्रह्मापि प्रतिपादयन्तो वेदान्ता वेदत्वं न व्यभिचरन्तीति। मन्त्रब्नाह्मणरूपत्वं चोत्पश्यामः । ऋगत मन्त्रः । ब्रह्मप्र-तिपादकं ब्राह्मग्रम् । तच्छेषाः सष्ट्यादिण्तिपादकाः ।

्षरानपेक्षं घेदस्य प्रामाण्यं जैमिनिना प्रतिपादितम् । नतश्च सोऽली किकोऽथेः को वेत्यपेक्षायां यथा तन्मते यज्ञस्तथा व्यासमते ब्रह्म । अनुपलब्धार्थत्वस्योभयतापि तीव्यात् ।

किश्च । यागप्रतिपादकत्वन वेदत्वं मन्त्रानो भवान् ब्रूनाम ।
कि यावद्यक्षप्रतिपाकत्व वंदत्वम्, उत यत्किश्चित्तत्प्रतिपादकत्वम्,
अथवा यथाकथिञ्चत् तत्प्रतिपादकत्वमिति । नाद्यः । अग्निहोत्रादिप्रतिपादकस्य भागस्य तदित्रयक्षाप्रतिपादकत्वनावेदत्वप्रसङ्गतः ।
न द्वितीयः । सर्वस्य तथात्वप्रसङ्गात् । मनुः पुत्रेश्यो दायं व्यभजदिः
त्याद्यथेवादस्यापि तथात्वप्रसङ्गाच । तृतीयश्चेत् सिद्धं ब्रह्मप्रतिपादकत्वेऽपि वदत्वम् । वध्यमाणरीत्या तेषामपि यक्षार्थत्वेन तथात्वादिति । तदेनवुक्तं अशक्यते हित्यादिनाः । अत्रान्यतमिति वक्तव्ये
अन्यतरिति प्रयोगस्तु, महाभाष्ये प्रत्ययः परश्चत्यत्र निमित्तविचार
प्रकृत्यतदिति प्रयोगस्तु, महाभाष्ये प्रत्ययः परश्चेत्यत्र निमित्तविचार
प्रकृत्यतदिति प्रयोगस्तु, महाभाष्ये प्रत्ययः परश्चेत्यत्र निमित्तविचार
प्रकृत्यतद्वद्वाहरणे तद्यया बहुष्वासीनेषु कश्चित् कश्चित् पृच्छितः
कतरो देवदत्त इत्यन्नेवोपाध्यनङ्गीकाराद् बोध्यः ।
स्वद्वत्तः सन्देष्टं वार्यन्ति । अमन्त्रेत्यादि ॥ तथाद-

केखादिस्त्राणां विचारे हासानत्वे सति कर्मसाधनत्वेन विधिषी-वितोच्चारणकः शब्दो मन्त्रः । तथात्वे सति मन्त्रभिन्नः गब्दो ब्राह्मः णीमिति तथोर्छक्षणम् । तदुभयात्मकत्वं च वेदलक्षणं सिद्धिति । त न तु विधेयार्थस्मारको मन्त्र इति लक्षणम् । तस्य, वसन्ताय, कवित्रः लानालभेतत्यत्राऽत्यातेः । एवं मननदेतुर्भन्त्र इत्यस्य ब्राह्मणेऽतिव्याः स्राह्माः अस्यन्तस्त्वान्त उत्तमपुरुवान्त इत्यादीनां परस्परं

्र - प्रयोगकरणभूतः एव्द इत्यस्य प्रत्यगाशीर्मन्त्रे चाव्याप्तेः । किन्त्वभिः ्रयुक्तानां यत्रभन्त्र इति समाख्यानं स मन्त्र इति लक्षणमङ्गीकियते ।

यदि तु चरणव्यूहानुरोधेन वसन्तायेत्यादीनां ब्राह्मणत्वमङ्गीकृत्य प्र

े यद्यपि न विधीयते, तथापि तादशमेव ज्ञानं फलायति यु-क्तमुत्पद्यामः । पूर्वत्रैलक्षण्यन्तु भूषणाय ।

काण्डद्वयस्यान्योन्योपकारित्वाय साधारणग्रहणम् । यदेव विद्यया करोतीसादिना पूर्वशेषस्य सर्वस्य । तमेत वेदानुवचनेन क्रिं होगा विविद्धिनतीत्यादिना सर्वस्योत्तरशेषत्वप । कर्पब्रह्म-ंगोः क्रियोज्ञानयोधिभिपरत्वेनैक्यादः कर्तृताक्येषु सर्वत्रः न वि-ेरोधः तिस्मांच्छं।स्नयोनित्व सिद्धम् ।

ें योगकरणभूनः दाब्दों मन्त्र इति सीत्रमेव लक्षणमाद्भियते, तदपि ज-

पं पें पें सिनीदिष्ययोगं प्रत्यपि प्रत्येगाशाः प्रभृतिमन्त्राणां विषयत्वादिना करणत्वमस्यवेत्यदेशाः। तंचक्सीमयज्ञुष्वेत्र प्रसिद्धम् । निगदादी-नोर्मपि<sup>र</sup>नत्रेव निवेशः । ब्रांह्मणलंक्षणमप्यत एव प्रसिद्धम् । वेदान्तेषु ं'च, संत्यें ज्ञानिमित्यादीनाम ऋंचाम, अच्युतमसीत्यादीनां यजुरां, हार्बे हाबु हाबु इत्यादीनां साम्नां च विद्यमानत्वात् नान्येव मन्त्रः। ीं ऋगित्युंपलेक्षगाम्। निद्धिन्नं ब्रह्मप्रतिपादकं ब्राह्मणम् । ब्रह्मप्रतिपादक-ैं भौगरोषाः, सृष्ट्यादिपतिगदकभागाः ब्राह्मणः एव निविद्यन्ते । ततश्च ैतर्हि वेदोषेरत्वं **कथं** निवर्ततामित्यतः आहुः 🕆 🛪 यद्यपीत्या-<sup>ी</sup> दि<sup>े</sup> \* । तथाचे वेदे बाधितार्थवचनस्याभावादविधीयमानमपि **इति यथोक्तं फल जनियम्यत्येवेति। नोषरत्विमत्यर्थः िन्नु पूर्वेमी**-

भिमसि।यो विद्वितस्यैव फॅलवेक्वं साधितमिति कथ तथेत्यत आहु 🐺 पूर्वेत्यादि 🕸 ितंथाचे, गुणे त्वन्यायकरूपनेति तत्रैवोक्तत्वाद् वेद-ैं गुरें<mark>गुभूतस्य ज</mark>ैमिनीयस्यैव निर्णयस्य हीनाधिकारिपरत्व वदविरोधे क-

ें **क**ल्पनीयामित्यर्थः।

एवं मोद्दादिकति पूर्वपक्षं परिद्वत्य 'काण्डद्वयस्येकवाक्यत्वबोन ें धेनाय दास्त्रिपद्प्रयोग इति पर्यवसितं तदर्थमाहु। क्षकाण्डेत्यादिकः। <sup>िं</sup> एक्तवाक्यत्वप्रकारमाहुः। **\* यदेवेत्यादि । \* इदं चतुर्था**ध्याये, यदेव <sup>ि विद्ये</sup>येति हीतिसूत्रे ब्युत्पाद्यिष्यते । **\* प्षेक्यादिति \* । अभिधेय**-ं प्रयोजनयोरेक्यात् । तथाच, यज्ञो वै विष्णुरिति श्रुनेर्धर्मो यस्यां म-

## केचिदत्र जनमादिसूत्रं लक्षणत्त्रादनुमानमिति वर्णयन्ति।

द्यात्मकः, मां विधत्तेऽभिधत्ते मां विकरूप्यापोद्यते ह्यहम, एनावान् सर्ववेदार्थः शब्द आस्थाय मां भिदाम, मायामात्रमनू चान्ते प्रतिपिद्धा प्रसीद्तीत्येकादशस्कन्धे भगवद्याक्याच ब्रह्मवादेन सर्वस्य ब्रह्मा-रमत्वावगतिरुपनिषद्विद्यात्मनि भिदा बाध इति वाक्याद् भेदबुद्धिया-थो विद्यातम्पूर्वकं यज्ञादिकर्यो कर्मपौष्कल्यम् । ते च वेदान्ताधीः ने इति पूर्वकाण्डस्य वेदान्तापेक्षित्वं, वेदानुवचनयागादिसाधनैर्भग-वत्प्रसादाच्छुदे चेतिस विद्योदेतीनि साधनावबोधकवेदभागाविधि-त्वं वेदान्तानाम् । यद्यप्युभयत्र पुरःस्फूर्त्या कर्म ज्ञानं च यथायधं प्रनीयते, तथापि पूर्वोक्तश्रुतिस्मृतीनां वस्यमाणानां च तासां विचारे कियाज्ञानयोधेर्म्यात्मकत्वेनाभिधेयस्यैक्यम् । समुचितास्यां ताक्यां यथाधिकारं ब्रह्मभावः, परप्राप्तिश्च फलमिति प्रयोजनस्याप्यैक्यामे-त्येवं मिद्ध एकवाक्यत्वे सर्वत्र कर्तृत्वेनोच्यत इति न पूर्वोत्तरकाः ण्डयार्विराधः। शेषशेषिभावस्याविशिष्टत्वेऽपि पुरुषकर्मफलेषु यथा आराङ्कायाः फले पर्यवसानात् फलमेव पूर्वकार्यं मुख्यं तथात्राऽपी-ति फलवाक्यवद् वेदान्तानामेव मुख्यत्वज्ञापनाय कौशीतिकिव्राह्मणे ऋ वां मूर्द्धानं यजुषामुत्तमाङ्गं साम्नां शिरोऽथर्वशां मुण्डमिति मूर र्द्धत्वादि श्राव्यते । तस्मादूषरत्वगन्धस्याप्यभावाद् ब्रह्मणः शास्त्रांः क्तकारणत्वं निष्प्रत्यूहमित्यर्थः।

पवं सिद्धान्तमुक्तवा आधुनिकानामन्येषां भाष्यस्तां ब्रह्मणः कतृंत्वस्य शास्त्रेकप्रमाणकत्वांशे विप्रतिपत्त्यभावात् तन्मतानुवादमः स्ट्रत्वा केषां चिद् वैशेषिकाद्यनुसारिणां मतमनुवदन्ति \* केचिदिः त्यादि \*। अत्रैवं वोध्यम् । वैशेषिकादिदर्शनामिमानिनस्तावद् याः द्यानां मीमांसकानां कापिलानां च निरासाय निखलजगदेककर्तारमान्त्रमानेनैव साधयन्ति । तथाहि । जगत् कार्यं सावयवत्त्वाद्, महत्त्वे सिति कियावत्त्वाद्, महत्त्वे सिति मूर्तत्वाच्च घटादिवदिति जन्मतः कार्यत्वे सिद्धे, जगद् बुद्धिमत्कारणपूर्वकं कार्यत्वाद् घटादिव- वितिसाधनेन जगतस्तथात्वे सिद्धे, स बुद्धिमान् को वेत्यपक्षायामत्र

जगत्त्वेन क्षित्यादिवायुपर्यन्तानां विचित्राणां महाभूतानां सङ्गरात् ताह्यां तेषां जगत्वेन तदुपादानोपकरगासम्प्रदानप्रयोजनाभिक्षः क-श्चिदेकः पुरुष आख्येयः। कार्यत्वस्य तदुपादानोपकरणसम्प्रदानप्रयो-जनाभिक्षकर्त्वकत्वव्याप्तत्वात् । एवञ्च क्षेत्रज्ञानां ताहशाभिक्षत्वाभा-वेन प्रकृतेश्चेतनस्वाभावेन च जगत्कर्तृत्वनिवृत्तौ सुखेन जगत्कर्तुरी-इवरस्य सिद्धिरिति। एवं प्रमागान्तरेणेश्वरस्य तज्जगत्कर्तृत्वस्य च सिद्धी जन्मादिसुत्रस्यापि लक्षणत्वात् तदितरभेदसाधने पृथिवी-त्ववदीश्वरश्चेननान्तरव्यतिरिक्तः, जगज्जनमादिकर्तृत्वाद् यज्ञैवं तन्नै-वमित्यनुमानक्रपं सूत्रमित्येकं मतम् । तदसङ्गतम् । जगत्कतृंसाधक-स्य कार्यत्वस्य हेत्वाभासत्वात् । यथाहुर्भास्कराचार्याः । जगत् न बुद्धिमत्कारणपूर्वकं कार्यत्वाद् बीजोत्पन्नाङ्करवदिति साधारगो हेतुः । किश्च जॅगता सहेदवरसम्बन्धस्यात्यन्तापरिदृष्टत्वेन साध्यस्य पक्षधमेत्वाभावादयं विरुद्धोऽपि । यस्य कस्यापि बुद्धिमतः साधने सिद्धसाधनत्वं च। तथा घटादिइष्टान्तवलेन कार्यत्वसमानाधिकरण-स्यानीद्वरासर्वेज्ञदारीरेन्द्रियादिमत्कर्तृकत्वस्य सिद्धा विविक्षितेश्व-रासिदिश्च । तारशजीवसिद्धाऽर्थान्तरत्वेनापि तदसिदिश्च । नचैवं घटादिरहान्तेन राब्दे कृतकत्वादनित्यत्वसाधने रहान्तीयानां पाक्य-रवादीनामापत्त्याऽनुमानोच्छेदप्रसङ्गः। लिङ्गिनः शब्दस्य प्रमाणान्त-रगोचरत्वेन दाब्दे पाक्यत्वादीनां निवृत्त्या तदनुच्छेदात् । अत्यन्ताप-रिष्टप्टे ब्रह्मणि त्वन्वयन्यतिरेकपरिद्युद्धानां तेषां निवर्तकस्याभावेन तारदाधर्मापत्तेरनिवार्यत्वातः । अतः ग्रास्त्रैकसमधिगम्यं ब्रह्मेति ।

रामानुजाचार्यास्त्वेतेषु दूषणेषु शैथिल्यं प्रदृश्ये प्रकारान्तरेण शास्त्रेकसमधिगम्यत्वं साधयन्ति। तथाहि। सावयवत्वादिलिङ्गकैः
पूर्वोक्तानुमानैः कृत्वा सिद्धत्वेन जगतः कार्यत्वं न प्रत्याख्यातुं शक्यते। नच जगदकार्यम् अशक्यिक्तयत्वाद् अशक्योपादानादिविक्कानत्वाच्च, आकाशवदितिप्रतिपश्चसद्भावात् प्रत्याख्यातुं शक्यिमिति
वाच्यम्। आकाशे निरवयवत्वस्यानुकूलतर्कस्य सत्त्वेनतस्याकार्यत्वेऽपि जगद्भपषु महीमहीधरादिषु वाय्वन्तेषु तद्भावेन तयोरप्रयोजकत्याऽऽकाशद्द्यान्तेन तेष्वकार्यत्वस्य साधियतुमशक्यत्वातः। एवं
निरवयवत्वेनोपाधिनैव क्षित्यादिवायुपर्यन्तानि अकार्याणि महाभूतशब्दषाच्यत्वाद् आकाशवदित्यपि प्रत्यनुमानं निरस्तम् । एवं सिद्धे

कार्यत्वे श्क्यांकयत्वश्कयोपादानादिविज्ञानत्वयोगि कार्यत्वेनेव सिद्धा तयोरिप प्रतिपन्नत्वमेव । तथाहि । घटमणिकादिषु, कृतेषु कार्यदर्शनासुमिनकर्गतनित्रमाणशक्तिज्ञानः पुरुषाऽदृष्ट्वे विचि-वसन्तिवेशं नरेन्द्रभवनमालांक्य अवयवसन्तिवेश्विशेषेण तस्य कार्यन्वं निश्चित्य तदानीमव कर्तुम्तङ्जानराकिवीचिज्यमनुमिनोति । अनस्तु भुवनादेः कार्यन्वे सिद्धं नावत्मवमाक्षात्कारनिवर्माणादि-निपुणः नश्चित् मिद्धान्येत्र । विवादाध्यासितं भूभूत्ररादिकं स्विन-माणसमर्थकर्तृपूर्वकं कार्यत्वात् सार्वभौमसद्ववद्दिति प्रयोगात्। किञ्च सर्वेचेतनानां सुखदु.खगोगम्य धर्माधर्मसाध्यत्वेऽपि धर्माय र्भयोरचेतनत्वाच्चेतनाधिष्ठानमन्तरेण नयोः फलहेतुत्वानुपपतेः मन र्वकर्मानुगुणसर्वफलदानचतुरः कश्चिदाखेयः । वर्द्धकिनानधिष्ठितप्य वाइयादेरचेननस्य देशकालाद्यनेकपरिकरस्रियानेऽपि यूगदिनिः मीणसाधनत्वाइरीनात् । तथाच प्रयोगः । धर्माधर्मी चेननाविष्ठितः देवेनैय फलोपधायकौ अचेननत्वाद् वाश्यादिवादिति । नच पूर्वानुमाः ने कार्यत्वस्य हेतोर्वीजोत्पन्नाङ्करदृष्टान्तेन साधारणत्वं राङ्काम् । अङ्करादो सन्देहस्यानन्याहितत्वेन पक्षममतया पक्ष प्रवान्तर्भावात्। प्तनैव सुखादिहरान्तोऽपि प्रत्युक्तः । नच लाववादुभयवादिप्रतिपः ष्रक्षेत्रज्ञानामेवाधिष्ठातृत्वमत्र कल्पयितुं शक्यम् । तेषां सूरमन्यवः हितविप्रक्रप्रद्रीनायकिनिश्चयात् । कल्पनाया द्रीनानुसारित्वसेव युक्तत्वात् । नचेश्वरेऽप्येतादगशक्त्यापितः । तत्र तात्रिश्चायकप्रमाः णाभावात्। अतः प्रमागान्तरतो न तत्सिद्धानुपपत्तिः । तथाचो-कानुमानेन सिद्धान् स्वाभाविकसर्वार्थसाक्षात्कारतित्रयमनसामर्थ्यः सम्पन्न एव सेत्स्यतीति न तस्मिन्नन्वयर्ग्यातरेकपरिशुद्धमण्यनेश्व-योद्यापाद्यितुं शक्यम् । समर्थकर्तृपूर्वकत्वनियनकार्यत्वरूपहेतुय-लादेव तित्रवृत्तेः । तथाहि, केनचित् क्रियमाणं किञ्चित् स्वोत्पत्तये कर्तुः खनिर्माणसामर्थ्यं खोपादनोपकरणविज्ञानं च निर्वाहकत्वेताः पेक्षते । न त्वन्यासामर्थ्यमन्याज्ञानं चा । हेत्वभावात् । उक्तसामर्थ्यां-क्तज्ञानाभ्यामेत्रोत्पत्ताबुपप्रज्ञायां सम्बन्धिनया दणानामिकिञ्चित्करा-णामन्येषां कलपनायोगात । अन्यथानुमानाच्छेदप्रसङ्गात्। अथ त-द्ण्युपयोगीति चेत्र कि कियमाणवस्तुव्यतिरिक्ताझानादिकं सर्विवि पयं कियोपयोगि, उत कतिपयविषयम् । नाद्यः । कुलालाद्रेरिप कि

यमागावस्तुव्यितिरिक्ताझानाद्यदर्शनात् । नापरः । सर्वेषु फर्तेषु तस्त-दश्नानाशक्त्वित्यमेन सर्वेषामझानादीनां व्यभिचारात्। नच निर्धाद्द-कापेक्षाङ्गीकारं ईश्वरेऽपि शरीरेन्द्रियाद्यापित्तिरिति शङ्क्ष्यम् । सङ्कु-व्यमात्रेण परशरीरगतभूनवेतालगराद्यव्यमदर्शनात् । नच कथमश-रीरस्य प्रवर्तनक्षपः सङ्कुव्प इति शङ्क्ष्यम् । सङ्कुव्पस्य मनोजन्यत्वेन शरीरानपेक्षत्वात् । मनसत्वीश्वरेऽप्युपगमात् । पूर्वोक्तद्वतुनैव झानः शक्तिवन्मनसोऽपि प्राप्तत्वात् । नच मानसोऽपि सङ्कुव्पः सशरीरस्य म, तस्यैव समनस्कत्वादिति वाच्यम् । मनसो नित्यन्त्रेन देहाद्यपा-मेऽपि तत्सङ्गावेनानैकान्तिकत्वात् । अत ईदृशस्य विचित्रस्य जगतो र्निर्माणे पुरायपापपरवशः परिमितशक्तिझानः क्षेत्रझो न समर्थ इति र्ताद्वलक्ष्या ईश्वरः सङ्कृव्यमात्रेषा सर्वकरणसमर्थोऽनुमानेन सिद्ध्य-ति । प्रयोगान्तरेण च । जगद् पकचेतनाधीनम् अचेतनार्व्यत्वा-क्षीरोगस्वश्वरिवदिति।तस्मान पूर्वोक्तप्रकारेण शास्त्रेकसमधिगम्यत्वं प्रक्षणः सिद्धाति ।

कथं तर्हि तत्सिद्धिरितिचेद्, उच्यते । नाचेतनारम्धत्वेन हे-तुना ईश्वरसिद्धिः। तथाहि। यदत्र साध्यतया निर्दिष्टं, किं तदेकचे-तनाधीनत्वम् । तन्न तावदेकचेतनायत्तोत्पत्तिस्थितिकत्वम् । इष्टान्ते साध्यवैकल्यात् । अरोगस्यापि द्वारीरस्य पितृपुत्राद्यनेकचेतनभोग्य-त्वात् तत्तददष्टजन्यत्वेन तदुत्पत्तिन्थित्योस्तद्धीनत्वेनैकचेतनाधीन-त्वाभावात्। किञ्च। शरीरस्य स्थितिरापि, किंस्वावयवसमवेतता, उत्पाणनम् । अत्ये अवयवाधीनत्वान्न चेतनापेक्षा, घटाविवत् । द्वितीये क्षित्यादीनां शरीर रूपत्वभावेन पक्षे असम्भव इति पक्षसप-क्षातुगतिष्यस्य तुपलम्भः । नाप्येकाचेतनाधीनप्रवृत्तिकत्वं तस् । पः क्षान्तर्भूतेषु गुरुतररथाधिलामहरिहादिष्वनेकचेतनसाध्यप्रवृत्तिकत्वेन ब्यभिचारात् । नापि चेतनमात्राधीनत्वम् । सिद्धसाधनत्वात् । किञ्च **उभयवादिसिद्धानां जीवानामेव नियामकत्वाश्युपगमो युक्तः । लाघ-**वात्। नच जीवानां पूर्वोक्तरीतिकोपादानादिविज्ञानतिनर्माणशक्ता-भावः शङ्कनीयः । तपोयागादिभिस्तेष्विप तादशज्ञानसामर्थयोरुप-गमे बाधकाभावात् । एतद्पेक्षयेश्वराख्यपुरुषकदृपनस्य तत्र साम-र्ध्यविद्रोषकदृपनस्य चात्यन्तापरिष्ट्यत्वेनातिगुद्यवात् । अतोऽचेतना-रष्प्रत्वलिङ्गकानुमानन नेश्वरसिद्धिः।

नापि कार्यत्विङ्किन । महीमहार्णवादीनां सावयवत्वेन का र्थत्वेऽप्यनेकत्वात् ते सर्वे पकदैवैकेन निर्मिता इत्यत्र प्रमाणाभावात्। न चैकघदवत् सर्वेषामेककार्यत्वं, येनैकदैवैकः कर्ता स्यात्। पृथम्भू-तेषु कार्येषु कालभेदकर्तभेददर्शनेन कर्त्वकालैक्यस्य नियन्तुमशक्य-त्वात् । नच जीवानां तादशनिर्माणशक्त्यदर्शनेन तन्निवृत्ती कार्यत्वव-लेनैव तिस्सिद्धिरिति वाच्यम् । पूर्वमशक्तानामपि पश्चात् पुण्यविशेषो-षचयेन शक्तिद्दीनातः तिक्रिशेषोपचयेनातिद्ययितादृष्टसम्भावनया च तारश्विलक्षणकार्यकर्तृत्वस्यापि सम्भवादित्युक्तम् । किञ्च । युगपत् सर्वेच्छितः सर्वोत्पत्तिश्च न प्रमाणपदवीमधिरोहतः । अद्र्शनात्। क्रमेणेबोत्पत्तिविनादायोः कल्प्यमानयोर्दर्शनानुगुण्येन तथा कल्पनाः यामपि विरोधाभावाच्च । अतो बुद्धिमदेककर्तृकत्वे साध्ये कार्यतः स्यानैकान्तिकत्वम् । सार्वभौमसदनदृष्टान्तंन तथाऽवगमात् । मः ह्यादिभूतसमूहनिष्ठत्वाच घटपटस्तम्भसमूहनिष्ठकार्यत्ववत् । साः ध्यतावच्छेदकराहित्येन इष्टान्तस्य साध्याविकलत्वं च । सर्वनिर्माण-चतुरस्यैकस्याप्रसिद्धेः । पक्षस्याप्रसिद्धविशेषग्रात्वं च । तादशसा-ध्याप्रसिद्धा विवादाध्यासाभावात् । बुद्धिमत्कर्तृकत्वमात्रे साध्ये सि-द्धसाध्यत्वं च । किश्च । सार्वेइयसर्वदाक्तियुक्तस्य कस्य चिदेकस्य साधकमिदं कार्यत्वं युगपदुत्पद्यमानसर्ववस्तुगतं वा, क्रमेणोत्पद्य-मानसर्वेवस्तुगतं वा । आद्य, आश्रयासिद्धत्वम् । द्विर्तायेऽनेककर्तृक-त्वसाधनाद विरुद्धत्वम । अपिच। सर्वेषां कार्यागां शरीराणां सुखाद्यन्वयद्शीनेन तन्मुलभूतं सत्त्वादिकमवश्याश्रयणीयम् । पुरु षस्य नद्यागश्च कर्मभिरन्तःकरणविकारद्वारेण भवतीति विचित्रणाः र्यविद्यापारमायैव ज्ञानशक्तिवत् कर्मसम्बन्धोऽप्यवद्याश्रवणीयः। ज्ञानशक्तिवैचित्रयस्यापि कर्ममूलत्वाच्च । इच्छायाः कर्मारम्मर्हतुः त्वेऽपि विपयविशेषितायास्तस्याः सत्त्वादिमुलत्वेन कर्मसम्बन्धोऽ-वर्जनीयः। एवं सिद्धं कर्मसम्बन्धे क्षेत्रज्ञा एव कर्तारः सिद्धान्ति, न तु तद्विलक्षणः कश्चिदनुमानात् सिद्धाति ।

भवन्ति चात्र प्रयोगाः । तनुभवनादिकं क्षेत्रज्ञकर्तृकं, कार्यः त्वाद् घरवत् । ईर्त्ररः कर्ता न भवति प्रयोजनसून्यत्वाद् मुक्तात्मः घत् । तथा, अशरीरत्वात् तद्वदेच । नच क्षेत्रज्ञानां खद्रारीराधिष्ठाने व्यभिचारः । तत्राप्यनादेः सूक्ष्मशरीरस्य भावात् । विमित वि- षयः कालो न लोकशुन्यः कालत्वाद् वर्तमानकालयत् । किश्च । ई-श्वरः किमशरीरः सशरीरो वा कार्यं करोति। नाद्यः । मनसो नि-त्यत्वेऽपि अगरीरेषु मुक्तेषु मानसकार्यादर्शनादीश्वरेऽण्यकर्तृत्वाप-सं:। नेतरः। विकल्पासहत्वात् । तन्नित्यमनित्यं वा। न तावनित्य-म् । सावयवस्य नित्यत्वे जगतोऽपि नित्यत्वाचिरोधादीश्वरासिद्धेः। नाष्यनित्यम् । तद्व्यतिरिक्तस्य तच्छरीरहेतोस्तदानीमभावात् । नच स्वयमेव हंतुरिति युक्तमः । अशरीरस्य तदयोगातः । नाष्यन्यशरीरेण द्यारीरवान् । अनवस्थानात् । किञ्च । सच्यापारो निर्व्यापारो वा । नाद्यः । अग्ररीरस्य तदसम्भवात् । न द्वितीयः । मुक्तात्मवदकर्तृत्वा-, पातात् । कार्ये जगद् इच्छामात्रव्यापारिकर्तृकिमित्युच्यमाने पक्षस्या-प्रसिद्धविशेषणत्वम् । द्रष्टान्तस्य साध्यहीनता च । अतो द्रश्नीनतु-गुण्येनेश्वरानुमानं दर्शनानुगुण्यपराहतमिति शास्त्रैकप्रमाणकः पर-मेदवरः परब्रह्मभूतः पुरुषोत्तमः । शास्त्रं तु सकलेतरप्रमाणापरिष्टष्टं समलविजातीयं सार्वेज्ञसत्यसङ्करूपत्वादिमिश्रानविधकातिशयापरि-मित्रुणोदारं निखिलहेयप्रत्मनीनं खद्भपं प्रतिपाद्यतीति, न प्रमाणा-न्तरावसितवस्तुसाधम्येप्रयुक्तदोषप्रसङ्ग इति ।

अत्रोदयनाचार्येरीइवरसाधने नवानुमानानि कुसुमाञ्जली द<sup>्</sup> र्श्वितानि । 'कार्यायोजनधृत्यादेः पदातः प्रत्ययतः श्रुतेः । वाक्यात् सङ्ख्याविद्रोषाच्च साध्यो विद्वविद्वययं इति । अत्र कार्यादिपदा-नि भावप्रधानानि । तानि चैवं व्याख्यातानि । आयोजनं सर्गाद्यका-लीनद्वचणुकारम्भकपरमाणुद्वयसंयोगजनकं कर्म। धृतिधीरणं ग्र-रुत्ववतो ब्रह्मागडादेः पतनाभावः । आदिपदाद् ब्रह्माण्डादेनाँदाः। पदं घटादिसम्प्रदायव्यवहारः । घटादिपदप्रयोगो वा । प्रत्ययो वेद-जन्यं धर्मादिहानम् । श्रुतिर्वेदः । वाक्यं पदसमृहः । सङ्ख्याविद्योषः सर्गादौपरमाणुनिष्ठद्वित्वादिसङ्ख्याजन्यं परिमाणमित्यादि । प्रयोगा-स्तु क्षित्यादिकं कर्तृजन्यं कार्यत्वाद् घटवत्। अन्ये तु जन्यत्वादित्य-पि प्रयुक्षते । तथा, क्षितिः, उपादानगोचरापरोक्षज्ञानोपायेच्छाता-हशकृतिजन्या, शःनजन्या इच्छाजन्या, कृतिजन्या वा जन्यत्वाद् घ-टादिवदित्यपि । पूर्वोक्तं कर्म चेतनप्रयत्नपूर्वकं कर्मत्वाद् अ-स्मदादिशरीरजन्यक्रियावत् । उक्ता धृतिः, चेतनप्रय-त्नपूर्विका धृतित्वाद् वियति विहङ्गमधृतिवत् । ब्रह्मा-

ण्डांदि प्रयक्तवं हिनाइयं विनाशित्वात् पाख्यमानप्रवत् । उक्तव्य-हारः स्वतन्त्रप्रयोज्यः, व्यवहारत्वाद् आधुनिकलिप्यादिव्यवहारवः त्। पूर्वोक्त क्षानं कारगागुणजन्यं प्रमात्वात् प्रत्यक्षादिप्रमावत् । षेदः पीरुषेयो वेदत्वाद् यसीयं तसीवम् आकाशवत् । वेदः पीरुपेयो बाक्यत्वोद् भारतादिवत् । द्वचणुकपरिमाणं संख्याजन्यं परिमाण-भंचयाजन्यत्वे साति जन्यपरिमाणत्वात् तुरुपर्परमाणकपारुद्वयार-व्यघटपरिमार्गावंदिति । अत्र प्रथमे प्रयोगे कर्तृजन्यत्वं तु स्वोषा-द्रानगोचरापरोक्षज्ञानचिकीर्वाज्ञानमद्दष्टाद्वारकजन्यत्वम् । अत्रादः ष्टाद्वारकेतिविशेषणाञ्च जीवात्मनिक्विताइप्रद्वारकजन्यत्वेन सिद्धः साधनमधान्तर वा । जीवानां क्षित्याद्युपादानीभूतपरमाण्वादिगोचः रांपरोक्षज्ञानाभावेन तज्जन्यत्वे बाधान्न तैरिप तथा । नच क्षिति-घटादिसाधारणधैकस्य साध्यस्याभावेन स्वपदार्थाननुगमात् कर्ष ब्यांतिग्रह इति वाच्यम । स्वपदार्थाननुगमस्यादोषत्वात् । अन्यधे-च्छं दिना ज्ञानाद्यनुमानं न स्यात् । स्वविद्येष्यकस्वत्वप्रकारकशानः स्वादिनैच तत्र कार्यकारणभावात्। अत्र च सकर्नृकत्वादिसाध्यकाः नुमाने कर्तृत्वेनैव कारगाना, ज्ञानजन्यादिसाधके च ज्ञानत्वादिना। पत्रं कार्यतापि कार्यत्वेन जन्यत्वेन च । नच दारीरगौरवेणाप्रयो जकत्वं शङ्ख्यम् । अवच्छेदककोटी घटत्वादीनां प्रवेशे आनन्त्य-गौरवाद ध्वंसस्य जन्यत्वेन तस्य च जन्याभावत्वेन।वच्छेदकतया प्रवेश शरीरगौरवाच्च । एवं तु विविक्षतिविवेके जन्याभावत्वैक बेशस्य जन्यत्वसीव प्रवेश इति शरीरलाघवात् सामान्यलाघवादेषः स्वलाधवात् करपनालाघवादुपस्थितिलाघवाच्च जन्यत्वेनैव कार्यता, न घटत्वादिना । कार्यत्वं च स्वसमवायिजन्यताख्येन परम्परासम्यः न्धेन कृतित्वमेवेति, न तन्नापि गौरवम् । नच विशिष्यान्वयव्यतिरे काभ्यां घटत्वकुलालत्वादिना विशिष्यकार्यकारणमावस्यावस्यकः त्वात् सर्वमेर्ताद्वरुद्धमिति वाच्यम्। कार्यमाववृत्तीनां जातीनां का र्यतावच्छेदकत्वमिति सिद्धान्तसमुद्घोषात् । नचाङ्करादी हेतोर्दि-पक्षगामित्वेनांनैकान्तिकत्वं शङ्ख्यम् । तत्र साध्यसन्देहस्यानन्याहितः त्वेन तस्य पक्षसमत्वात् । नच शरीरजन्यत्वस्योपाधेर्विद्यमानत्वाच्छ-रीराजिन्यत्वस्य प्रतिसाधनस्य सत्त्वाचः साध्यसन्देष्टस्यान्याहिनत्येनाः नंकौन्तिकत्वं सिद्धिमिति गङ्कीम् । कर्त्रादिजन्यतायामपि गुरुभूनस

शरीरजन्यत्वस्थानवच्छेद्कत्वाव्लघुभूतस्य जन्यत्वमात्रस्थैमावच्छेद्कत्वेन तस्य च साधनव्यापकत्वेनानुपाधित्वे हेते।रदुष्ट्त्वात् । एमञ्ज कर्त्रादिजन्यतायामिव श्रीरजन्यतायामपि जन्यत्वस्यैवावच्छेदक्तत्वादीश्वरे नित्यक्षानादिकमिव नित्यश्रीरवन्त्वस्याप्यङ्गीकारेग्रा
प्रतिसाधनदोषस्याप्यभावात् । अनुमानं च, क्षित्यादिक शरीरजन्यं
जन्यत्वाद् घटवत् । ईश्वरः शरीरी कर्तृत्वात् कुलालविदिति । अनुकुलनकश्चात्र कर्तृत्वजन्यत्वाभ्यामिव शरीरत्वजन्यत्वाभ्यामपि प्बौक्युक्तितुव्ययुक्तिकः कार्यकारणभाव एव । श्रुतिश्च, यतो वा इमानि भूतानि जायन्त इत्यादि, सहस्रशीषो पुरुष इत्यादि, अन्काशः
शरीर ब्रह्मत्यादि च । श्रुतीनां चानुकूलतकविध्या स्वतन्त्रतया च

ब्रह्मणि प्रामाण्यमिति नवीनमतम् ।

साम्प्रदायिकमते शरीरस्य कुलालशर्रारत्वादिनैव कारणत्वं, नतु शरीरत्वेनेतीश्वरस्यानित्यं शरीरं लोकानुग्रहेण व्यवहारप्रवर्त-नार्थम् । अनोऽस्मदाद्यदष्टजनिते रामकृष्णादिनामके शरीरे भूता-वेशन्यायेनावेशः । कार्यकरणानन्तरं च त्याग इति ।

अभिनवमते तु महेश्वरस्य विश्वमेव शरीरंम् । तश्व नि-स्यानिस्यपुञ्जघटितमिस्यनित्यांशविरामेऽपि निस्यांशमादाय निस्यमेव । आफाशात्मकं च नित्यमेव । रामकृष्णादिनामकं त्वाविभीवितरो-भावशालि भक्तानुत्रहेण कदाचित् किचिदाविभवाति तिरोभवति च। अत एव तत्त्ववादिभिर्मूर्तमापे तिम्नत्यं विभु वेत्यङ्गीकियते। सर्वेत्र सर्वदा तथाभूतभक्तभावनया भक्तेः साक्षात्कियमाणत्वात् । तादश-साक्षात्काराणां प्रमात्वे सम्भवति भ्रमत्वकरूपनस्यान्याय्यत्वात् । तदुक्तम, औत्सर्गिकं धियां प्रमात्वमिति । विश्वात्मकं तु योगिप्रस्यक्षग-म्यमपिविश्वरूपदर्शनादिषु श्रूयत एव सहस्रशः।एवं श्रुत्यादिभिः शरी-रेऽङ्गीकृते तद्वुसारिसकर्तृकत्वानुमानं निर्देष्टमेव। एवमेकेनेश्वरेण सकलक्षित्यादिकार्यसम्भवे सति प्रमाणाभावाद् गौरवाच नानेके-अवरसिद्धिः। किञ्चानेकेश्वराङ्गीकारे तेषामैकमत्यं वैमत्यं वा स्यात्। तत्राद्ये स्वातन्त्रयाभावादैश्वर्यहानिः । द्वितीये तुकार्यासिद्धिरिते कार्यदर्शनाद्, ऐकमेवाद्वितीयं ब्रह्मेत्यादिश्वतिभ्यस्ताहशैः पुराणेश्चेक-स्यैव सिद्धिरिति न पूर्वोक्तं किमपि दूषणम् । एवमेकेइवरसिद्धी क-र्मत्वादि छिङ्गकान्यप्य नुमानानि तमेकमेव साधयन्तीति न कोऽपि अन्ये पुनः श्रुत्यनुवादक्तमाहुः । सर्वज्ञत्वाय श्रुत्यनुसार्यनु-मानं च ब्रह्मणि प्रमाणिमिति ।

तत्तु, तं त्नौपनिषदं पुरुषं पृच्छामीति केवलोपनिषद्वेद्यत्वा-दुपेक्ष्यप् ।

कापि दोष इति मैथिलभवदेवमिश्राः।

हानेन्द्रसिश्चस्तु, बुद्धिप्रभृतिकार्यम् उपादानगोचरप्रत्यक्षज्ञन्यं कार्यत्वाद् घटादिवत । यदि चांपादानगोचरापरोक्षवृत्तेरेव कार्यहे-तुत्वं लाघवात । न तु चैनन्यस्य गौरवादिति । तदा तु बुद्धादीनि सकारणकानि, उपादानगोचरप्रत्यक्षवृत्तीच्छाकृतिमज्जन्यत्वाद् घटा-दिवदित्येवं कारणीभूनसत्त्वस्य सिद्धानन्तरं, तत्कारणसत्त्वं परस्य भौग्यम् इच्छादिमस्वाज्जीवोपाधिवदिति कारणसत्त्वभोक्तृतयेथ्वरो-5नुमेय इत्याह ।

पवश्चाभिनवोक्तरीत्याऽनुमानस्य श्रुत्यनुसारित्वेन प्रामाण्याद् व्यासचरणानां च श्रुत्यर्थनिर्णयाय प्रवृत्तत्वातः स्वमनुमानोष्टमभ-कश्चत्यनुवादकम्। अनुमानस्य ब्रह्मणि प्रामाण्येऽनङ्गीकृते, यतो वे-त्यादिश्रुती केवलं कर्तृत्वस्योक्तत्वादुपादानादिगोचरापरोक्षद्मानव-स्वस्यासिद्धेः । अङ्गीकृते तु तस्मिन् कर्तृत्वस्योक्तद्भानव्याप्तत्वात् सुखंन सर्वश्चत्वस्य सिद्धोरीत ।

द्वितीयं मतमनुबद्दित \* अन्य इत्यादि \* तदुभयमेकहेल्या दूययन्ति \* तित्वत्यादि \* । अयमर्थः । बृहद्दार्ययके शाकल्यव्राह्मणे उदानप्रतिष्ठोत्तरश्रवणानन्तरं तृष्णीभूते शाकल्ये तं प्रति याद्यव-स्वयेन, स एव नेति नेत्यातमा अगृह्या न हि गृह्यतेऽशीर्यो न हि शीर्यतेऽसङ्गोऽसितो न सज्जते न न्यथत इत्येतान्यष्टावायतानान्यष्टी लोका अष्टी पुरुषाः स यसान् पुरुषान् न्युदृह्य प्रत्युह्यात्यकामीत् तं त्वीपनिषदं पुरुषं पृच्छामीति वाक्ये मूर्तामुर्तव्राह्मणवदेतावत्तादिनि-वेधपूर्वकं करगाद्यग्राह्यो नित्योऽसङ्गो निर्दुःखः शारीराद्यानष्टी पुरुष् पान् पृथिन्याद्यायतनेषु तत्त्तलांकपु च विश्वपेणोधीः स्वापयित्वा पुरुष्तात्त्वत उपसंहत्य, योऽतिकान्तवानेतादश उपनिषद्वेद्यः पुरुषः पृष्टः । तत्रागृह्यपदे यदि केवलेन्द्रियात्राह्यत्वं विवक्षितं भवेत् तदाऽनुमाना-दिनापि वद्यत्वादौपानषद्पद्मनानिप्रयोजनं स्यादतस्तत्र यावत्प्रमाणा-गोचरत्वमेवास्थयम् । तथासत्यौपनिषद्पदेन प्रतिप्रसव एवांपनिषदां सिद्ध्यनीति ब्रह्मणः केवलोपनिषद्वेद्यत्वमेव श्रुतिविवक्षितम् ।

यत्तु मैक्षवं, उपनिषनमूलप्रमाणकम् उपनिषनमहातात्पर्यविषयं वा औपनिषदं, सर्वे वेदा यत्पद्मामनिन्न, वेदेश्च सर्वेरहमेव वेद्य
इतिश्चितिस्मृतिभ्यामित्युक्तम् । तिस्मिन्नपि पक्षे अगृह्यपदोक्तप्रतिषेधस्य तुल्यत्वान्नतः कोऽपि विशेषः सिद्ध्यति । किन्तूक्तश्चितिस्मृत्योमेध्ये
वेदपदात् पूर्वकाराडवेद्यत्वमात्रमधिकमायानीत्यगृह्यपद्विरोधः पूर्ववदेव । नचाधिकागमने केवलोपनिषद्वेद्यत्वहानिः सङ्क्ष्या । सर्वे वेदा
इति वाक्यस्याप्यौपनिषद्ववेन मनसेवानुद्रष्टव्य इत्युक्तमनावेद्यत्ववत् सर्ववेदवेद्यत्वस्याप्युपनिषन्मात्रसिद्धत्वात् । पवश्च मनसोऽपि
श्वत्युक्तसाधनैः शुद्धत्व पव दर्शनकरणत्वं, वेदानामपि वेदान्तविश्वानसुनिश्चितार्थानामेव वेदनकरणत्वितित्युपनिषद् पव मूलप्रमाणत्वमिति, न केवलोपनिषद्वेद्यत्वहानिः । अतः प्रमाणान्तरावेद्यत्वात् स्श्वस्यानुमानत्वकथनमप्रयोजकम् । श्वतिविचारार्थमेव स्त्रकृतः प्रवःचेतिति । पतदेवाभिप्रेत्य भट्टभास्करादिभिरनुमानानि दूषितानीति
युक्त्या विचारे ईद्वरपश्चकं पूर्वोक्तमितरव्यनिरिकसाध्यकानुमानमप्याश्रयासिद्धमेव ।

अथ नव्याभिनवादिमतमालम्ब्य श्रारिण ईश्वरस्य कतृंत्वमङ्गीक्रियते तदापि नानुमानस्य श्रुत्यनुसारित्वम् । कर्तृत्वनिर्वाहकतया ज्ञानादिवच्छरीरस्यापि जगत्पूर्ववर्तिताया आवश्यकत्वेन तदानीन्तनस्य तस्य नित्यानित्यपुञ्जात्मकविश्वकपक्षपताया वक्तुमशक्यत्वात्। नच नित्यांशमादाय सिद्धिः। तेषां नानात्वेन तेषु शरीरत्वस्य प्रत्येकपर्याप्त्या तद्धर्मैः सूक्ष्मत्वानवयवत्वादिभिर्जगत्करणप्रतिवन्धापत्तेः। नच नित्यपुञ्जात्मकमेव तद्ङ्गीकार्यमिति वाच्यम्। यस्य
पृथिवी शरीरमित्यादौ पृथिव्यादिगतैकत्वव्याकोपात्। सर्वतः पाणिपादं तदित्यादिवरोधापत्तेः। सृष्टिप्रकरगोषु सिव्चदानन्दातिरिक्ततद्वत्त्वा तद्धिरोधापत्तेश्च। अतो नव्यादिमतीयानुमानस्यापि
न श्रुत्यनुसारित्वम्। एतेनैव भैक्षवमिप दत्तोत्तरम्। प्रथमानुमानस्य
नैयायिकतुव्यकक्षत्वात्। द्वितीयेऽपि प्रयोगे यदालम्ब्य सत्त्वस्य का-

अनिविगतार्थगन्तृत्वात् प्रमाणस्य । मननिनिद्ध्यासनयोः अवणाङ्गत्वम् ।

रणत्वेन सिद्धिः क्रियते तेषु प्रकरणेषु सत्त्वस्य सर्वकारगाताया अ-निश्चायितत्वेनानुमानस्याप्रयोजकत्वार्त्। नच स्मृत्या तत्वरिहरणी-यमिति वाच्यम् । श्रुतिविरुद्धायास्तस्या एवानादरणीयत्वात् । मै-सायणीयश्रुतौ, तमो वा इदमत्र आसीदेकं तत्परे स्यात तत्परेणेरितं विषमत्वं प्रयात्येनद्वंपं वै रजस्तद्रजः खट्वीरितं विषमत्वं प्रयात्येतद्वे सत्त्वस्य रूपमित्येवं परप्रेरणेन रजसः सत्त्वस्य च भवनकथनात्। वृतीयेऽपि प्रयांगे सत्त्वस्य परभोग्यत्वेनोपाधित्वाङ्गीकारात् तदुःप-चेः पूर्वं परस्य निरुपाधिकत्वेनेच्छाद्यभावात् प्रेरणस्याप्यसम्भवाप-त्तेः। नैयायिकादिवन्नित्यक्षानेच्छादीनामीइवरसमवेतत्वाङ्गीकारे श-शरीराभावप्रयुक्तदोषतादवस्थ्यात् सांख्यादिमतालम्बनाडम्बरवैय-र्थ्याच्च । अतः श्रुत्यनुसारित्वाभावान्नानुमानं ब्रह्मप्रमितिजननाया-लम् । नापि योगिप्रत्यक्षम् । विदूरकाष्ठाय मुद्दः क्रुयोगिनामिति द्वितीयस्कन्थवाक्यात् । यमेवैष हणुत इति, धातुः प्रसादादिति श्रुतेश्च । नच गीतोक्तविश्वरूपद्शेनादिविरोधः।तस्य मूलक्रपत्वाभा-वात्।कालोऽस्मीति तत्रैव निर्द्धारणात्। तत्रापि, रूपं परं दर्शितमा-रमयोगादिति वाक्येन तस्यापि भगवद्बलेनैव:दर्शनेन योगस्यापयो-जकत्वाच्च । उपपत्तेश्चेत्यादी यतुपपत्युपन्यसनं, तदपि न ब्रह्मस्र कपद्यापकतया, किन्तु हेत्वाभासैः परान्तरशङ्कानिरासकतयेति व-स्यते । आचारदर्शनादिति सूत्रन्तु कर्मविषये, न तु ब्रह्मविषय इति न किञ्चिदेतत्। अतस्ततुपेश्यमेव।

नतु श्रुत्युक्तं सिच्चदानन्दातमकं शरीरमङ्गीकृत्यानुमाने दोष-निरासे दोषाभावात् कथमुपेक्ष्यत्वमित्यत्व आहुः \* अनधीत्यादि \* तथाच सिद्धसाधनत्वाच्छ्रुत्युक्तसकलिन्देशपविषयकप्रमित्यजनफ-त्वाधाप्रामाण्यमित्यर्थः। ननु मन्तव्य इति श्रुत्या मननं विहितम्। तच्च युक्तिभिरनुचिन्तनम्। युक्तयश्चानुमानरूपा इति श्रुत्यनुक्-लानुमानस्य प्रामाण्यं श्रुत्येव सुच्यत इति कथं पूर्वोक्तमतस्योपेक्ष्य-त्वमुच्यत इत्याशङ्कायामाष्टुः \* मननेत्यादि \* तथाच मननादेरद्वः सन्देहवारंकत्वाच्छास्त्रस्यापि तद्कत्विमिति ॥ २ ॥ तत्रैतत् स्यात् । तत्रं किं समवायि निर्मित्तं कर्तृं वा । कि-मतो यद्येवम् । एवमेतत् स्यात् । यद्येकमेत्र स्यात् तदा क्रियान

रषयोधनादनुमानादेः सहकारित्वं न निवार्यते, किन्तु करणस्यमत्। स्तर्शे उपेक्ष्यत्वम् । नच सर्वज्ञत्वासिद्धिः । विपश्चित्त्वश्चनेर्यः सर्व
क्षः सर्वविदिति श्चत्यनंतराच्च नित्संद्धेरिति । उपपंत्तेश्चेत्यादिस्त्रेष्वं
प्यन पव तिन्नदेशो, न तु करणत्वेनेत्यर्थः । पतदेवोपकारकत्वं स्मु
त्यादिष्वपीत्यतिदेषुमादुः \* सन्देहेत्यादि \* । \* नदङ्गत्विमिति \*

मननाङ्गत्वम् । अन पव, स्मृतेश्चेत्यादिस्त्राण्या 'इतिहासपुराणाश्यां वेदं समुपवृहयेत् । विभेत्यवपश्चनाद्वेदो मामयं चालियष्यती त्यादि
वाक्यानि च । पनस्यव निष्कर्षो निवन्ध उक्तः । 'वदाः श्रीकृष्णायाः विद्यानि व्योसस्त्रतीण चैत्र हि । समाधिभाषा व्यासस्य प्रमाणं तिच्यः

तुष्ट्यम् । उत्तरं पूर्वसन्देहवारकं परिकीर्तितम् द्वति । तथाच सन्देवः

हवारकतया कवपस्त्रवद्वं व्याख्यानस्त्रत्वान्नानुवादकत्विमित्यर्थः ।

कारिकार्थस्तु तिद्ववर्णग्रन्याद बोध्यः ।

#### इति द्वितीयाधिकरणम्।

पत्रं जिश्वास्थव्रक्षणों लक्षणं तत्र प्रमाणं च निर्णीय तस्य ि 
त्रं होणः कारणनामात्रे तात्पयमुत तत्ति हिशेषिविशिष्टायां तस्यामिति 
संशयमपनेतुमित्रममिधकरणिमत्याश्चयेन नद्वतारयान्ति \* तत्रेतत् 
स्यादित्यादि \* सन्देहवारकेऽस्मिञ्क स्त्रे वस्यमाणं विचार्य स्यात् । 
सदाहुः \* तत्र किमित्यादि \* तत्रेति श्रुनौ । मम तु तदि ति प्रथमाः 
नतपाठोऽत्र प्रतिमानि । चोदयति \*किमतो यद्येवमिति \* कारणनामात्रादर्भव जानत्कारणीभूनव्रह्मप्रमित्या प्रमाणसाफलये जाने पुनः 
संशयपङ्कं निपात्य तिष्ठरसनार्थकात् प्रयासात्र कि फलान्तरं सम्पान्
धानित्यद्यः । तत्रोत्तरमाहुः \* एवमेनत् स्यादित्यद्यः । तदुपपादयन्ति 
चारेण वस्यमाणदोषनिहित्द्विक्षपं फलं स्यादित्यद्यः । तदुपपादयन्ति 
\* यद्येकामित्यादि \* यदि कारणनामात्रादरेण प्रमितेः प्रतिरङ्गीकार्या 
सेदैक निमित्तादिषु सक्तव्यम् । तत्र यदि दण्डादिविन्निमत्त्व, यदि वा

क्षानशस्योनिरतिशयत्वं भज्येत । मृदादिसाधारण्यं च स्यात ।
मतान्तरवत कथमवं सन्देहो यावता, यतो वा इमानीसादिभ्यो निःसन्देहश्रवणात । एवं हि सः । पश्चमी श्रूयते यत इति ।
पश्चम्यास्तिसिरिति । श्चात्मन इसपि पश्चमी, निर्मित्तत्वे न सन्वेहः । पश्चम्या निर्मित्तत्वकथनात । उपादानत्वे कर्तृत्वे च सन्वेहः । तद्वाचकाश्रवणात कल्पनायां प्रमाणाभावात । समवायित्वे पुनः सुतरां सन्देहः । एवं प्राप्त आह ।

#### तत्तु समन्वयाव् ॥ ३ ॥

प्रयोज्यवत् कर्तृ तदा यथायथं क्रियाशक्तेकानशक्तेश्च निरतिशयत्वः भक्तः । दण्डाद्यपेक्षया कर्तरि क्रियाशक्तेः प्रयोज्यापेक्षया प्रयोजके ज्ञानशकेराधिक्यदर्शनात् । यदि मृद्धत् समवायित्वं, यदि वा कुला· लादिवत् कर्तृत्वं तदा तत्साधारण्यं, विकृतत्वमगाप्तकामत्वं चिति । तथाचैतहोषनिरासः फलमित्यर्थः । अत्र चोदयति 💥 मतान्तरवादि-त्यादि \* साङ्क्षचन्यायान्निकपस्य मतान्तरस्य स्मृतिकपत्वात् तज्ज-नकानुभने बुएत्वस्य सम्भावितत्वात् तन्नोचिनः सन्देहः। अन्न तु तदभावास तस्य सम्भावनेत्यर्थः । सन्देहोत्पत्तिप्रकारमाहुः \* पव-मित्यादि \*। \* निमित्तत्वकथनादिति \* विभाषागुणेऽस्त्रियामित्य-त्राकारप्रश्लेषे अगुणादपि हेतोः पञ्चम्यङ्गीकृता । यथा धूमाद् र्वान्हः मानित्यादी । एवं प्रकृते ऽपि तत्कथनात् । तथाच तावनमात्राङ्गीकारे उक्तरीत्या कियाज्ञानशक्त्यांनिरितशयत्वभङ्गप्रसङ्गः। तिन्नवृत्त्यधेमुः पादानत्वकर्तृत्वयोरप्यङ्गीकारे प्रमाणाभावात् सन्देहः । समवाय-स्यामे दूषिनत्वात् समवायित्वे विकृतत्वस्यापसेश्च तत्र सुनरां तथे त्येवं समवायित्वेऽत्यन्तं सन्दिग्धं सूत्रमाहेत्यर्थः । एतेनासाधिकरः णस्य पूर्वण सह सामान्यविशेषभावः सङ्गतिरपि दर्शिता । \* तन्तु समन्वयात् \*। एवं पक्षत्रयेऽपि दोषा इति तान् विहाय भ्रुत्युपप-त्त्यर्थं केवलं तदस्यकारणत्वमाद्रणीयमिखाश्येन पूर्वपभयुक्तिमाहः

तुशब्दः पूर्विपश्रव्याद्यस्यथः । निमित्तत्वस्य श्रुतिसिद्धः त्वाद् मतान्तरिनराकरणत्वेनाग्रे वक्ष्यते । तद् ब्रह्मैव समवायि कारणम् । कुतः । समन्वयात् सम्यगनुवृत्तत्वात् । भ्रास्तिभाति- भियत्वेन सिच्चदानन्दरूपेणान्वयात् । नामरूपयोः कार्य- रूपत्वात् ।

#िनिस्तत्वस्येत्यादि # नतु तुदाब्दो विशेषावधारणप्जाव्यावृत्तिपाद-प्रणाप्ययंहेतुषु सष्टस्तत् कथ व्यावृत्यर्थ एवात्र गृह्यत इत्यत आहुः \* मतान्तरेत्यादि \* शास्त्र दृष्ट्यात् पद्शो वामदेववदित्यादौ तथा द-र्शनादकापि तथेत्यथः। \* तद् ब्रह्मैव स्मवायिकारणमिति \* तद् अ-्नुभूनं प्रसिद्धं वा समवायिकारणं ब्रह्मैवेत्यन्वयः। ननु सम्यगनुबु-भ-वमनारोपितानागन्तुकक्षेगा सर्वे लक्ष्यीकृत्य वर्तमानत्वम् । त-जागति ब्रह्मणः कथम्। न हि जगति ब्रह्मणोऽनारोपितानागन्तुकेन ब्रह्मत्वेन रूपेणान्वयोऽवगम्यने, यथा पटे तन्तोर्घटे वा मृद इत्याकाः ङ्कायां नकाहुः \* अस्तीन्यादि \* तेषु तेषु वस्तुषु तत्तत्पुरुषप्रतीति-विषयेणास्तित्वादिधर्मेणावगम्यमानात् सदादिक्रपेणान्वयात्। यो हि यदन्वितः स खर्रिमलद्भिषयां प्रतीतिमाधत्तं, यथा घटादिः पृथि-वीत्यादिवतीतम् । तथात्रं सर्वमस्तीत्यादिवतीतिजनकत्वात् सदाद्य-न्वितम् । ततश्च सदाद्यात्मक सच्चिदानन्दात्मकं च ब्रह्मेति तेन क्रपेण ब्रह्मान्वयोऽवर्गम्यत एवेत्यर्थः । ननु जगत्यस्त्यादिसमन्त्रयो न ब्रह्मणः समवायित्वगमकः । नामरूपयोरपि समन्वयात् । नच-त्तयोनीनात्वान्नान्वय इति शङ्काम् । तयोः प्रतिनियतक्रपेणानन्वयेऽ-दयवच्छेरकावच्छेरेनान्वयस्य निराबाधानुभवात् । नच रूपस्य व्यभि-चारः शुद्धाः । तस्य व्यवहार्यत्वपरत्वात् । अवकाशादिकपेण व्यव-हायत्वस्याकाशादावपि सत्वादिति चेत् तत्राहुः \* नामकपयोः कार्यकपत्वादिति \* नामकपे कमणोऽप्युपलक्षणे । त्रयं वा इदं नाम खरूपं कर्मेति श्रुतेः प्रपञ्चस्यैतःत्रयात्मकत्वात् । तथांच, अनेन जी-वेनात्मनातुप्रविश्य नामरूपं व्याकरवाग्गीति श्रुतेर्नाम्नां रूपेषु निय-मने कृत पत्र जगतः कार्यत्वेन प्रतितिस्ते एव कार्यस्य कार्यताध्यञ्ज-

क्रव्यक्ष्यभूते। यदा हि पृथुवुष्नोद्राकारेऽथीं भवति तदा तत् ताः हरां ठ्वं घट इति नाम च भवति। नद्वि न स्वतः किन्तु व्याकरणः श्वेनस्तत्करणोत्तरम् । यथा हि बालके जाते तद्वयवानालोक्य व्यक्ती निश्चितायां नाम नियमयित, प्रतन्नामाऽयमिति । तद्वत् । अतः कर्मापि मूलवस्त्तरकालीनं कार्यस्वरूप एव प्रविद्यानीत्यागः नतुकत्वान्न तःसमन्वयः, किन्त्वन्वयमातं तेपामतो न ब्रह्मणः समः वायित्ववाधकामित्यर्थः।

ननु तथाष्यस्त्यादिसमन्वयम्य न ब्रह्मसमवायिनागमकत्वम्। कार्यमात्रे प्रकृत्यात्मकानां सत्त्वरजलमसामसुद्वतिद्दीनात्। यथाहुः सांख्याः। ' प्रीत्य्वीतिविवादात्मकाः प्रकाशप्रवृत्तितेयमार्थाः । अ-न्यं। इन्याभिभवाश्रयज्ञननिधुनदृत्तयश्च गुगा। दिन गुणानां स्वरूपं ष्ट्रतीक्षींकरवा 'सरवं लघु प्रकाशकामिष्ठमु १ प्रमानं चलं च रजः। गुरुवरणकमेव तमः प्रदीपवच्चार्थतो द्यत्तिरिनि '। एतद्षंस्तु सत्वा-द्यो गुणाः सुखदुःखमाहस्वरूपाः प्रकाशप्रवृत्तिनिप्रहफलका यथा-क्रमं बोच्याः । ते पुनरन्योन्याभिभवनः ऽन्योन्याधारत्यान्योन्यज्ञतनाः म्योन्यमिथुनिक्रियावृत्तयः स्वन एव सन्तो यथा विनितेले अप्नि विरोधिनी सहाग्निना कृपप्रकाशनं कार्य कुरुती, यथाया वातिपत्त-कदा दोषाः परस्परिवेददा अपि शरीरधारणलक्षणं कार्ये कुर्वन्ति, त्येते परस्परविरुद्धा अप्यनुवर्नन्ते, कार्य च कुर्वन्तीति । तथाच प्रयोगः। महदादिकार्ये सुखदुःखमोहगुणकद्रक्यजन्यं कार्यत्वे सिव सुखदुःखमोहगुगकद्रव्यत्वात् । यथैका रूपयीवनशीलवती स्त्री भर्तुः सुख्दा सपत्नीनां वु खदा 'पुरुषान्तरस्य मोहदेति तद्वदिति । नच सुखादीनामान्तरत्वेनानुभवात् स्त्र्यादीनां सुखादिगुराकत्वे माना-भावः शङ्कनीयः । स्त्रीचन्दनादिजन्यस्य सुखस्य तत्तद्वयवेषु पहिन र्वातुभवेन तज्जनकेषु स्वयादिष्विषे तस्य बहिरेव सत्तानिश्चयात्। नच तस्यानुभवस्य भ्रान्तत्वं शक्यवचनम्। तथा सिन देहे मे सुसं, शिरिस में वेदनेत्यायनुभवान्तरस्यापि वाधप्रसङ्गात्। एवं तु स्नीः सुखं चन्द्रसमुख्मित्याद्यभिलापोऽपि युज्यते । आन्तरत्वेनानुभवस्तु मानसस्यैच। एवं सिद्धे नेपां घाह्यत्वे स्त्र्यादिसंसर्गेण बहिरेव ते॰ \$िनव्यक्वनते । घृतद्रवस्वादिवत् । तथाच प्रयोगः । विमताः सु ष्ट्रादयो न साक्षादातमधर्माः । याद्यत्वे सत्यातमिन प्रतीयमानत्यात् ।

### . मकुतेरपि स्वमते तदंशत्वात् । अज्ञानात् परिच्छेदामियत्वे ।

मीरत्वादिवदिति । तथा, स्प्रयादयः सुखादिगुणकाः सुखादिजन-कत्वात्। यद् यज्जनकं नत् तद्गुणकं, प्रकाश्चीत्यादिजनकवन्दि-धन्दनादिवदिति च । एवं सिद्धे तेषां नद्गुणकत्वे तेषां द्रव्याणां तद्गुणात्मकत्वमप्यनुमेयम् । तथाच प्रयोगः । विमनाः सुखाद्या-रमकाः, सुखाद्यविनाभूतत्वात् । तत्मात्राविनाभूतमहाभूतवत् । तथा, सुखादयां द्रव्यस्हमावस्थारूपाः । तद्विनाभूतत्वे सति तज्जनक-त्वात्। महाभूताविनाभूतवज्जनकतन्माववदिति। नच प्रथमे क्षाग्रे द्भव्यं यावद् गुणाञ्चन्यमेवोत्पद्यत इति चाच्यम्। प्रत्यक्षवाधिनत्वात्। अवाकजस्य कवाद्रुत्वात्तर्शायामव्यनुभवात् । एवं सुखादावापे बोद्धःयम् । पुत्राद्युत्पत्तिकाल पत्र पुरुषमदेन सुखदुःखाद्यत्पत्तिद्र्याः नतस्तस्य बालादेस्तदानीमपि तज्जनकतया तद्गुणकत्वतदविनाभाः षयांर्निश्चयादिति। एवं मैत्रायणीये, तमो वा इदमेकमेवात्र आसीत् सत्परे स्यात् तक्षरेणेरितं विषमत्वं प्रयातीति । इवेताइवतरेऽपि, प्रधानक्षेत्रभपतिर्भुगारा इति तमःशब्दवाच्यायाः प्रकृतेर्भुगानां च सु-ष्ट्रयादी सत्ताश्रावणात् पुराणेषु मन्वादिषु तथा स्मरणात् सिद्धे प्रकृतेः सत्त्वे सर्वस्य विगुणत्वेन गुणमय्याः प्रकृतेरेव समन्वयस्य सिद्धत्वात्र ब्रह्मणः समवायित्वसिद्धिरित्यन आहुः \* प्रकृतेरित्या-दि \*। 'आसीज्ञानमयो द्यार्थ एकमवाविक लिपतम्। यदा विवेकः निपुणा आदी कृतयुगे युगे। तन्मायाफलक्षेण केवलं निर्विकाल्प-तम् । वाङ्मनोगोचरातीतं द्विधा समभवद् वृहत् । तयोरंकतरो ह्मर्थः प्रकृतिः सोभयात्मिका । ज्ञानं स्वन्यतम्। भावः पुरुषः स्रोऽ-भिधीयत' इत्याचेकादशस्कन्धीयभगवद्याक्येसस्या अंशत्वे जन्यत्वे ष निश्चिते तद्रुपस्याप्यागन्तुकःवेत तदन्वयस्यापि समन्वय-रवाभावान तेन ब्रह्मणः समवायित्वभङ्ग श्रत्यर्थः । ननु भः ध्वत्वेत्रं, सभापि तदन्वयस्य सांख्यैः साधितस्वात् तेनैव रूपेण मह्मान्वयोऽस्तु किमस्त्यादिकपान्वयाग्रहेणेत्याशङ्कायामाहुः \* अञ्चान मादित्यादि # । भयमर्थः । प्राकृती या प्रीतिः सा आज्ञानिकी, न हु

क्वानेन वाथदर्शनात् । नानात्वं त्वैच्छिकमेव । जडजीवान्तर्गाभिष्वेवैकैकांशपाकट्यात् । कथमविषिते चेत् । न । सद्भे घटरूपिकियास्विव तारतम्येनाविभीववङ्जहेऽपि भानत्वादिपतीतेस्तारतम्येनाविभीवोऽङ्गीकर्त्तव्यः । भगवदिच्छाया नियामकत्वात् ।

वास्तवी । तक गमको देशनः कालतश्च परिच्छेदः । यथा कस्यचित् किञ्चित् जिय निञ्चेत्र । तदांप कदांचित् प्रियं, कदाःचित्र । तथा साति तस्या औषाधिकत्वम् । मैतेयीब्राह्मणे तथैव सिद्धत्वात्।वाः स्तवस्य नैसर्गिकतायां वस्तुमद्भावं शानेन तद्वाधायांगाचा अतो वास्तवं प्रियत्वमान्मन्येवेत्यात्मन एव दर्शनादिकमावश्यकमिति बोन धवित्वा इदं सर्वे यदयमात्मेत्यनेन सर्वस्यात्माभिन्नत्वं श्रावयति। तथा तै।त्तरीये, आनन्दं ब्रह्मणो विद्वानित्युपक्रम्य, पतर ह वा व न नपति किमहर माधु नाकरवं किमहं पापमकरविमिति स य एवं वि-द्वानेते आत्मान इपृणुत इत्यात्मत्वानुसन्धानेन तत्कृततापाभाषं च श्रात्याते । अत एवमात्मानन्दश्चानेन प्राक्वतिकवियत्वादी वाधदर्शन नाम्न तद्वपेणान्त्रय अ।द्वियते । किन्त्वात्मत्वेन सर्विस्मान्नरुपधिप्रिय-त्वस्य वोधनाद्वाधिनेनैवक्षपेगा शुल्यविरोध इति तदन्वय प्वाद्वियत इत्यर्थ: । ननु यद्येवं तदा नानात्वमापे नादरणीयम् । तस्यापि प्राक्त-तिकत्वादित्यत आहुः \* नानात्वमित्यादि \* वहु स्यामिति श्रावणात् तन्न प्राकृतिकमित्यर्थः । ननु यदीदमप्राक्ततं स्यादन्नास्त्याद्यंशत्रया-नुवृत्तिरनुभूयेत, मा तु व हृइयते ऽतो न तथेत्यत आहु. #जडेत्यादि# जडे सदंश , जीवे 'शानं त्वन्यतमो भाव' इति चाषयादशानांशस्याः न्तर्यामिण्यानन्दांद्यस्य प्राकट्यात् । तथाच प्राकट्यामावहेतुकमद्र्यनं नानुवृःत्तवाधकमित्यर्थः । अत्र चोदयानि \* कथामित्यादि \* सर्वत्र त्रित्यसङ्गः वेऽपि तत्र तत्रैकैकांशप्राकट्य कयोपपत्याङ्गीक्रियत ग्रत्य-र्थः। अत्र समाद्धते \* नेत्यादि \* एवमाक्षेपो न युक्तः । यगोऽस्ती-तिप्रत्ययगोचरं सद्भूप एकस्मिश्रेमार्थे घट इति गुणित्वेन, कर्पामित तदुपसर्जनतया गुणत्वेन, क्रियेति स्रिक्षणावस्थायितयाऽऽशुनरांवना-

शित्वेन यथा सदंशस्य तारतम्येनाविभीवस्तथा जडेऽपि भानन्वप्रिय-त्वयोस्तारतम्येनाविर्मावोऽङ्गीकार्यः । नन्वेवमङ्गीकारे का वा युक्ति-रितिचेद् उच्यते । श्रीभागवते कंसस्यारिष्टदर्शनस्यलेः अदर्शन स्व-शिरसः प्रतिक्रपेषु सत्स्वपीत्यासत्रमृत्योः शिराप्रतिबिम्बादर्शनम्-क्तम्। तथा द्वितीयस्कन्धे, घ्राणं च गन्ध इत्यादिवाक्यैरिन्द्रियाणां सजातीयब्राह्कत्वं च बोधितम् । एवं सत्युक्तश्वले यक्किरसोऽब्रहणं तत्र हेतुत्वेन विषयस्य चक्षुषो वा अविरणं वक्तव्यम् । तत्र न शिरः सः। तस्यान्येन दर्शनात्। नापि चक्षुषः। तदानीं तेन विषयान्तरदः र्शनात् । अत उभयापपत्यर्थे विषयनिष्ठज्ञानांग्रस्य चक्षुः प्रत्येवावर-ग्रामिति वक्तब्यम् । एवं लोकाञ्जनस्थले वैषयिकन्नानांशावरणम् । सर्वंशावरणे तु स्पार्धनमपि तस्य न स्यादिति । पवमेकत्र क्रानांश-सिद्धावन्यत्रापि तथा सिद्ध्यति। एवं प्रियत्वांगेऽपि बोध्यम्। यद्वा पदार्थमात्रस्य ज्ञानेनैव प्रकाशाज्ज्ञानजनकत्वाच्च साङ्क्ष्योक्तप्रकारे-भेव क्रानाविनाभावसिद्धी क्रानात्मकत्वस्थापि सिद्धिः । परन्तु तन्न जाडे सदंगवत् प्रकटम् । सन् घटः, सन् पट इतिवज्हानं घट इति सामानाधिकरण्याप्रतीतेः । प्रियत्वं तु ततोऽप्यप्रकटम् । तसदसाधाः रगाःवात्। जीवे तु चिदंशस्यापि प्राकट्यम् । चेतनत्वेनैव सदा प्र-तीयमानत्वात् । सदंग्रस्तु न्यग्भूतः । विशेषगातयेव प्रतीयमानत्वात् । प्रियत्वं तु ततो न्यग्भूतम् । उक्तयुक्तेः । अन्तर्यामिणि तु प्रियत्वमेव मुख्यमन्यदुभयं न्यग्भूतम् । तद्द्रष्टृणां प्रियत्वेनैवानुभवगोचरत्वा-हिति । अत्र नियामिका तु, प्रजायेयेति भगवदिच्छैत्र। अन्यथा पूर्वी-काकारेगीव नानाभावात् छृष्टिसिद्धावेतदाकारान्तरकथनस्य वैय॰ ष्ट्यापत्तः। उचनीचभावादिनाऽऽविभीवस्यैव प्रकर्षपदार्थत्वेन विव-क्षिमत्वादिति। एतेन दुष्टत्वादिप्रनीतावापि भगवदिच्छैव हेतुरिति न तयापि समवायित्वे दोषप्रसक्तिः । क्रीडार्थे तथैव बुद्धगुत्पादनात् । पतद्प्येकादशस्कन्धीयविंशैकविंशाध्यायस्थेर्गुगादोषदर्शनस्य कर्मतिय-मार्थत्वबोधकवाक्यैरवसीयत इति नान्नापि राङ्कालेदाः। अतः एव न काचिदपि कुरिसतत्वं ब्रह्मविदां भासते। अत एवैकादश एवरिकम्, 'किं वर्णितेन बहुना लक्षणं गुणदोषयोः । गुणदोषद्दशियों गुण-स्तूभयवर्जित' इति । नचैवं ब्रह्मणः समवायित्वे, सैपा विद्या जगत् सर्वमित्यादितापनीयश्रुतिविरोधः । तस्यात्रे, न विलक्षणस्वाधिकरणे

नच साधारण्येन सर्वजगत् प्रति परमाण्वादीनामन्त्रगः सम्भवति । एकस्मिन्ननुम्यूते सम्भवसनेककल्पनाया अन्याद्य-स्वात् । लोके कर्नृत्विशेषवद् उपादानिवशेषग्रहणेऽपि न ब्रह्मांश व्यभिचारः ।

समाधेयत्वातः। तत्रापि तस्मादात्मन एवं प्रैविध्यं सर्वत्र योनित्वर्मेः पीति वस्थमाणत्वादिति । अत एव श्रीभागवतारममक्कोकेऽपि ब्रह्मं-णः समवायित्वं प्राहियतुं, जनमाचस्य यतोऽन्वयादित्यनेनान्वय एवँ हेतुत्वेनोकः। नच तन्नेतरत इत्यनेन व्यतिरक्षस्याप्युक्तस्वात् तस्यात्रं कुतो नोक्तिरिति राङ्म्यम् । ब्रह्मणो ब्यापकत्वेनाभावक्रपस्य ब्यंतिरेः कस्याभावाद्धिरोषेणातिरिक्तत्वक्षपो व्यतिरेकः कृत्स्नप्रसक्तिवारणाः षात्र विवक्षितः। स त्वनारोपितानागन्तुकेरूपबोधकेन समुपसर्गेणैय षोधित इत्यतः पृथगनुक्तेः । एवं चतु ऋोक्यामप्यन्वयव्यतिरेकाऽयाः मित्यत्रापि बोध्यम्। एतदेवैकादशस्कन्वीयेः 'यथा हिरण्यं सुकृतं पुरन् स्तःत् पश्चाच सर्वस्य हिर्ण्मयस्य। तदेव मध्ये व्यवहार्यमाणां नानापः देशैरहमस्य तद्वद्' इति चाक्येऽपि निष्कृष्य द्यान्तेन घोषितं क्षेयम्। प्रकृतमनुसरामः। नन्वतादशोपपादनसापेक्षव्रह्मान्वयोपगमापेक्षया तः दनपेक्षः परमाणूनां भूनानां वान्वयो ज्यायान् प्रतिपत्तिसोक्तयांत्।नद्र-र्थमेव सर्वेषां प्रयत्नादित्यादाङ्कायामाद्यः \*नचेत्यादि\* परमाण्यादीः नामिलादिपदेन, कालः खभावो निर्यातर्यहक्केनि भूत्युक्तानां कालाः दीनां संग्रहः । जगदन्तःपातिषु दिगाकाद्यादिषु परमाण्नामन्त्र-याभावात्। नेषांनित्यत्वाभ्युपगमेऽपि स्वभावान्वयस्त्ववद्यं वाच्यः। प्वं मनान्तरे कालस्य प्रकृतेश्च वाच्यः । तथा सित विप्रतिपन्ना नामनेकेयां एरमाणूनां चानकेषामन्वयक्तरपनस्य न्यायविरुद्धत्वम्। प्रतिपस्यस्तियांत्। किन्त्विकस्मिन् ब्रह्मणोऽन्वयं सम्भवति तस्यै-वानुस्यूतस्य समवायित्वं युक्तमित्यर्थः । एकस्मिन् समवायिनीति यार्थः । नन्वनेकसमवायिकंहपनस्यान्याय्यत्वे मृत्तन्त्व।देरपि मम-वायित्वं न स्यात्। तथाच प्रत्यक्षविरोध इत्यत आहुः 🛊 लोक 🗲 ध्यादि अतथाच यथा लांके कुलालादीनां चतुर्मुखान्तानां कर्तृत्वेऽपि

अलीकप्रतीतेऽस्तित्वादिप्रतीताविष सम्यगन्वयाभावात्र कार्य्यत्वच्यभिचारौ । तस्पाद् ब्रह्मण एव समवायित्वम । एतत् सर्च्वे श्रोतरेवाह । स आत्मान स्वयमकुरुतेति । निमित्तत्वन्तु स्पष्टमेव सर्व्ववादिसम्मतम् ।

तत्त्रसते प्रकृतेरीश्वरस्य च सर्वनियामकत्वान्न कर्तृत्वं हीयते । एवं लोके तन्त्वादीनां परमाण्वन्तानां प्रकृत्यन्तानां घोपादानत्वेन प्रहणेsव्यस्मन्मते ब्रह्मग्रो। मूलकारणत्वान्न समवायित्वहानिरित्यर्थः । ननु शक्तिरजतादी खामिकषु चास्तित्वं प्रतीयत इति तेषु सदन्वयो व-क्तव्यस्तथा सति तस्यापि ब्रह्मकार्यत्वे जगसुख्यतया सत्यत्वं स्यात् । तसु विशेषद्शीनवाधितत्त्राद्शक्यवचनम् । ततश्च न तस्य ब्रह्मका-्येत्वमपि । अतं।ऽकार्ये ऽपि सदन्वयान्न तेन ब्रह्मणः समवायित्वसिद्धि-रित्यत आहु: \* अलीकेत्यादि \* तथाचान्वयस्य न गमकत्वमपि तु समन्वयस्य । समन्वयस्त्वनारोपितानागन्तुकद्भपेणान्वयः । अ-**ळीकप्रनीतरजनादौ तु सत्ता आरोपितिति सत आरोपितक्रपेणान्व-**यान्न तस्य ब्रह्मकार्यतागमकत्वम् । तस्यैवाभावाच्च न ब्रह्मणोऽपि ्समवायित्वव्यभिचार इत्यथेः। सिद्धमाहुः \* तस्मादित्यादि \* ना-मरूपयोः कर्मणः सुखदुःखमोहानां चागन्तुकत्वेन, परवागवादीनां चासाधारगात्वेन, कालादंस्तवात्वे विप्रतिपन्नत्वेन, अलीकप्रतीते सः त्त्वस्यारोपितत्वेन तेषामन्वयस्यासम्यक्तया प्रकटाप्रकटानां घास्त-विकानां सिचिदानन्दानामेव समन्वयाद् ब्रह्मण एव समवायित्वं नि-भ्रेयमित्यर्थः। नन्वेवं वादिविसंमताग्रहे कि बीजमत आहुः # एत-दित्यादि अ पूर्वाधिकरणोक्तं कर्तृत्वं शास्त्रप्रमाणकत्वम, एतद्धिकर-णोक्तं समवायित्वं च कर्तृकर्मत्वबोधकविभक्ति भ्यामेकस्येव श्रुतिर्व-दतीस्येतदेव बीजिमित्यर्थः । अन्यथा श्रुनाबुपचारापतः । एवञ्च, यत इत्यत्र हेती या पश्चमी सा, जनिकर्तुः प्रकृतिरित्यत्र प्रकृतिपदेन स-मवायिरूप कारणं परामृश्य विहितेति निमित्तवदुपादानमपि सैव . मक्तीति वाचकशब्दअवणमप्रत्यूहम्। तथाचैवं विचारे ब्रह्मणः सर्व-

विधं कारणत्वं श्रुतिवाक्याध्यां प्रमाणाध्यां सिद्धम्। तत्र स्वस्यैत समवायित्वेन कर्त्दोषभूतमनासकामत्वं, क्रियाझानयोः सातिशयत्वं समवायित्वेन कर्त्दोषभूतमनासकामत्वं, क्रियाझानयोः सातिशयत्वं स वारितम् । कर्माण् आत्मपदेनाविक्रतत्ववाधनाद् विक्रतत्व च वार्णितम् । तेन दोषराहिता ब्रह्मणः सर्वविधा कारणतेत्यनेनाधिकरणेन निर्णीतम् । समन्वयपद्व्याख्यानेनात्र समवायस्वरूपमपि बोधितम् । अनारोपितानागन्तुकरूपेणानुवृत्तिरेव समवाय इति । इद्मेव च ता-दान्यम् । आगन्तुकरूपेणानुवृत्तिरेव समवाय इति । इद्मेव च ता-दान्यम् । आगन्तुकरूपेणा भेद्महिष्णुत्वे ६०यनागन्तुकरूपेणाभेदा-दिति । न तु वैद्योषिकप्रतिपन्न इति न को ६पि विरोधः । पतस्य स-स्वन्धत्वमैच्छिकभेदोत्तरं द्विनिष्ठत्वे विशिष्टवुद्धिनयामकत्वाज्येयम्।

विज्ञानेन्द्रभिक्षरत जन्मादिसुत्रे अधिष्ठानकारणमातिरिक्तम॰ ङ्गीकृत्ये, यत्राविभक्तं येनोप्रष्टधं च सद् उपादानकारणं कार्याका-रेण परिगामते तद्धिष्ठानकारगाम् । यथा सर्गादी जलाविभकाः पार्थिवस्क्ष्मांशास्त्रनमात्राख्या जलेनैवोपष्टम्भातः पृथिव्याकारेगा पः ारिणमन्त इत्यतो जलं पृथिव्या अधिष्ठानकारणमिति । अत्र प्रमाणं तु, <sup>6</sup>भाधारमानन्दमखगडबोधं यस्मिल्लयं याति पुरत्रयं च । एतस्माः ज्ञायते प्राणी मनः सर्वेन्द्रियाणि च । खं वायुज्योतिरापः पृथिषी विश्वस्यधारिणी' इति कैवल्योपनिषद्वाक्यम् । 'यस्य यत् कारणं प्रांकं ंतस्य साक्षान्मद्देश्वरः । अधिष्ठाननया स्थित्वा सदैवोपकरोति च इति पुराणान्तरवाक्यं च । पनाहदाकारणत्वमेवाधिष्ठानकारणत्यः मिति मुलकारणत्वमिति चोच्यते। ब्रह्मग्रश्च खाविभक्तप्रकृत्याद्युपः एम्भकत्वं साक्षितामावेणेनि जगत्कारणत्वेश्वव ब्रह्मगो न विकारि त्वम । न वा प्रकृतिपुर्वपादिष्वतिप्रसङ्गः । सर्गात् पूर्वमन्येषां साक्षि॰ त्वासम्भवात । अत प्वाविकारिचिन्मात्रत्वेऽपि ब्रह्मणो जगतुपादानः त्वं, जगद्भेदश्चोपपद्यतं । विकारिकारणवद्धिष्ठानकारणस्याप्युर पादानत्वव्यवहारात् । कार्याविभागाधारत्वस्यैवापादानसामान्यलः क्षणत्वातः । अविभागश्चाधारतावतः स्वरूपसम्बन्धविद्रोषोऽस्वन्तसः मिमश्रणक्रपो दुग्धजलाद्येकताप्रत्ययनियामकः। तत्र समवायसम्बन् न्त्रेन यत्राविभागस्तद्धि विकारिकारणमः। यत्र कार्यस्य कारगाविभाः गेनाविभागस्तद्धिष्ठानकारणस्। यथा जलं पृथिव्या इति। न हि अ-लस्य पृथिवी साक्षादेव विकारः।तन्मात्राणां भूतप्रकृतिस्वभूतिस्मृतिः विरोधात्। नच द्वयं।रेवोपादानत्वम् । विजातीयानामनारम्भकत्वा

त्। प्रमाकाशादीनां वाय्वाद्यपादानत्वमध्यधिष्ठानतयेष द्रष्टस्यम्। सम्मवत्यविरोधे सृष्टिप्रक्रियायां वैश्विकसाङ्क्ष्ययोरुभयोर्ध्यत्र विर् रोधानौजित्यादिति । वेशेविकादिभिरपीदशं ब्रह्मणः कारण्यत्विम-ध्यत एव । परन्तु तैरिद्मपि निमित्तकारण्यविमिति परिभाष्यते । अस्मामिस्तु समवाय्यसमवायिष्यामुदासीनं निमित्तकारणेष्ठ्यश्च विः स्वश्चणतया चतुर्थमाधारकारण्यविमिति। ब्रह्मणश्च जगत्कतृत्वं स्वोपाः, धिमायोपाधिकम् । परिणामित्वकपोपादानत्वं स्व प्रकृतितत्कार्याद्यो-पाधिकमित्याद्द ।

तदसङ्गतम् । आत्मैवेदमम् आसीदित्यादिश्रुतिषु इद्यमान-स्य जगतः पूर्वमात्मद्भवत्वादिवोधनेनेतराभावनिद्धावविभागाख्यस्य स्क्रस्पसम्बन्धस्य तद्।नी वक्तुमशक्यत्वेन लक्षणेऽन्याप्तेः । गार्गीब्रा-द्वाणे भूतभव्यस्याकारो आकाशस्य चाक्षरे ओतप्रोत्त्वकथनेन ताहः द्यात्वस्य च, अतिप्रोनिमिदं यस्मिस्तन्तुष्वङ्गा यथा पट इत्यादाबुपाः द्वानतागमकत्वेन, आथर्वणानां गोपथबाह्मणारम्भे 'ब्रह्म ह बा रद-मम् आसीत् स्वयं त्वेकमेव तदेक्षत महद् वै यक्षं तदेकमेवास्मि ह-न्ताहं मदेत्र मन्मात्रं द्वितीयं तदेव निर्मम इति द्वितीयस्य ब्रह्ममात्र-रवश्रावणपूर्वकं सृष्टिकथनेन 'विश्वं वै ब्रह्म तन्मात्रं संस्थितं विष्णु-मायया। यथंद्रानीं तथाव्रे च पश्चाद्रव्येतदीहराम् इति तृतीयस्कन्धे विश्वस्य ब्रह्मतन्मात्रत्वकथनेन च द्वितीयस्य विश्वस्य च साक्षादु-्पादेयत्वे ब्रह्मण उपादानत्वस्यादण्डवारितत्वाचा । नचीक्तकैवल्यः अञ्चतिविरोधः । तस्या अवान्तरसृष्टिविषयकत्वात् । एवकारात्रपदाद्यः, भावेन पुरत्रयलयलिङ्गेन च तथा निश्चयात् । नापि समार्तसदापदवि-रोधः। प्राथमिकसृष्ट्यनन्तरं तथात्वेऽप्यविरोधात्। उक्तश्चताविवेहाः पि प्राथमिकसृष्ट्यारम्भकालगमकस्याभावात् । उक्तद्दशुन्तोऽप्यसः क्रतः । पृथिन्यादिननमात्रस्यैव साक्षाज्जलादिजन्यत्वात् । 'रसमान त्राद् विकुर्वाणादम्मसो दैवनोदितातः। गन्धमात्रमभूत् तस्मात् पृथ्वी ब्राणस्तु गन्धग इत्यादितृतीयस्कन्धत्राक्यैस्तथा निश्चयात् । विजाती-यारम्भस्यात्रापि तादवस्थ्यात्। नच विजातीयानामनारम्भकत्वम्। सन्तुःवपटत्वयांभेदेन तत्रेव विजातीयारम्भदर्शनात् । द्रव्यत्वादिना साजात्यस्य भवदनभिमतेऽपि सत्त्वात्। नच द्रव्यत्वध्याप्यजातिभि--देव ज़ाजात्वं विवृक्षितमिति वाष्यम् । अप्रयोजकत्वात् । गोमयादि- भयो वृश्चिकाद्युत्पत्तिदर्शनात् । चलत्यनिले सूक्ष्मानलेनांपं यत म-हात् दावानलक्षत्रानलावयवानां स्वल्पतंवन तनो महानलस्याद्यक्ष्य-षचनत्याऽनिलेनेव तदुत्पत्तेः सार्वजनीनत्वाच्च । यत कचन सि-द्यति शोचने वा पुरुषसेजस एव तद्ध्यापो जायन्त इत्यादिश्चृतिभि-रपि तथा निश्चयाच्च । साङ्ख्यवैशेपिकादीनां परस्पराविरोधामह-स्य महतानुपयोगित्वेन तथायासस्वापार्यत्वाच्च । एवं ब्रह्मग्रो मायौ-पाधिकं कर्तृत्वं प्रकृतितत्कार्यौपाधिकं परिणाम्युपादानत्वमप्यद्या-नत्रसृष्टिविषयकमेव । आनन्दरूपममृतं यद् विभाति, सिचदानन्द-कृषायेत्यादिश्चृतिभिरानन्दमात्रकरपादमुखोदरादिरित्यादिस्मृतिभि-श्च ब्रह्मण आनन्दाकारत्वे सिद्धे मूलक्षपस्यौपाधिकत्वकल्पनाया असङ्गतत्वात् । नच विकारित्वादि शङ्क्षम् । तस्यात्रे तदनन्यत्वाधि-करणे परिहरणीयत्वात् । एवमन्यद्षि यद्यद् विरुद्धमविरुद्धं वा तत्सर्वे प्रसङ्गे व्यवस्थापायिष्यामः ।

भट्टभास्कराचार्यास्तु ब्रह्मण प्वोपादानत्वमङ्गीकृत्य कार्यस्य जगतः कारणाद् भेदाभेदो प्रतीत्या व्यवस्थाण्यन्ति । तथाह्याहुः ।

पकस्यकत्वमस्तिति प्रमाणादवगम्यते । नानात्व तस्य तत्पूर्वे कस्माद् भेदोऽपि नेष्यते ॥ यत्प्रमाणैः परिच्छिन्नमविरुद्धं हि तत् तथा । वस्तुजातं गवाश्वादि भिन्नाभिन्नं प्रतीयते ॥

नहाभिन्नं भिन्नमेव वा कचिद् दर्शयितुं शक्यते । सत्ताहेय-त्वद्भव्यत्वादिसामान्यात्मना सर्वमभिन्नं, व्यक्त्यात्मना तु परस्परवै-स्नभ्रण्याद् भिन्नम् । तथाहि ।

प्रतीयते चेतुभयं विरोधः कोऽयमुच्यते। विरोधे चाविरोधे च प्रमाणं कारणं मतम्॥ एकरूपं प्रतीतत्वाद् द्विरूपं तत् तथेष्यताम्। एकरूपं भवेदेकमिति नेश्वरभाषितम्॥

मनु शितोष्णयोर्यथा परस्परं विरोधस्तथा भेदाभेदयोः, कि मिद्रमुच्यते नास्ति विरोध इति । अत्रोच्यते । भवतः प्रद्वापराधोऽयं, न वस्तुविरोधः । कथम् । सद्दानवश्यानं, छायातपवद्धिश्वदेशवितेत्यं धा शीतोष्णवद्विरोधो नाम । एतदुभयामिह कार्यकारणयोर्वद्वाप्रपश्चः धोर्नास्ति । तत उरपत्तेस्तत्रैवावस्तितेस्तत्रैव प्रस्तयास् । विरोधे हि श्रयः मेतश्रोपपद्यते । नहि कृशानुनाङ्करोत्पत्त्यादिलक्षणः सम्बन्धां दृश्यते । कारणेन हि मृत्सुवर्णादिना कार्य सर्वदानुस्यूनं दृश्यते । तत्राक्षिणी नि-मीत्य परस्परासङ्गतिलक्षणां विरोधो वैयाखाद् वक्तव्यो भवेत, प्राथमिः कश्रोत्रियश्रोत्रप्रतारणार्थं वा। शितोष्णयोभिन्नाधारवर्तिनोनं कदाचिः दुत्पाद्योत्पादकलक्षणः सम्बन्धो, नाधाराध्यलक्षण दृति युक्तस्तयोः परस्परविरोधः । तस्मान्छीतोष्णावदिखयुक्तं दृष्णन्ताभिधानम् । अत्र प्रागलभ्यात् कश्चिदाद् । यथा संशयक्षानं खाणुवा पुरुषो वेखप्रमाणं, तथा भेदाभेद्द्वानमिति । तदसत् ।

> परस्परोपमर्हेन न कदाचित सह श्रितिः। प्रमेयानिश्चयाचैव संशयस्याप्रमाणना॥

अत पुनः कारणं पूर्वेसिक्टं मृत्सुवर्णादिलक्षणम् । ततः कार्ये प्रधाक्षायमानं तदाशितमेव जायते । कारणसमानार्थतया हि कार्ये बुक्टिः। न कारणस्त्रक्षपोपमर्देन देशतः कालतो वा पृथम्भूतं कार्ये दृश्यते। तस्मान्न किञ्चिदेतत्। तदयं सङ्ग्रहश्लोकः।

कार्यक्रपेण नानात्वमभेदः कारणात्मना ।

हेमात्मना यथाऽभेदः कुण्डलाचात्मना भिदा ॥ इति ।

भन्न वाचस्पतिमिश्रा उक्तां कारिकामुपन्यस्याद्धः। कः पुनर्यं मेदो नाम, यः सहामेदेनैकत मवेत । परस्परामाव इति चेत् । किमयं कार्यकारणयोः कटकहाटकयोरित, न वा । न चेद् एकत्वमेव वास्त्रं न भेदः। अस्ति चेद् भेद्द एव, नाभेदः। नच भावामावयोरं-विरोधः। सहासम्भवात्। सम्भवे वा कटकवर्ष्धमानकयोरिप तत्त्वेना-ऽभेदप्रसङ्गः । भेदस्याभेदाविरोधात् । अपिच । कटकस्य हाटका-दभेदे यथा हाटकात्मना कटकमुकुटकुण्डलादयो न भिद्यन्ते, एवं कटकात्मना न भिद्यरेत् । कटकस्य हाटकाद्योऽभेदस्याप्रतिभासनात् । सथ हाट-कत्वमेव वस्तु सन्न कटकादयोऽभेदस्याप्रतिभासनात् । सथ हाट-कत्वमेव वस्तु सन्न कटकत्वेन । तेन तु भेद एप कुण्डलादेः। यदि हा-टकादमिन्नः कटकः, कथमयं कुण्डलादेखु नातुवर्तते । नातुवर्तते चेत् कथं हाटकादमिनः । ये हि यस्मिन्नजुवर्तमाने व्यावर्तन्ते ते ततो भिन्ना एव । यथा सुन्नात् कुसुमभेदाः । नातुवर्तन्ते चानुवर्तने निन्ना पर्व । यथा सुन्नात् कुसुमभेदाः । नातुवर्तन्ते चानुवर्तने ति । सहानुवर्त्या क सर्वचस्त्वनुगमे, इदिमह नेदस्मान्नदिमदिमिद्यर्गी

नदिभिद्मेव नेद्मेविमिति विभागो न स्यात्। कस्य चित् कदाचित् क्रचित्रद् विवेकहेनोरभावात्। अपिच। दूरात् कनकमित्यवगते, न तस्य कुण्डलादयो विशेषा जिज्ञास्येरम् । कनकादभेदात् तेषाम् । तस्य च ज्ञातःवात्। अथ भेदोऽप्यस्ति कनकात् कुण्डलादीनामिति कनकावगमेऽपि अज्ञातास्ते । नन्वभेदोऽप्यस्तीति, किं न म्राताः १। प्रत्युत ज्ञानमेव तेषां युक्तम्। कारणाभावे हि कार्याभाव भौत्नर्गिः कः। स च कारणसत्तवाऽपोद्यते । अस्ति चामेदे कारणसत्तेति। कनके इति इता एव कुगडलादय शिन तिज्ञक्षासाहानानि चानर्थः कानि स्तुः। तेन यस्मिन् गृह्यमाणे यक्ष गृह्यते तत् तता भिद्यते। यथा करमे गृह्यमःणे अगृह्यमाणो रासभः करमात् । गृह्यमाणे च दूरतो हेसि न गृह्यन्ते तस्य भेदाः कुण्डलाइयः। तस्मात् ते हेस्रो भिद्यन्ते । कथं तर्हि हम कुण्डलमिति सामानाधिकरण्यमिति चेद्। नह्याधाराध्यभावे समानाश्रयत्वे वा सामानाधिकरण्यमित्युक्तम्। अथानुकृतिन्यावृत्तिन्यवस्था च हेन्नि काते कुण्डलादि जिल्लासा च कः थम । न खल्वभेद एकान्तिकं इनैकान्तिके चैन दुभयमुपपद्यते यत इत्युक्तम् । तस्माद् भवाभेदयोरन्यतरस्मिक हेये । अभेदोपादानैव भेदकरूपना, न भदोपादाना अभेदकरूपनेति युक्तमः । भिद्यमानतन्त्र-त्वाद् भेदस्य भिद्यमानानां च प्रत्येकमेकत्वात् । एकाभावेनानाश्रयः स्य सेद्रस्यायोगात् । एकस्य च सेदानधीनत्वात् । नायमयमिति च भेदप्रहस्य प्रतियं।गित्रहस्रापेक्षत्वादेकत्वप्रहस्य चान्यानपेक्षत्वादभेः द्योपादानैधानिवेचनीयकरूपनेति साम्प्रतम् । तथाच श्रुतिः, मृतिके स्येत्र सत्यमिति । तस्मात् कूटस्यनित्यतेत्र पारमार्थिकी, न पारणा-मिनित्यतेति सिद्धमिति ॥ तद्ववधानविज्मितमेव ॥ उक्ते मते भे दाभदयोनीन्।त्वैकत्वकपतया भदस्यान्योन्याभावकपत्वानद्गीकारेण तदादाय तन्मनद्वाशास्य गगनकुसुमसौरभ्यकत्वत्वात् । परस्परा-भावकपत्वेऽपि घटतद्खन्ताभावयोर्घटनद्भेदयोध्य भूतल एव सहाव-स्थानदर्शनेन भदस्य तदभावेनाभेदेन सह न विरोधः । अत्यन्तामा-सस्य नित्यव्यापकत्वेन सर्वेत सस्वात् प्रतियोग्यानयनोत्तरं तदभावः मुद्भिप्रतिबन्धमात्रपरम्। एवं सति यत भेदस्तत्राप्यभेदां वर्तत एवंति तयोः सहासम्भवाद्विरोधकथनस्यापि तथात्त्रम् । एवं, सम्भन्ने वेत्या॰ दिना फटकवदंमानकयोरभेदप्रसञ्जनस्यापि तथारवम् । भविरोधः

स्यैक्यापादकतायाः काष्यद्रष्टत्वात् । यद्यि, कटकस्य हाटकादित्या-दिना फटकादीनां हाटकाद् भद्ब्युत्पादनं, तदपि तथा । तेषां तद्ब-खाकपत्वात् । अवस्थानां चावस्थावतः सकाशतां भिन्नाभिन्नत्वात् । षट्वद्यां ममुद्रतरङ्गयोप्तथात्वस्य शङ्कराचार्येरत्रोक्तत्वात् । अतः परं सहातुवृत्त्यादिनोक्तो दूषणत्वेन प्रतातिविरोधा वक्तडयः। स चेद् विद्यमानेऽपि कुण्डलादिना भेदे कनकत्वेनाभेदः प्रतीयते तदा न प्र-तीतिविरोधोऽपि । प्रमाणनाधिगमात् । प्रमितं च तस्मिन्, दूरात् क-नकमित्यादिनाकानां विकल्पानामनवसरपराहतत्वादिति, प्रतीयते चेद्भयमितिकारिकयैवोक्त ब्युत्पादितं च । अतो मुकुटकटकादीना-मवस्पात्वेत हेमसामानाधिकरण्यस्य सामयिकत्वेत च ब्यावृत्तिव्यव-श्वाजिहामाजनकत्वयोरुपपत्ते भेदस्यागन्तुकत्वमेव, न त्वनिर्वचनीय-त्वम् । नच भुतिविरोधः । उक्तभुतौ परिणामिनो मृदादीनेव हृष्टा-न्तीकृत्य, एवर सौम्य स आदेशो भवनीति दार्श<del>न्तिके</del> अतिदेशेन प॰ रिणामिनित्यताया एवं श्रुत्यभिष्रेनत्वात् । नचात्र कारणे सत्यत्वस्य कार्ये वाचारम्भणत्वस्य चोक्तत्वेन कार्यमिण्यात्वसिद्धी कूटसानित्य-रंबमेंव सेत्स्यतीति बाच्यम् । घटः पट इत्यादिवाचारमणक्रपस्य भुत्यनभिष्रेतत्वातः। यदि कार्यस्वरूपस्यापि वाङ्मात्रतामभिष्रेयाद् घाचारम्भणं नामधेयमिति पद्दयं न म्र्यात्। एकंनैव चारितार्थात्। इदं यथा तथा तदनन्यत्वाधिकरगो प्रश्वश्रायच्यते । सिद्धान्ते यो वि-द्रोषः सोऽपि नत्रैव ब्युत्पादयिष्यत । तस्मादस्मिछद्रो मास्कराखार्य-मतमतुष्टमेव।

रामानुजाचार्यास्तु, 'अस्मान्मायी स्जते विश्वमेततः । तिस्मंधान्यो मायया स्विष्ठदः । मायां तु प्रकृति विद्यानमायिनं तु महेश्वर्याम्यादिश्चनिव्याच्यस्तुचिद्वस्त्वीश्वराणां यथायथं मोग्यत्वमोकत्त्वनियन्तृत्वैः स्वरूपविवेकातः श्रयोऽपि भिन्नाः । तथा, यः पृथिव्यां तिष्ठन् पृथिव्या अन्तरो यं पृथिवी न षेद् यस्य पृथिवी शरीरं
यः पृथिवीमन्तरो यमयति एष त आत्मान्तर्याम्यमृत इत्यारभ्याऽऽपोऽाग्नरन्तरिक्ष वायुद्यीरादित्यो दिश्चश्चन्द्रतारकमाकाशस्तमस्तेजः
सर्वाणि भूनानि प्राणा वाक् चक्षः श्रोत्रं मनस्त्वग् विद्वानं रेत इत्येतानि काण्वपाठेन, विद्वानक्षाने, भात्मा लोकयक्वदेशभाधिका माध्यान्दिनपाठेन, वाजसनेयके मृहद्रारण्यकेऽन्तर्यामिष्ठाद्वाणे अद्याररिर-

रवेनोक्ता ब्रह्मण आत्मत्वं चोक्तम्। सुवालोपनिषदि तु बाजसनेयक उक्ताः पृथिक्यादयस्तत्रानुक्ताश्च बुद्धिचित्ताव्यक्ताक्षरमृत्यवश्च श-रीरत्वेनोक्ताः। यः पृथिवीमन्तरं सञ्चरन् यस्य पृथिवी शरीरं यं पृन थिवी न वेद एष सर्वभूनान्तरात्मा। दव्यो देव एको नारायण इत्या-रभय यस्य सृत्युः धरीरामित्यन्तेन तथोक्तमः। तेन पृथिव्यादीनां स्धृ-लानाम अन्यकादीनां सुस्माणां च शरीरत्वश्रावणातः स्थृलसुस्मभे देन द्विविधस्याप्याचिद्वस्तुनो ब्रह्मशरीरम् । अव्यक्तादीनि खव्यका-ऽक्षरतमांसि गुणत्रयसाम्यावस्थाकपायाः प्रकृतरेव सूक्ष्मपीरणाम-विशिष्टानि रूपान्तराणि तेषु मूलभूतरूपं तमः । सुवालोपनिष्येव प्रलयप्रकर्गो, पृथिवी अप्सु लीयते आपस्तर्जास तेजो वागै वागु-राकारो आकारामिन्द्रियेषु इन्द्रियाणि तन्मात्रेषु तन्मात्राणि भूनारी भूतादिमहीत महान् अव्यक्ते अव्यक्तमक्षरे अक्षरं तमसि लीयत तमः परे देव एकीभवतीत्यविभागापत्तिदशायां विभागन्यपदेशान इंक्रपेगा तस्यैवावस्थानात् । शरीरकथनप्रस्ताचे च तमःस्थान मृत्योः अ।वणान्मृत्युगव्देनात्र तम उच्यत इति निश्चीयत इति तस्यापि शः रीरत्वं निर्वाधम्। एवं काण्वाक्तविज्ञानस्थाने आत्मनः श्रावणाबिहः स्तुनोऽपि ब्रह्मश्ररीरत्वमसन्दिग्धम्। एवं सर्वावस्थाविष्यतिचदिविद्य-स्तुशरीरतया तत्प्रकारः परमपुरुष एवेति सदेव साम्येदमप्र आसीत् सत्यं चानृतं च सत्यमभवदित्यादौ जगतो ब्रह्मःववादः । प्रपश्चरूपे शरीरे प्रलयदशायां तमः शब्दवाच्यातिसूक्ष्माचिद्रस्त्वेकरेषे सति तः मसि च खग्ररीरतया विनिर्देशानहातिसुक्षमदशापत्या स्वस्मिन्नेकः तापन्ने सति तथाभूततमःशरीरं ब्रह्म पूर्वेवद्, विभक्तनामक्पविद्विन न्मिश्रप्रथक्षरः स्यामिति सङ्कल्याप्ययक्रमेण जगन्करीरतयाऽऽ-त्मानं परिणामयतीति सर्वेषु वेदान्तेषु परिणामोपदेशः। अतः स्यूलः सूक्ष्मांचद्चित्प्रकारं ब्रह्मैव कार्य कारणं चेति जगता ब्रह्मापादानकः त्वेऽपि सुक्ष्मचिद्वचिदीश्वरसङ्घातस्यैषोपादानत्वेन चिद्वितोष्रं सः ·णश्च सोक्तृत्वभोग्यत्वनियामकत्वरूपस्वभावासङ्करोऽप्युपपन्नतरः । शुक्करणरक्ततन्तुसङ्घातोपादानके चित्रपट तत्तत्तन्तुप्रदेश एव शी-क्ल्यादिवत् तत्र तत्र भोक्तृत्वादीनां शक्यवचनत्वात् । एतावान् परं विशेषः । तन्त्नां पृथक्षितियोग्यत्वात् पुरुपेच्छया कदाचित् सङ्घातात् कारणत्वं कार्यत्वं च कादाचित्कम् । इह तु चिद्धितोः

#### वनारससंस्कृतसीरीजनाम्नी वाराणपेयसंस्कृतपुस्तना, बली ह

इयं पुस्तकावली खण्डशों मुद्रिता भवति । अस्यां संस्कृतभाषानिवद्धा बहवः प्राचीना वुर्लभा उत्तमीत्तमाः केचिद्क्कलभाषानुवान्
दसहिता प्रनथा मुद्रिता भवन्ति । तांश्च प्रनथान् काशिकराजकीयसंस्कृतपाठशालीयपण्डिता अन्ये अपि विद्धांसः शोधयन्ति । यैर्ग्राहकमहाशयैरियं पुस्तकावली नियमेनाविच्छेदेन संप्राह्या तैस्तदेकेकस्य खण्डस्य ॥ पृत्यं प्रापणव्ययश्च अ देयः । अन्यैर्महाशयैर्यः कानिचित् खण्डानि संप्राह्याणि तैश्च प्रत्येकं खण्डाना
१ पृत्यं प्रापणव्ययश्च अ देयः इति ॥

| तत्र मुद्रिता ग्रन्थाः।                                   | ₹0 ; | आं०      |
|-----------------------------------------------------------|------|----------|
| सिद्धान्ततस्वविवेकः खण्डानि ५                             | 4    | 0        |
| अर्थसङ्ग्रह ३.म्रजीभाषानुवादसहितः 🕇                       | 8    | 0        |
| तन्त्रवात्तिकम् खण्डानि १३                                | १३   | 0        |
| कात्यायनमहर्षिप्रणीतं शुक्कयज्ञःप्रातिशाख रम् सभाष्यं ख०  |      | 0        |
| सांख्यकारिका चिन्द्रकाटीकागौडपादभाष्य सहिता               | १    | 0        |
| वाक्यपदीयम् खण्डानि ४ ( प्रथमभागः प्रथमितियकाण            | डे   |          |
| पुण्यराजटीकासहित खण्ड ३। द्वितीयभागः तृतीयाक              |      |          |
| ण्डम् हेलाराजटीकांसहित खण्ड १)                            | ઇ    | 0,       |
| रसगङ्गाघरः खण्डानि ९                                      | ঽ    | Ø,       |
| परिभाषामृत्तिः खण्डे २′                                   | ₹    | 0        |
| वैशेषिकदेशैनं किरणावलीटीकासंविलतप्रशस्त्रपादप्रणीत-       |      |          |
| भाष्यसहितम् खण्डे २′                                      | ₹    | ٥        |
| शिक्षासङ्ग्रहः खण्डानि ५                                  | 4    | a        |
| नैष्कर्म्यसिद्धिः खण्डानि ४                               | ઇ    | o        |
| महर्षिकात्यायनप्रणीतं शुक्रयज्ञस्डर्वानुकमस्त्रम् समाध्यम | १ ३  | •        |
| ऋग्वेदीयशौनकप्रातिशाख्यं समाग्यस खण्डानि ४                | ន    | C        |
| (बृह्त्) वैयाकरणभूषणम् पदार्थदीपिकासाहितम् खण्डानि        | ક દ  | Ç        |
| विवरणोपन्यासः सरीकवाक्यसुधासहितः खण्डे २                  | २    | ¢        |
| तत्त्वदीपनम् (पञ्चपादिकाविवरणस्य व्याख्यानम् ) ख० ५       | 11   | \$       |
| बेदान्तदीपः (श्रीभगवद्गामानुजाचार्यविरचितः) खण्डानि ३     | Ę    | =        |
| दुप्टीका खण्डानि ४                                        | 흎    | <b>.</b> |
|                                                           |      |          |

वातञ्चलद्श्वेनम्।श्रीरामानन्द्यतिकृतमणिप्रभाऽऽख्यवृत्ति स० १ ० व्याकरणिमताक्षरा । श्रीमद्श्वंभष्टप्रणीता खण्डाति ६ ६ • रसमञ्जरी । व्यङ्गचार्थकौमुद्या प्रकाशेन च सिहता ख० ३ ३ ० भेद्रिक्षारः व्याख्यासिहतः श्रीमद्ण्यदीक्षितकृत उपक्रमपराक्रमसिहतः खएडे २ १ ० वोधसारो नरहरिकृतः तिव्छप्यदिवाक्षरकृतदीक्षया स० ख० ४४ ० व्रह्मस्वदीपिकृत श्रीमच्छङ्करातन्द्रभगविद्यस्विता । १ ० वेवज्ञकामधेनुः अर्थात् प्राचीनज्योतिषग्रन्थः । १ ० श्रीमदणुभाष्यम् । श्रीश्रीवछभाचार्यविद्यत्वतम् । १ ० श्रीमदणुभाष्यम् । श्रीश्रीवछभाचार्यविद्यत्वतम् । । । गोस्याग्रिश्रीपुरुषोत्तमजी महाराज्ञविरिवतम् । १ ० व्याख्या त्रंपदस् ।

ज्ञक्त्रप्रण दास और जम्पनी







## BENARES SANSKRIT SERIES;

COLLECTION OF SANSKRIT WORKS

EDITED BY THE

PANDITS OF THE BENARES SANSKRIT COLLEGE,

under the superintendence of R. T. H. GRIFFITH, M. A., C. I. E.

AND

G. THIBAUT, PH. D. No. 100.

# श्रीमदणुभाष्यम् ।

श्रीश्रीवल्लभाचार्यविरचितम् ।

गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजीमहाराजविरचितभाष्य-प्रकाशाख्यच्याख्यासमेतम् ।

श्रीमदाचार्यश्रीवल्लभाधीश्वरग्रुद्धाद्वैतसंप्रदायविदुषा रत्नगोपालभट्टेन संशोधितम् ।

ANU BHÂSHYA,

On Brahmasûtra by Ŝrî Vallabhâchârya, With the Commentary called Bhâshya Prakâsa, By Goswami Ŝrî Purushottamjee Mahârâj. Edited by Ratna Gopâl Bhatta.

Fasciculus II.

BENARES.

Published by the Proprietors Messrs. Braj B. Das & Co.,
AND SOLD BY H D GUPTA,
Secretary, Chowkhamba Sanskrit Book Depot.

Printed at the Vidya Vilas Press,

BENARES.

1905.





|                                                 | 0      | 8        |          |
|-------------------------------------------------|--------|----------|----------|
|                                                 | ર      |          | e        |
|                                                 | 0      | Ş        |          |
|                                                 | e      | 8        |          |
|                                                 | 6      | १२       | _        |
|                                                 | 9      | १        |          |
| · ·                                             | 9      | Ş        | Ę        |
|                                                 | 0      | 6        | •        |
| ι                                               | ø      | Ę        | Ę        |
|                                                 | 0      | <b>ર</b> |          |
|                                                 | 9      | 5        |          |
|                                                 | ક      | ٥        |          |
| परिभाषापाठः                                     | ø      | १        | 0        |
| पाणिनीयशिक्षा भाष्यसहिताः                       | 9      | ર        | ٥        |
| न्नथम परीक्षा                                   | ٥      | २        | Q.       |
| प्रथमपुस्तक हिन्दी                              | o      | ę        | 0        |
| प्रथमूषणम् (प्रश्न विचार का बहुत उत्तम प्रन्ध ) | ٥      | 8        | ø        |
| बीजगणितम् (म० म० पं० सुधाकरहतरिष्पणीखहित)       | 8      | 6        | ø        |
| भट्टीकान्य ५ सर्ग                               | 0      | 4        | 0        |
| सनोरमा शच्दरत्नसहिता (· टाइफ )·                 | Q,     | 0        | 0        |
| लघुकौमुदी टिप्पणीसहिता                          | 0      | ß        | 0        |
| <b>स्था</b> पाचली                               | ø      | 2        | 0,       |
| कीलावती ( म० स० पं० सुधाकरक्रतिरपणीसहित )       | \$     | 0        | o,       |
| वसिष्ठसिद्धान्तः                                | 0      | Ş        | Ę        |
| <u> बार्तिकपाठः</u>                             | 0      | 8        | 0        |
| विष्णुसहस्रनाम                                  | O      | 8        | <b>(</b> |
| शब्दकपावली                                      | 0      | 8        | ₹,       |
| श्रङ्गार सप्तशती                                | •      | 4        | ?        |
| समास्वक्रम्                                     | 0      | 5        |          |
| समासंचिन्द्रका                                  |        | દુ       |          |
| सरस्रतीकण्ठाभर्णम्                              | 7      | ξι       |          |
| साङ्ख्यचिन्द्र्का दिप्पणीसंहिता                 | ć<br>Č | ,        | D        |
| साङ्ख्यतस्वकौमुदी                               | £*     | ,        | o        |
| सिद्धान्तको मुदी                                |        | ָ<br>ס   | 0        |
| सिद्धान्तमुकावली दिनकरीटिपणीसहिता               | · ·    | १        | D .      |
| उपसर्गद्विः                                     | -      | 7        | }        |
|                                                 |        |          |          |

सर्वावस्थयोः परमपुरुषशारित्वेन तत्त्रकारतयेत्र पदार्थत्यात् सर्वेद्यः सर्वेः शब्देस्तत्प्रकारः परमपुरुष एव वाच्य इति । अहमिमास्तिस्रो देवता अनेन जीवेनात्मनाऽनुप्रविश्य नामक्ष्ये व्याकरवाणीत्यत्र तिस्रो देवता ईत्यनेन सर्वमचिद्धस्तु निर्दिश्य तत्र स्वात्मकजीवानुप्रं- वेशेन नामक्ष्यव्याकरणवचनात् सर्वे वाचकाः शब्दा अचिज्ञीविध- शिष्टपरमात्मव एव वाचका इति कारणावस्थपरमात्मवाचिना शास्त्रेन कार्यवाचिनः शब्दस्य सामानाधिकरष्टयं मुख्यवृत्तिमिति विशिष्ट खाँदेतवादमङ्गीकृत्य चिद्विद्धिशिष्टस्यैवोपादानत्वं रोचर्यन्ते ।

तदाप चिन्त्यम् । आदिसृष्टिप्राक्षाले सुक्ष्मचिद्वचिच्छरीरवै-र्शिष्टचस्य वंक्तुमसंक्यत्वात् । सदेव सौम्येदमग्र आसीद् एकमेवाद्धि-त्तीयमित्यत्रैवेंकारादिक्षिरितरन्यवच्छेंदात्। नंच तैः शरीर्यन्तरं मुख्या-म्तरं मिषदन्तरं च व्यवच्छेचते, न तु शरीरममुख्यममिषद्वेति वा-क्यम् । पुरुषविश्रष्ठाहाणे, आत्मैवेदमग्र आसीत् पुरुषविश्वः सोऽनुवी-क्ष्य नान्यदात्मनो ५ पश्यदित्य जुवीक्षाया अन्यदर्शननिषेधस्य च विरी-श्चापत्तेः। नच तत्राप्यन्यपदेन शरीर्येव विशिष्ट एव वां पंरामृद्यतेsतो न विरोध इति वाच्यम । तत्र ताहरापरामर्शस्याशक्यवचनत्वा-त्। तथाहि। तत्रात्मा किं खशरीरं विशेषणत्वेन शरीरत्वेन वा अ-मिषत्वेन वा परामृशत्यात्मत्वेन वा। नाद्यः । तस्य पार्थक्ये सत्या-स्मानुवीक्षणस्य तदन्यादशीनस्य च यथायथं भ्रमत्वाज्ञतापादकत्वयो-रापतेः। तमस पकीभावस्य स्वशरीरतया विनिर्देशानहातिसुक्ष्मद्र-शापिकपताङ्गीकारेण तदानीं पार्थक्यस्य शरीरत्वस्य वानासमत-दवाचा। न तुरीयः। आत्मत्वेन परामर्थे तेन प्रमाणज्ञानेनैवासेद्सि-द्भी भेदापादकप्रभाणाभावेन वैशिष्ट्याभावे केवळब्रहाहैदवाद्सेव सिद्धेः । नच सुवालोपनिषद्यन्येषां अलयक्षथनात् तससन्तद्तुक्त्वे-कीमात्रकथनाद्नयेश्यः कश्चिद्विशेषो वक्तव्यः । स च स्वन्तपातिरो-भावपूर्वकाविभागापात्तिरूप एव युक्तः। अन्यधा ग्रद्धान्तर्वेयर्ध्यप्र-सङ्गात्। सिद्धे चैत्रं तमःखद्भपानिरोभावे तदानीं वैशिष्ट्यस्याविलो-पादुत्वती च, सूर्याचन्द्रमसौ धाना ययापूर्वनकत्वयदिनि प्रतिस्-ष्टि पूर्वतुल्यताश्रावणेन सर्वदा सांध्यलयक्रमस्येकद्रश्यसृष्टाङ्गिङ् रीरत्वेन वैशिष्टचाद् विशिष्टाद्वैतवादस्येव सिद्धिने केवलहरू हैन्ड ख्€येति तदानीं विशिष्टेनरादर्शनमेव तद्ये इति चा<del>च्यम ! २२३</del>€

त्योरवान्तरयत्किञ्चित्प्रत्यसृष्टिविषयत्वेताप्युणपचौ सर्वदेकस्यस्य नियन्तुमश्क्यत्वाद । 'यथा सुदीप्तातः पावकादः विस्फुलिङ्गाः सह-स्रशः प्रभवन्ते सङ्गाः। तथाऽक्षराद् विविधाः सौम्य भावाः प्रजा-यन्तं तत चैवापियन्तं इति विस्कुालिङ्गन्यायेन सहोत्पत्तिप्रलयभ्रावः णात्। सुर्याचन्द्रमसावितिलिङ्गेनास्या अवान्तरविषयत्वावगमात्। अनुवीक्षणार्दिश्चत्यनुरोधेन सौवालवाक्येऽपि तथात्वस्य दक्तुं गुक्तः त्वाच । अस्तु वा सौवालवाक्यस्यादिस्ष्टिविषयत्वं. तथापि न तदानी वैशिष्टविमिद्धः। पृधिव्यादीनां नादेयस।सुद्रसिळ्ळेक्यवद्विमागाप-त्तिङ्पप्रलयम्य तमसञ्च करकाणां जलेक्यवत् पूर्वभावापत्तिङ्पम्प प्र-है। इयस्य शक्यवचनत्वात्। आत्मपदस्य केवलात्मवाचित्वेन विशेषणा-न्तरसङ्गहाश्रमन्वात्। मन्यदा देहिविशिष्टात्मप्रत्ययसापि प्रामाण्याः पत्ते.। नच निर्विशेषत्वापत्तिः। सःचिद्रानन्दक्रपाकारस्य, कृत्नः प्र-ङानचनः, आनन्द्ररूपममृतं यद् विभातीत्यादिश्रुतिभिस्तत्सिद्धेः। तस्मातः मदेत्र सौम्येत्यत्र सच्छद्येन केवलं ब्रह्मेत्र परामृश्यन इति मन्तद्यम् । आत्मपद्वत् सत्परस्यापि केवलब्रह्माभिधायित्वात्। अ तन्मदिनि निर्देशो ब्रह्मणस्त्रिविधः स्मृत इति गीतावाक्येन तथा निः र्णयात्। एवं नैतिरीयेऽपि सत्यज्ञानादिलक्षणं ब्रह्म प्रकृत्य तत एव सर्वज्ञादाकागादिक्रमेण सृष्टिमुक्त्वा, उपादानतां च. सोऽकामयन बहुमां प्रजाययिति सिरीकृत्यं केवलस्येवोपादानत्वायः, तदात्मानं स्वयमकुरुनेत्यात्मन एव कमंत्वं कर्तृत्वं च श्राव्यते । सत्यं सामृतं च सत्यमभर्वादित केवलब्रह्मवाचकसत्यपदेन प्रपञ्चस्यापि ब्रह्मता विः धीयत इति तत्रापि पूर्वोक्त एवार्थ इति प्रथमस्टी शुद्धं प्रही: बोपादानम् ।

किश्च श्रुनौ हि प्रकारद्वयन निरुपणम् आत्मत्वेन ब्रह्मन्वेन च । आत्मेवदं सर्वे, ब्रह्मेवदं सर्वभिनि । इदं च पद्द्वयं व्याप्ति इंहर्ण्यान्वं चापह्य । यद्यप्युभयोः स्वचपमानन्दस्तथापि सप्रकार आत्मा निष्प्रकारं ब्रह्मेति भेदः । नतायमान्मा ब्रह्म विज्ञानमय इत्यान्मनोऽपि ब्रह्मन्विधिद्धः व्यामेनापि ब्रह्मिजिङ्गासाया एव प्रतिद्यानाद्य निष्प्रकार् रमेव मुख्यम् । तस्येव चाप्रं कारणत्विवचारणमित्यतं। प्रित ताह्यमेन् वापादानमः ।

किञ्च। सन्तर्यामित्राह्मणं सुवालापनिपद् च, यं पृचिवी न

के चिदत्र शास्त्रयोनित्त्रपूर्तपक्षनिराकरणाय, तत्तु ममन्वया-दिति योजयन्ति । तत् पूर्वपक्षसिद्धान्तयोर्द्वयोरप्यसङ्गतत्वादु-पेक्ष्यम् ।

वेद, यं मृत्युर्न वेदेत्येवं सर्वावस्थावस्थितस्याचिद्वस्तुनोऽवेन्तृत्वं श्रावि-तम्। तश्च वेदनयोग्यत्व एव घटते, यमान्मा न वेदेनिवत् । न त्वयो-ग्यत्वे। घटो न् वदेत्यादिप्रयोगादर्शनात्। अतः सर्वत्र चिदन्वयं।ऽव-इयमुपयः । सदन्वयस्तु प्रत्यक्षसिद्ध आनन्दान्वयश्चेत्यतोऽपि ब्रह्मैवो-पादानम्। नच मृदब्रवीदित्यादाविवाभिमानिनमादाय तथोक्तिरित वक्तुं शक्यम् । जीवानुप्रवेशकृततद्वैशिष्टचस्य पश्चात्यत्वेन पूर्वे यु-ष्माभिस्तथा वक्तुमशक्यत्वात् । अनुप्रवेशश्रुतिविरोधेन सर्वदा वै-शिष्ट्यस्यशाक्यवचनत्वात् । सदैवाविनाभावे चिद्विद्विवंकप्रसङ्गाः त्। आतमा न वेदेति पृथङ्गिनेदेशवैयर्थप्रसङ्घाच्चा अतः उक्त छि-क्केनापि ब्रह्मगा एव केवलस्य परिणार्मानश्चयादुपादानत्वम् । नच स्वभावसाङ्क्षंब्रसङ्गः । प्रजायेयेतीच्छ्येवोच्चनीचादिभावसिद्धौ साङ्कर्योभावात् । सृष्टिप्राक्काले त्वितर गरङ्कानुत्थानात् । अता विदिा-ष्टाद्वैतवादस्यावीचीनत्वात् सर्ववस्तूनां ब्रह्मपरिणामत्वेन ब्रह्माभिन्न-तयैव पदार्थत्वात सर्वैः शब्दैस्तत्तद्रूपं ब्रह्मैवोच्यत इति कारणावस्थ-ब्रह्मवाचिता शब्देन कार्यवाचिनां छद्धानां सामानाधिकरण्यमुपपा-इनमन्तरेणापि मुख्यवृत्तमिति राद्धान्तपन्थाः।

प्रकृतमनुसरामः । अस्मिन् सूत्रं रामानुजान्वार्थादिमतसुपः शिवन्ति \* केचिदित्यादि \* । ते हि पूर्वपक्षसिद्धान्तान्वमाहुः । तः । यद्यपि शास्त्रयोनित्वसूत्रे ब्रह्मणः शास्त्रमात्रप्रमागाकत्वं,साः धितं तथापि तन्नोपपद्यते । चोदनालक्षणोऽथों धर्मः, तस्य क्षानमुपः देशः, तद्भृतानां क्रियार्थेन समाम्नायः, आस्तायस्य क्रियार्थेत्वादः नर्थक्यमतद्यांनामिति जैमिनिना तब्र तत्र वेदस्य प्रवृत्तिनवृत्तिज्ञनः कित्रपापरताया प्रवानुक्रान्तत्वाद् ब्रह्मक्षपिसद्धार्थेपरत्वे प्रयोजनञ्जः न्यत्वप्रसङ्गात् । नच प्रत्यक्षादीनां वस्तुयाधातस्याववाधपर्यवसानदः र्वानच्छास्त्रेऽपि तथात्वमस्त्विति शङ्काम । लोकं वेदे च प्रयोजनरः हितवाक्यप्रयोगस्यादर्शनात् । प्रयोजनं च प्रवृत्तिनवृत्तिसाध्येष्टानिः

ष्टमासिपरिहारात्मकमेवाएलब्धम् । तद्द्युह्द्यं व केनापि किञ्चिद्धाः क्यं प्रयुज्यते श्रूयते वा । अतो वेदेऽपि तथात्वं युक्तम् । नच पुत्रसे जातो, नायं स्पर्णे रज्जुरेपत्यादिषु लोक्तिक्वाक्येषु हर्पभयनिष्ट्त्याः दिक्षपुरुषार्थान्वयद्श्नेनात् सिद्धार्थपर्ल्णाम्भपि वाक्यानां प्रयोजतः ख्रूवं गङ्कनीयम् । तत्रापि वाक्यार्थज्ञानादेव तत्प्राप्तेवोक्यस्य प्रतारः णया प्रयोगेऽपि तत्सम्भवाद् वाक्यस्यार्थपरताया निश्चेद्धमत्क्वयत्वाः स् । किश्च । प्रचित् गच्छतीत्यादिप्रयोगस्य प्रमाणान्तरेणावगमोत्तरः मेच दर्शनात् सिद्धार्थवाक्यानां गृहीतमाहित्वात् प्रामाण्यमपि न । साध्यार्थपराणान्तु गामानयेत्यादीनां प्रयोजनवत्त्वमगुहीतमाहित्वं चाविवादम् । अतो लोकवद् वेदेऽपि वाक्याकां प्रवृत्तिनिवृत्तिपरत्वेन द्वानिवादम् । अतो लोकवद् वेदेऽपि वाक्याकां प्रवृत्तिनिवृत्तिपरत्वेन द्वानिवादम् । यतो लोकवद् वेदेऽपि वाक्याकां प्रवृत्तिनिवृत्तिपरत्वेन द्वानिवादम् । विरानिवाद्वे वन्यानानिवाद्यानिवाद्यानानिवाद्यानिवाद्यान्ति परिनिव्यन्ने वन्ति परिनिव्यन्ने वन्ति परिनिव्यन्ने वन्तिकात्वेत्वात्ति वात्पर्याभावात्र वेदान्तानां ब्रह्मणि तात्पर्याभित्येकः पूर्वपक्षः ।

तथा ऽन्योऽपि । तथाहि । वेदान्तवाक्यान्यपि कार्यपरतयैव ब्रह्मणि प्रमाणभावमनुक्ष्वन्ति । अहितीयं ह्यानेकरसं परिक्षिषमन् पि ब्रह्म अनाद्यविद्यया सप्रपञ्चतया प्रतियमानं निष्प्रपञ्चं कुर्यादिति ब्रह्मणः प्रपञ्चविद्ययनहारेण विधिविष्यत्वात्। स च विधिः, 'न हरें र्द्र्यारं पश्चेनं मृतेर्मतान्तरं मन्वीथा' इत्येवमादियोध्यः । तब द्रष्टूर-श्यभेदश्चन्यं ब्रह्म कुर्यादित्येवमर्थसिद्धेः । अतः स्विवन्धनाया उपा-श्चिनियन्धनाया श्चकर्तव्यतायाः प्रामाण्ये विशेषाभावात् सिद्धस्यापि ब्रह्मणोऽनिष्पन्नताक्ष्पेण साध्यत्वाविरोधाद् वेदान्तानां ब्रह्मणि का-येपरतयेव प्रामाण्यं, न स्वातन्त्रयेणोति द्वितीयः पूर्वपक्षः । तथाऽपरोऽपि । यद्यपि वेदान्तवाक्यानां स्वातन्त्रयेण सिद्धः

तथाऽपरोऽपि। यद्यपि वदान्तवाक्यानां स्वातन्त्रयेण सिद्धः

क्षप्रह्मस्क्ष्रपपरतया न प्रामाययं, तथाऽप्यातमा वा अरे द्रष्टन्यः शोः
तथ्यो मन्तव्यो निविध्यास्तितव्यः, य आत्माऽपह्तपाप्मा सोऽन्वेषः
व्यः स विजिज्ञासितव्यः, आत्मत्येवोपासीत, आत्मानमेव लोकष्ठः
पासीतित्याद्दिध्यानविषयो नियोगः स्विवष्यभूतध्यानस्य ध्येयैकानिः
क्षपण्णियतया ध्येयमाक्षिपन्, अत्यं ज्ञावस्ननन्तं ब्रह्म, सदेव सौम्येदः
मग्न आसीत्, इदं सर्वे यद्यमात्मा, अयमात्मा ब्रह्म सर्वानुभूतियाः
दिस्कपनिद्वशेषपरवाक्यनिर्दिष्टस्वक्षपमेवात्माद्माक्षिपनित्येषां वाः
प्रयानां ध्यानविधिशेषतयेव प्रामाण्यात् तिद्विधिविषयीभूनध्यानद्यः
दीरानुप्रविष्टब्रह्मस्वक्षपेऽपि तात्पर्याद् ब्रह्मस्वक्षपमि सिद्धान्यविति

चेत्र । प्रवृत्तिनिवृत्तिप्रयं।जनविधुराणां वेदान्तवाक्यानां ध्यानिविधिन शेषत्वेऽपि ध्येयविशेषस्वरूपमसर्पणसात्रप्रवसासात् तत्र स्वातन्त्रयेन ऽपि बालातुगाद्युपच्छन्दनवाक्यवज्ञानमात्रेणेव पुरुषार्धतामिद्धे पर् रिनिष्पश्चवस्तुसस्यतागोचरत्वाभाषाद् ब्रह्मणः शास्त्रप्रमाणकत्वं स सम्भवतीति तृतीयः पूर्ववक्षः ।

सिद्धान्तस्तु, समन्वयः सस्यगन्त्रयः पुरुषार्थतयाऽन्वयः। तथाच, यतो वा इमानि भूनानि जायन्ते, सद्व सीम्येदमझ आसी-द्, पक्रमेवाद्वितीयं, नदैक्षत बहु स्यां प्रजायेयोन, तत्तजे ऽख्जन, ब्रह्म षा इद्सेकमेवात्र आसीत, आत्मा वा इद्मेकमेवात्र आसीत् तस्मा-द्वा पतस्मादात्मन आकाशः सम्भूतः, एको ह वै नारायण आसीत् सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेत्यादिषु परमपुरुषार्थभूतस्यानविधकातिशयानः म्ब्रह्मरूपस्य ब्रह्मणोऽभिधेयतथाऽन्वयाच्छास्त्रप्रमाणकत्वं ब्रह्मण सि-द्भारयेवेत्यर्थः । अन्यथा सर्वक्रमाणानां यत स्वविषयावबोधक्येवमा-यित्वं, तच्छास्मानिवर्तमानं शास्त्रस्याबे।धकत्वरूपमप्रामाण्यमाद्ध्या-त् । नच प्रवृत्तिनिष्ट्रयन्थर्यावराहिणः प्रयोजस्त्रून्यत्वं, पुरुषार्थान्त्रयः-व्रतीतेः । स्वरूपपरस्थापि पुत्रसं जातः, नाय सर्पो रज्जुरेषेत्यादेर्वा-षुग्रस्य हर्षभयनिवृत्त्यादिक्रपत्रयोजनदर्शनाच्च । अयमर्थः । अनादिः कर्मरूपाविद्यावृतस्यखरूपज्ञानानां देवादिद्वान्तानां क्षेत्रज्ञानां व्यव-श्यितधारकपोषकभोग्याविदेशिषाणां मुक्तानां स्वस्य चाविदोषेगाानुभन बुस्ममचे स्वस्त्पगुणविभावचेष्टितैर्निरवध्यानन्दजननं ब्रह्मस्तीति बा-धयदेव वाक्यं प्रयोजनपर्यवसायि । प्रवृत्त्यादि निष्ठन्तु यावत्पुरुषार्था-न्वयबोधं न प्रयोजनपर्यवसायि । एवम्भूतं कथं लक्ष्यत इत्यपेक्षःयां क्तप्राप्त्युपायनया, ब्रह्मविदाप्रेर्मत परम, आत्महरूमेव लोकमुपामीके ति वेदनादिश्रद्धैरुपासन् विधीयते । यथा वश्मनि निधिरस्तीति वाः क्येन निधिसद्भावं ज्ञात्वा पश्चात् ततुपादानं प्रयतते । यथाच क-श्चिद् राजकुमारो बालकीडासको नरन्द्रभवनान्निष्कान्तो मार्गभूषी नष्ट इति राज्ञा विज्ञातः खयं चाज्ञातिपतृकः केनचि द्विवर्द्धिनो ऽधिग-तशास्त्रः षोडशवर्षो गुण्सम्पन्नसिष्ठन् केनचिद्भियुक्तेन प्रयुक्तं पिता ते सर्वलोकाधिपतिः प्रशस्तगुणः पुरवरे त्वामेव नष्टं पुत्रं दि**ङ् श्चितिष्ठतीति वाक्यं श्रणोति चेत्तदानीक्षेवाहं तावज्ञीवतः पुत्रोऽस्म** रिवता च सर्वसम्पत्समृद्ध इति म्हाहर्षान्त्रितो भवाति । राजा च

स्वपुत्रं जीवत्तं सकलगुणसम्पत्नं श्रुत्वाऽवाप्तस्वांघां भवति। पः श्रानाञ्जमां सङ्गच्छेते च। यनु परितिष्पत्तवस्तुगोचरवाक्यायंज्ञानः मात्रणापि पुरुषायंपयंवसानाद् वालातुराद्युपच्छन्दनवाक्यवन्नार्थसः द्रावे प्रामाण्यमित्युक्तम्। तद्सत्। निश्चितेऽर्धामावे पूर्व ज्ञातस्याः प्यथंस्य पुरुषार्थानुपयोगात्। वालानुरादीनामप्यर्थमद्भावम्नात्या पूर्व हर्पाद्युत्पत्तावपि पश्चात् तद्भावनिश्चये हर्षादिनिवृत्तिदर्शनात्। प्रवसीपनिषदंष्वपि वाक्येषु ब्रह्मसत्तायां ताल्पर्यामावे निश्चिते पूर्व-मुत्पन्नमपि ब्रह्मज्ञानं न पुरुपायंपर्यवसायि स्यात्। तस्माद्, यतो वा इमानीत्यादिवाक्यं स्वोक्तप्रकारकब्रह्मास्तित्वं वोध्ययदेव प्रमाण भवन्तिति स्विद्यमिति समानुजाचार्याः।

भास्कराचार्यास्तु प्रपञ्चप्रविलायनद्वारेण ब्रह्मणः शास्त्रप्रमा-गाकत्वं न स्वतः इति पूर्वपक्षे पवं प्रत्युत्तरमाहुः । तथाहि । ब्रह्मण आत्मत्वेन नित्यत्वेन चाञ्युपगनस्य क्यं कार्यत्वस् । नित्यत्वकायंः त्वयंविरोधात् । नचोपाधेर्विद्यमानत्वात् तद्विलायनेनोपयानानिवृत्ते-स्वद्वारा कायंत्वमिति वाच्यम् । तथा सति घरे कृते नभमोऽपि कार र्यत्वापत्तेः । नचाक्तद्रपणभयात् प्रपञ्चप्रविलायनं कुर्यादिति वाक्यं करपनीयमिति वाच्यम्। पुरुषमात्रेण महादीनां महाभूतानां विला-यनस्य कर्तुमशक्यत्वेन विश्वेचैयय्योत् । समाश्रो सुषुप्तौ च सर्वतिरोः धानेऽपि न्युन्थानदशायां सर्वस्य पुरोवऽस्थानातः प्रपञ्चप्रविलायने उपायाभावाच । प्रपञ्चेनेव प्रपञ्चविलायन्ऽनवस्थाप्रसङ्गाद्य । प्रपञ्च-स्य साधारणत्वेन तत्प्रविलायने सर्वमुक्तिप्रसङ्गदिदानीं जगद्रश्रीः तिप्रसङ्गाच । अधारमीयवन्धकारणस्याविद्याकामकर्मलक्षणस्य ना शनमेव प्रपञ्चप्रविलायनमिति मन्यसे तत्र न विसंवादः । किश्च । नियोगस्य नियोज्यसापेझत्वेन तदाकाङ्वायां यदि तादराप्रपञ्चकर्ना नियोगकर्ता वा नियोज्य स्यात तहींदानीं नियोज्याभावात्रियोगो न कियेत । किञ्चात्र प्रतीतिवेलायां प्रपञ्चविलयोभ्युपगम्यते । अग्निहार बादी तु प्रतीतिकालोऽनुष्ठानकालश्च भिन्नः। तदप्यसङ्गतम् । अत्रेव तत्रापि प्रतीतिमात्रेणैव नियोगसिद्धावनुष्ठानलोपप्रसङ्गात् । किञ्च प्रविस्रायने ब्यापारो वा अभावो वा । नाद्यः । तस्य सत्वेन प्रपश्चन ताद्वस्घ्यात् । न द्वितीयः । तस्यावस्तुत्वेन प्रतिव्रानाच्छग्वियाणतुः च्यत्वेन तद्विपयक्तियोगानुपपतेः । अद्यात्महानविषयो नियोगः पर

रिकल्पते, आत्मन्नानं कुर्यादिति । तद्प्यसङ्गतम् । ज्ञानस्य प्रमाण-प्रमेयाधानत्वेन क्रियावत् पुरुषेच्छानधीनतया नियोगविषयंत्वस्य त-क्राशक्यवचनत्वातः । नच**्द्र**ष्टव्यादिविधिविरोधः । तस्योपायपर-त्वात् । श्रोतव्यादिपदैस्तस्येव तिवरणात् । नचाध्ययनविधिनाऽर्ध-**भानं विधीयत इति राङ्क्यम् । तत्रार्थज्ञानरूपफलायाक्षरग्रहणरूपाध्य-**यनस्य विधानात् फलस्याविधेयत्वात् । किञ्च । नियोगविषयभूतमा-त्मन्नानं यद्यनुत्पन्नं तदा यागवत् साध्यत्वाभावाद् विषयत्वासिद्ध्या तद्विषयकिनयोगस्यासिद्धिः । यदि च श्रवणाद्युत्पन्नं तदा श्रवणा-दिनैवात्मज्ञानसिद्धेः किमन्तर्गेडुना नियोगन । नच फलार्थे तद्पेक्षा । तमेव विदित्वेति श्रुती नियोगनिरपेक्षाज्ज्ञानादेवमुक्तेरुक्तत्वात् । किञ्च । भ्राननियोगयोः परस्परमसबन्धे वाक्यानर्थक्यात सम्बन्धाऽ-वर्यं वक्तव्यंः। स च गुगाप्रधानभावनैव इष्ट इत्येकस्यावर्यं प्राधा-न्यं वक्तव्यम् । तद्यदि ज्ञानस्येत्युच्यते तदा नियागस्य वाक्यार्थतया प्राधान्यं सर्वत्र यस्त्रितिज्ञानं तद्धीयेत । यदि नियोगस्यैव तदुच्यते तदा ज्ञानस्य नियोगार्थत्वान्मुक्त्रार्थत्वं न स्यातः तस्योभयार्थत्वे प्र-माणाभावात् । नच नियोगो मुत्त्वार्ष । अश्रुतत्वातः । तमेव विदित्वे-ति ज्ञानस्यैव साक्षात्तदुदेशेन श्रुतत्वादिति । एतदश्रे च, यो रामाः नुजमतोपन्यासेऽस्माभिः प्रथमः पूर्वपक्ष उक्तो, यद्यपि शास्त्रयोनि-त्वेत्यादिना, यश्च तृतीय उक्तो, यद्यपि वेदान्तवाक्यानामित्यादिना, तदुभयमुपन्यस्य ततः पूर्ववदेव खिष्टवाक्यप्रभृतीनां सम्यगन्वयः स-मन्वय इति समन्वयपदार्थमुक्त्वा युक्तीरेवमाहुः। नच तेषां ब्रह्मप-राणामर्थान्तरकरूपना युक्ता । श्रुनहान्वश्रुनकरूपनाप्रसङ्गात् । नच कार्य एव प्रामाण्यं प्रतिपत्तुं युक्तम् । स्वरूपावबाधेऽपि प्रामाण्यस्या-विश्विष्टत्वात् । अपौरुषेयत्वस्यैव प्रामाण्ये तन्त्रत्वात् । नचाग्निहोत्रा-दिवाक्येषु कार्यावगतिः प्रामाण्ये तन्त्रमिति शङ्काम् । तस्य चैत्यव-न्दनादिवाक्येऽपि तुरुयत्वात् । अथापौरुषेयत्वे सत्यनपेक्षत्वं तन्त्रामिः ति विभाव्यते । तदा तु वेदान्तेऽपि तस्य तुरुयत्वात् स्वरूपपरत्वेऽपि प्रामाण्यमञ्जूण्णमेव । किञ्च । पदानां स्वार्थप्रत्यायने ८नपेक्षत्वं लोक-वेदमाधारणम् । वाक्यानां तु लोके परापेक्षमेव प्रामाण्यम् । अन्यथा खपुष्पं तिष्ठति पद्येत्यादीनामपि तत् स्यात् । वदं तु तेपामप्यपौरु-षेयत्वातः प्रमाणान्तरानधिगतमूलकारणगमकत्वे तद्नपेक्षमेव।

नथाहि । जैमिनिर्नमिजिज्ञासामेव प्रतिक्षीय तत्प्रतिपादकस्य पूर्वकाण्डस्य समन्वयमाह ।

सीमांसकमते प्रसाणान्तरानिधगतार्थगन्तृत्वस्येत प्रामाण्ये तन्त्रत्वाः ङ्गीकारात् । श्रीतानां नधैवेष्टत्वाच । अतः प्रत्यक्षवत् सृष्टिवाष्यस्या-रिप प्रामाचय तुरुपमेवेत्यादिभिर्वेहुधा नियोगपरत्वं वाक्यानां दूपिर-त्वा रारीरेर्नद्रथमनसामात्माधिष्ठितानां चष्टाविरोषः प्रयत्नः सर्वेधा त्वर्थमाधारगाः । स एव च साध्यत्वाद् वाक्यार्थो लोकवेदयोः । निर्यागश्तु न वाक्ष्यार्थः । पूर्वमीमांसाभाष्ये पूर्वोत्तरतन्त्रयोश्च तः त्सृचकाक्षराभावात् । किन्तु प्रवृत्तौ निमित्तमातं सः । रागादिवत् । भावना तु भवति वाक्यार्थः। ये प्राहुः किमपि भावयेदिति खर्गकाः मपद्सम्बन्धात् खंगं भावयेदिति ब्रूयुरिति भावार्थाधिकरणभाष्ये स्पष्टत्वात् । कृतप्रथला रेक्षांस्टवाते व्याससूत्रेऽपि स्पष्टत्वाचोति वाः क्यार्थविषये भावनामाद्दतवन्तः। यत् पुनर्वेदान्तानां कर्त्वप्रतिपादनः परत्वं वा जपार्थत्वं वेति नियोगवादिभिरुक्तं, तत्तु सर्वजगत्कारणस ब्रह्मणो नियाज्यस्वाभावानियाज्यस्य जीवस्य सत्ताया अहमिति प्रसन् क्षेणैव सिद्धेरात्मवादे साधितत्वाच न वेदान्तस्य तत्परत्वं, प्रकर-धाद्यभावाच्च न कर्भरोपजपार्थस्वसित्येवं नियोगवादिनं दूपियत्वा तनो भेदाभेदवाई खापयित्वा ततो मायावादिमनं दूपयित्वा झानकः र्भेममुच्चयं स्थापितवन्तः । एवमुक्ते मतद्वये त्रिस्त्र्या जन्माद्यधिकः रणसमाप्तः।

श्ङूराचार्यसनेऽप्येन एव पूर्वपक्षाः। सिद्धान्तस्तु मायावादेन विविदेशपत्रहाजीवेक्यप्रतिपादनपरः। अधिकरणसमाप्तिस्तु श्रुनत्वाः च्वेनि दशमे सूत्रे ।

के। वसने उप्येत एव पूर्वपक्षाः । सिद्धान्ते तु समन्वयो नामोः पक्रमादिभिर्छिङ्गेम्तात्पर्यनिणय इत्युक्तवा तैः श्वित्वपरत्वं वेदान्तवाः क्यानामित्युक्तम् ।

तत्र सिद्धान्तानामसङ्गतिः पश्चाद् ब्युत्पाद्या। पूर्वे तु सर्वे षेदः क्रियापर इति पूर्वेपश्चस्यासङ्गति ब्युत्पादयन्ति ॥ तथाहीत्याः दिना ॥ । ॥ समन्वयमिति ॥ धर्मे सर्ववाक्यानां तात्पर्यतिद्धाः सः श्रवान्तरवाक्यांनां प्रकारशेषत्वार्ते । नचं सर्वस्मिन् वेदे धर्मण्य जिज्ञारंयः । तर्युग्रुरुणैव व्यासेन ब्रह्मजिज्ञासायाः प्रतिश्वातत्वात् ।

न्देंहेनिरसनपूर्वकं सम्बन्धम्। \* अवान्तेरवाक्यानामिति \* अर्थवा-दमन्त्रादिकपार्शिम्। \* साधकत्वामेति \* प्रमितिजनकत्वम्। अंप-मर्थः । पूर्वकाण्डे ह्यांग्नहोत्रादीनि कर्माणि प्रतिपाद्यन्ते । तेषां च न तेन क्रपेण तद्भिधेयत्वम् । शास्त्रभेदप्रसङ्गात् । किन्तु धर्मत्वेनेः रंयेतद्बोधनाय जैमिनिर्धर्मेजिज्ञासामेव प्रतिष्ठाय धर्मप्रतिपादकस्य पूर्वेकाण्डस्य धर्मे समन्वयम्, आम्नायस्य क्रियार्थस्त्राद्तिसः भूत्रेराह । तत्र भन्त्रार्थचादादीनां कथं कियार्थत्वभित्याकाङ्कायां तेषामवान्तेरवाक्यानां धर्मप्रकारभूतद्रव्यदेवेताकर्मस्तुस्यादिप्र<del>क</del>ारा-🐃 त्वेन धर्मशोषत्वात सर्वस्य पूर्वकाण्डस्य तत्रैव समस्वयः । नच तेष्वाम्नायादिपदात सर्वस्मिन् वेदे धर्म एव जिज्ञास्य इति शङ्ख्यम्। तद्गुरुणैव ध्यासेन ब्रह्मजिज्ञासायाः प्रतिज्ञातत्वात् । नच व्यासस्य तद्गुरुत्वे सन्देहः। मार्कण्डेयपुराणारम्भ एव, 'व्यासंशिष्यो महा-तेजा जैमिनिः पर्यपृच्छत । यस्याम्र भारताख्यांनं द्यासेनोक्तं महा-त्मना' इति । श्रीभागवतेऽपि द्वांदशस्कन्धे व्यासशिष्यान् प्र-स्तुत्य, साम्नां जैमिनये प्राह्त तथा छन्दींगसंहितामिति कथनात् । नच सो ९ न्य प्रवेति शङ्क्यम् । अौत्पत्तिकस्त्रे, बादरायणस्यानपेक्ष-त्वादिति पूजार्थे बादरायगाश्रहणेनापि तथावगतेः । नच ब्रह्मजि-शासायाः करवर्धपुरुषार्थजिश्वासावद्वान्तरशेषविषयत्वं शङ्क्यम् । तथा सनि जैमिनिरेव ऋत्वर्थादिजिज्ञासावत् तामपि प्रतिजानीया-त्। तस्या अपि शास्त्रपूर्त्वर्थमवद्यमपेक्षिनत्वात् । अतः कर्तृभेदाद् भिन्ने प्वोभे अपि जिल्लासे इति च पूर्वी तरकाण्डाभ्यां प्रमिते धर्मे ब्रह्मणि च मन्दमध्यमयोर्बुद्धिदोषात् सन्देहसम्भवमालोच्येव छते, न त्वन्योऽन्यमतदूषणाय। जैमिन्युक्तानामभ्यासादीनां व्यासपादैरुप-न्यासाद व्यासाभिप्रेतस्यानपेक्षत्वस्य जैमिनिनोपन्यासात् । नापि धर्म-ब्रह्मप्रमितिजननाय । यदि तथा स्यात् तदा मीमांमाऽधीने वेदस्य प्र-मितिजनकत्वे उभावपि वेदस्य प्रामाएयेऽनपेक्षत्वं न ब्रूयाताम् । अत

सन्देहमात्रवारकत्वािङजज्ञासयोः। न त्वलौकिकार्थसाधक-त्वम्। तथा सात वेदानामन्याधीनत्वेनाप्रामाण्यं स्यात्। वेदिजि-क्वासेत्येवोक्तं स्यात्।

किश्व।

साधनं च फलं चैव संविध्याह श्रुतिः स्फुटम्।
न प्रवर्तियतुं शक्ता तथा चेन्नरको न हि॥
प्रवर्तकस्तु सर्वत्र सर्वात्मा हिरिनेव हि।
यज्ञ एव हि पूर्वत्र बोध्यते स्वर्गसिद्धये॥

इदमपि सर्वस्य वेदस्याक्रियार्थत्वगमकम् । तदेतदुक्तमः \* सन्देहेत्यादि, अप्रामाण्यं स्याद् \* इत्यन्तेन । अथ यदि कर्मार्थतेव वेदस्य
जैमिन्यभिषेता स्यातः तदा बादरायणमनं जानानेन तदनादराय वेदाजिक्षासंत्येव प्रतिक्षावाक्यमुक्तं स्यातः । अत उक्तहेतुत्रयातः सर्वस्य
वेदस्य क्रियार्थत्वं न जैमिन्यभिष्रेतमः । किञ्चाम्नायस्येति तु पूर्वपक्षस्त्रं, तद्भूतसूत्रस्यं क्रियार्थपदं तु तिङन्तवाचकः, न तु साध्यार्थपरमः । नेन तदर्थे जैमिनिस्त्रानुसरणमपार्थमेवेति ।

ननु तथापि पूर्वकाण्डस्य कियार्थत्वे तु न विवादः। तथा सस्पैकशास्त्र्यानुरोधादुत्तरकाण्डस्यापि पूर्वशेषतेव येन केनापि प्रकारेणादरणीया। नच विपरीतमाशङ्कृतीयम् । सिद्धे ब्रह्मणि साध्यार्थानां वाक्यानामन्वयायोगात् । नच प्रापकत्वेनान्वयः। तत्तद्वाक्यगतफलोक्तिवाधप्रसङ्गात् । अतो वेदस्य साध्यार्थपरतां निश्चित्य तच्छेषतेवोत्तरकाण्डार्थस्यादरणीया । यदि चोपासनाशेषत्वं ज्ञानशेपत्वं वाङ्गीकियतं तदापि तयोर्विधयत्वेन धर्मत्वादुत्तराधस्य ब्रह्मणाः प्रवर्तकश्चृतिवाक्यशेषता दुर्वारवेति सर्वस्य घेदस्य
धर्मार्थत्वमर्थादेव सिद्धामत्यत आहुः \* किञ्चेत्यादि \*। चकारव्यं
व्यापारस्य स्वरूपस्य च समुच्चायकम्। \* सर्वस्यिति \* कर्मणः।
सर्वस्येव स्फुटमाहित्यन्वयः। \* सर्वतेति \* विहिते निपिद्धे च। \*
सर्वत्मिति \* स आत्मानर स्वयमकुरुतेति श्चतः सर्ववस्तुस्वरूपेऽ-

न्तर्यामिब्राह्मणात् सीबालश्चनेश्च सर्वान्तर्यामी । अयमर्थ । वेदस्य या साध्यार्थपरता त्वयाङ्गीकृता सा श्रुतेः प्रवर्तकत्वानुरोधात् । तत्र श्रुतेर्यत् प्रवर्तकत्वं तत् किं यावद्धिकारिया' प्रति साधारणं, कि वा असाधारणम् । आद्ये कस्यापि त्रैवर्शिकस्य नरको न स्यात् । तथा राजदगडादेरपि लांके को अपि विषयो न स्यात्। रोगी च नोपलभ्येत । अविदितान्निषिद्धाः निवृत्तरिप तत एव संस्भवात्। तद्दभावे नरकादेरप्यसम्भवात् । अथ पूर्वकर्मजन्यदुर-इष्टवशादविहितादी प्रवृत्ति । तर्हि तादशेन शुभाद्येन विहिनंऽपि प्रवृत्तिसम्भवान श्रुतेः प्रवर्गकत्वासिद्धिः । अथासाधारणम् तर्हि तदसाधारण्यं स्वभावतो वक्तुमशक्यं, हेत्वन्तरसाहाय्येन साधनी-यम् । तत्र कालादेः साधारग्रात्वात तत्तज्जीवाद्दष्टस्यः तथात्वं क-हपनीयम् । तथा साति तेनैव प्रवृत्तिसम्भवात्र श्रुतौ प्रवर्तकत्वनिर्द्धा-रः कर्तुं शक्यः । अथ प्रवृत्तेः शब्दश्रवणानन्तरभावित्वदर्शनादसः ष्टादेः सहकारित्वेनैव प्रवेशो, न करणत्वेनति विभाव्यते, तह्यीदृष्टस-म्यादितदृष्ट्सामग्रीससायां प्रवृत्तिरकुण्ठितेव स्यात् । अवतमसे चा-क्षुवद्दीनेन सहकारिदीर्बल्येऽपि कार्चील्पत्तिनिर्द्वारातः । अतः की-ण्ड्यदर्शनात् फलमुखप्रवर्तकत्वं न श्रुतेः शक्यवचनम् । तेन साधन-व्यापारफलस्वरूपाणि कर्मणां श्रुतिबोधयतीत्येक्षवन्मात्रमङ्कीकार्यः म । नच प्रकृत्याद्यनुपपत्तिः । ईश्वरस्यैव प्रवर्तकस्य निवर्तकस्य स-त्त्वात् । तश्चात्र कल्पना । एष उ एव साधु कर्म कारयात तं यमेश्यो छोके भ्य उन्निनीपित, एप उ एवासाधु कारयाति तं यमधो निनीप-तीत्यादिश्चतेः। नच वैषम्यनैर्घृतयापातः। आत्मसृष्टेरेव श्रुत्याभ्येतः त्वेन भेदाभावादिति, वैषम्यनैर्घृएयसुत्रे ब्युत्पादयिश्यामः । अतः श्रुतेः प्रवर्तकत्वाभावेन साध्यार्थपरतैत्रासङ्गतः। नच नर्हि पूर्वकाण्डं यक्कबोधनं व्यर्थमिति शङ्कामः । तस्य स्वर्गासद्ध्यंभेत्वातः । विध्या-दीनां क्रीडेच्छाव्यापारत्वान्त नद्वैयर्थ्यमिति, क्तप्रयत्नापेक्षस्त्रे वयु-त्वाइयिष्यामः। एवं सिद्धे विध्यादीनां क्रीडेच्छाव्यापारत्वे तदर्था नां च क्रीडाशेक्तैवेति तत्प्रतिपादकत्वेनैवोसयोरैकशास्त्रयं, नः क-मेप्रतिपादकतयोति मन्तव्यम् । पुरःस्फूर्निकमादाय क्रियापरत्वाङ्गी-कारेऽपि तेन पूर्वकाण्डस्यैव धर्मार्थत्वसिद्धिन सर्वस्य वेदस्यति तावनमात्रस्य साध्यार्थतोपगमेन पुर्वमीमांसकमतः द्वाभ्यां दृषितम् ।

सिद्ध एव । हि सर्वत्र नेदार्थी नेदवादिनाम । मन्त्राणां कर्भणां चैत्र दर्शनश्रवणाच्छ्रतौ । कृतिश्र सिद्धतुल्यत्वं नेदः स्वार्थे च सन्मतः ।

मजापितरकामयत मजायेयेति । स एतदि महोत्रं विश्वनम् पश्यतः । मजापितर्यक्षानस् जतामिहोत्रं चामिष्ठोमं च पौर्णमासीं चोन्थ्यं चामावास्यां चातिरात्रं च तानुदि मिनित याददि मिहो-त्रमासीतः तात्रानिक्षणेम इत्यादि । न ह्युपः ख्यानानां मिष्ट्यार्थ-त्वं बुद्धजन्मनः पुरोक्तं युक्तं वा । तथा सित वेदानामपामाण्य-सेव स्यातः । मिथ्योपाख्यानमितपादकलोकवतः ।

अतः परं पूर्वकाण्डस्यापि साध्यार्थत्वमञ्जूपगम्य दूपयन्ति स्लाईनश सिद्ध प्रवेत्यादि \*। \*सर्वतेति \* काण्डद्धये । पूर्वत्रेतिपाठे अपेर-ध्याहारः। \* वेदवादिनामिति \* सर्ववेदप्रामाण्यक्षानपूर्वकं नदनुसा-रिणाम । \* चैवेति चकारोऽपद्यत पुरोडाशं कुर्मे भूतर सर्पन्तमिति ङ्करयादीनां दर्शनस्य समुच्चायकः । मन्नाजां दर्शनं तु, स एतं कः सर्गीरः कार्द्रवेयो मन्त्रमपश्यत, स एतं दीक्षितवादमपश्यदिला-दिषु बोध्यम् । \*स्वार्थे चेति \*सोऽप्यर्थे । अतः स्तुर्ति समुव्चिनोति । उक्तं विभक्तनो दर्शनस्य श्रुती आहुः \* प्रजापतिरित्यादि \*। अन द्वाद्या तेत्तिरीयवृद्धणस्या । अस्याम् अपद्यदित्यस्य ज्ञानार्थताया खपि शक्यवचनत्वात् सिद्धार्थत्वं न निःसन्दिग्धं स्यादिखतो हिः तीयस्या उपन्यासः । सा च संहिता प्रथमाष्टक्ष्या । तश्रोक्तस्योः नमानस्य क्रमणामिस्द्धत्वेऽश्वक्यवचनत्वादिति। \* न हीत्यादिष्तं विभागभाष्यम् । तेनायमर्थः । व्यासादधीनवेदः श्रुनभारतः स्व-यम् ऋषिर्जीमिनिर्यदि धर्मरूपायाः ऋियायाः सिद्धत्वं ताभिषे-यात तदा भावार्थाधिकरणे, आवार्थाः कर्मशब्दास्तेभ्यः क्रिया प्र-तीयेतेत्यनेन सिद्धावस्थापक्षधात्वर्षाभिधायकानां नामपदानां कि-याप्रत्यायकत्वं न वद्तेत् । नच तत्र भावार्थपदेन भावनार्था इत्येवाः इयत इति वाच्यम्। तया सति कर्भशब्दपदवैयर्थ्यापतेः । भाषार्थः

किया व्रतीयतैनावतैव चारिनार्थात्। तथा सर्वेषां भावोऽर्थ इति चोदित्यग्रिमसूत्रं च न वद्त्। क्रियाबोधकार्यातपदानां भावना-धत्वस्य सर्वजनीनत्वेत सर्वेषां भावोऽर्थ इति सन्देहस्येवानुद-यात्। तथा अग्रिमसूत्रद्वये क्रमेण नाम्नां पुरुवानपेक्षांक्रणार्धातपा-दक्तत्वमार्ख्यातानां तु पुरुवापेक्षिक्षयाप्रतिपादकर्त्वामिति विभागं च न कुर्यात्। साध्येकस्वभाविक्षयावादे पुरुवानपेक्षांक्रयाया एवा-भावात्।

किश्च । यागादिधर्मक्षा किया यदि सर्वदा साध्यावस्येव स्यान कदापि सिद्धावस्था, तदा तिन्नष्यत्ते कदाष्यभावाच्चाद-नापि नोच्येत । चोदना पुत्ररारम्भ इति लक्षणमपि तस्या न कि-येत । अतो जैमिनेरापि वेदस्य मिद्धार्थप्रतैवाभिष्रेता । इदं यथा तथा भावार्थाधिकरशाभाष्ये ब्युत्पादितमाचार्यचरणैः । मयापि त-द्विवरणे निपुणसरं प्रपश्चितार्मात नात्र लिख्यते ।

किञ्चार्यवादाधिकरणेऽर्थवादानां विधेयस्तावकत्वेन प्रामागय-कथनार्दाप तथा । यदि हि बालातुराद्युपच्छन्दनवदर्थवादानां स्ता-घकत्त्रमित्रेयान्, प्रामाण्यं तेषां न ब्रूयात् । तदुपच्छन्दनस्य प्र-तारणरूपत्वात् । नमूपच्छन्दनवाक्यस्य फलांदा एव प्रतारणरूपः हवं, न प्रवेतनांश इति, न तत्रेवात्रापि दोष इति चेन्न । खर्गादिकः पस्य फ्लस्याप्रत्यक्षत्वेन विधिवाक्योक्तफलांदोऽपि तथात्वप्रसङ्गात् । अत उपाख्यानानां मिथ्यार्थप्रतिपादकत्वकथनं, तथागतवासनाव-लम्बनमेव। तच 'परोक्षवादो वेदोऽ'यं बालानामनुशामनम् । कर्म-मोक्षाय कर्माणि विश्वते हागदं यथा' इति, 'फलश्रुनिरियं नृणां न श्रेयो रोचनं परम् । श्रेयोविवक्षया प्रेका यथा भैषज्यरोचनिर्मात-पुराणवाक्यादु पच्छन्द नन्यायेन मिष्यास्वमाद्वियत इति वाच्यम् । तत्रैवमर्थाभावात् । सर्वथा सन्मार्गविमुखानां नानाकामानाः सहसाः कामानिङ्क्तिमालोच्य ताँस्ततो निवर्नियतुं खर्गादिरूपं तदभीष्टं सदेव नश्वरं फलं प्रदर्भ तेन तेषां सन्मार्गवर्तित्वविधानेन कर्ममोक्षेऽधि-कारिणः कर्तुं कुसुमक्तपं तिवृति तत्र मिध्यात्वगन्धस्यापि वक्तुम-शक्यत्वात्। 'फलश्रुर्ति कुसुःमिनां न वेडज्ञा वदन्ति हि । पुरुपेषु फ-लबुद्धयं इत्यादिवाक्येस्तंथा निश्चयात् । अनस्तत्र विश्रान्त्या सायानादेन ये भ्रान्तास्तेत्रामेव वदार्थे तथा भान, न वेदवाहि-

तस्गात पूर्वमीमांमानभिज्ञाः क्रियापरत्वं सर्वस्यापि वेदस्य

नामित्यर्थवादा अपि खार्थप्रमितिं जनयन्त एव स्तावका इति निश्चेयम्।

किञ्चािम्रहोत्रमिथुनद्रशेनोत्तरं पठ्यते । तदुदिने सूर्ये जुहोत, यस्येवं विदुष उदिने सूर्ये ऽग्निहोत्रं जुह्नति प्रैव जायत इति । उन्मा-नानन्तरं च पठ्यते, य एवं विद्रानिप्तहोत्रं जुहोति यावदाग्निष्टोमेनो-पाप्ताति तावद्पाप्तोतीति । एताभ्यां च विद्वह्वाक्याभ्यामर्थवादश्रा-विनार्थविषयकज्ञानस्य फलाङ्गना बोध्यते । यदि स उपच्छन्दनाय मिथ्या श्रावितः स्यात् तनो विद्वद्वाक्यमपि मुधा स्यात् । एवमन्य-त्रापि । ततश्च मर्वस्य वेदस्य प्रामाएयमपि विलूयेत । अतलदभाः वाय सत्यार्थकथनेनैवं।पच्छन्दनमुपगन्तव्यम् । तेन श्रुनिपुराणयो-रुभयोर्राप सामञ्जस्यात्। ततः कर्मादिद्धैनश्रुतीनां स्वाधे प्रामाण्य-मकलङ्कामिति पूर्वकाण्डस्यापि मिद्धार्थपरत्वमेव। तच जुहुयाद् यजे-तेत्यादीनां माद्व्यकृतियोधकपदानां व्याकोपः । सिद्धस्य कर्मणः प्र-कारज्ञानपूर्वकं करणे फलसम्बन्धं बोधयता विद्वद्वाक्येनातिदेशसि-द्या कृतेः सिद्धतुरुयत्वेन साध्यकृतिक्यङ्गचस्य सिद्धस्यैव धर्मस्य तत विविक्षितनया वालांपच्छन्दनायोक्ते साध्यार्थे तात्पर्याभावनिश्च-यात्। एकत्र इष्टः शास्त्रार्थोऽपरत्रापि तथेति न्यायेन विद्वद्वापयग्र-न्यस्यलेऽपि तथाऽवमायाच्च । अतः पूर्वकाण्डस्य साध्यार्थपरत्वम-युक्तमेव । उत्तरकाण्डस्य तु ज्ञानादिप्रतिपादकत्वेऽपि ज्ञानोपास-नादीनां विषयभूत्रद्वसणिव स्वरूपलाभेन ज्ञानादिभिन्नहाण एव प्राप्य-तया फलत्वेन च तस्यैव शेषित्वम् । पूर्वकाण्डोक्तफलस्याप्यतस्यै वानन्दस्यान्यानीतिश्रुतेस्तदंशत्वाच । कर्मफलार्घत्वादितिन्यायात्। इदं फलत्वमप्युपाख्यानगम्यामिति । तदेतदुक्तम् 🐣 नहीत्यादिना । सिद्धमाहुः \* तस्मादित्यादि \* यस्मादुक्तरीत्या विचारे न स-र्धस्याम्नायस्य कियार्थत्वं, न वा पूर्वकाण्डस्य साध्यार्थपरत्वं तः स्मात ते तथिति तद्वाक्येन शास्त्रयोनित्वब्याकुलीभावाभावात् पूर्व-पक्षोऽसङ्गत इत्यर्थः। एवं पूर्वपक्षासङ्गतिमुद्घाद्य सिद्धान्तासङ्ग-

वदन्तो मूर्खा एव । उत्तरवादिनोऽपि पूर्वाझानमङ्गीकृत्य पूर्वा-नुपयोगित्व ब्रह्मज्ञानस्य वदन्तो वेदानभिज्ञाः ।

यदेन विद्यया करोति श्रद्धयोपनिषदा ना तदेन नीर्यव-त्तरं भवतीत्युपनिषज्ज्ञानस्य श्रुतिसिद्धैव कारगाता।

तिमुद्घाटयन्तः पूर्वे राङ्करमनस्यासङ्गतत्वमाहुः \* उत्तरेत्यादि \* अनभिन्ना \* इत्यन्तं प्रहणकभाष्यम् । तत्रायमर्थः । सर्वस्य वे-दस्य क्रियापरत्वमभिसन्धाय शुद्धबुद्दोदासीनभूतब्रह्माभिधायके वेदान्तभागं प्रयोजनश्रुन्यनयाऽऽनर्थक्यं प्रत्यक्षादिसमानविषयनया लौकि कवाक्यवदनुवादकतायामनपेक्षप्रामाण्यमङ्गं च दर्शयतां स्वा-ध्यायविधिगृहीतत्वेन तत्सार्थक्याय दूरतरयज्ञादिकमीपेक्षितकर्तृदे-वतादिप्रतिपादकत्वेन क्रियार्थत्वं वा, सिन्नहितोपासनादिकियापेक्षि-तविषयप्रतिपादकत्वेन ताद्रथ्ये वाऽभिमन्यमानानां पूर्वेषां वादिनां तद्वुसारिणां च वेदान्ताक्षानमङ्गीकृय शुद्धबुद्धोदासीनस्य ब्रह्मगाः प्रमाणान्तरानधिगतत्वादितरनैरपेक्ष्येण तद्वोधकतया प्रामाण्यं हेयो-पादेयशून्यब्रह्मात्मावगमादेवावस्तुभूताविद्यासमारोपितसक्कलकेश-निवर्तकतया सार्थक्यं च वेदान्तेषु प्रदृश्यं तिसद्धस्य ब्रह्मज्ञानस्य यज्ञा-नुपयोगित्वं वदन्तो वेदज्ञानरहिता इत्यर्थः । नन्वेवंयुक्तियुक्तमर्थे व-द्दन्तः कथं तथे साकाङ्कायां छान्दोग्यागम्भदेशस्थश्रुत्युपन्यासेन तरुक्तं द्वयन्तो विभजन्ते \* यदेवेत्यादि, प्रवृत्तिरित्यन्तम् । \* कारणते-ति \* सहकारिकारणता । अस्यां श्रुतौ विद्यापदेनात्ममिदाबाधकं **झानम्** । श्रद्धापदेन वेदोक्ते आस्तिक्यबुद्धिः । उपनिषत्पदेन परमा-रमखरूपविषयकं रहस्यज्ञानमुच्यते । तेन तत्तद्युक्तो यत् कर्म वे-दोक्तं करोति तदेव कर्म वीर्यवत्तरमनश्वरफलं मोक्षपर्यवसायि भवतीत्यर्थः यत्तु कैश्चिद् विद्या विज्ञानं, श्रद्धा कर्मश्रद्धा, उपनि-षद् योग इति व्याख्यानम् । तन्न । विद्यापदस्य विज्ञाने, उपनिष-त्पदस्य योगे च शक्त्यदर्शनात् । विद्याऽऽत्मिन भिदावाध इत्ये-काद्शस्कन्धवाक्येन, उपनिषद् रहस्यविद्यति शङ्कराचार्यविद्या-रण्यादिन्याख्यानेन चोक्तार्थ एव शक्तिनिश्चयाच्च । तथाच पर-

नैंच वां धेतन्वात त्यच्यन इति वाच्यम् । ब्रह्मात्मद्रानेवतं एत विश्वष्टादेशेद्वायिकारातः । नचैवं किमनेनेति वाच्यम् । इत्यं-भूतत्वाच्यवस्य !

मान्मरेत्स्यज्ञानात्मकंत्रह्मज्ञानस्य श्रुनिसिद्धंकारंणनाया अज्ञानादं वेदान भन्ना इस्पर्यः। ननु सिद्धे फले साधनान्तरस्यानुपयोगेन, उ-रक्रप्रय निक्रप्रशेपतायाश्चासङ्गनस्त्रेन तसाः श्रुतिसिद्धाया सनादरा-शानभिङ्ग्वमितिसमाधि दूपयनित क नचेल्याद् स। ≈ खङ्यत इति× नादियतं । अधिकारपदेनात्र मुख्याधिकारो विविक्षितः । तथाच यदि झनमात्रेणानियानिवृत्त्यादि स्याद् । वशिष्टादिहीनी यागादिकं न कु-र्यत् । यदि स झानित्वेन भवद्भिमनो न स्यात् तहदचनानि ना-द्रियेरन् । अनः पुराणादिप्रसिद्धैर्भवदादतैरापि यागादिकरणेन त-वाररमुचनात् तर्व्वरोधेन झानस्य सहकारिनानाद्ररे सुतरामन-मिजनेत्यर्थः । नन् रानिपदात्मकं ज्ञानपूर्वकेण वशिष्ठाद्यिकारेण वे-दान्तविचारे कि सिद्धाति, येनैवमाग्रहः कियन इत्याकाङ्कायामाहुः रून चैवःसिचादि≋ । अयमाद्ययः। यज्ञो चै विष्णुरितिश्रुनेर्येज्ञोऽप्येकं ब्रह्मण एव क्रियात्मकं स्पम्। नच तत्राधिष्ठातृत्वमेव वोस्यने, न तु कियान्मकत्वमिति श्रङ्क्यम। धर्मी यस्यां मदात्मकः मां विध-चे 5भिश्रते मां विकल्प्यापाहाने हाहम, पनावान् सर्ववेदार्थ रः त्याचेकाद्शस्कन्श्रीयमगवद्वापयेलयात्वस्यापि निश्चयात् । स च द्रव्यदेवनायज्ञमानयज्ञात्रचरादिभिरभिव्यव्यते । स चेर्ह्होकिकेरेवा-शिव्यज्येत तदा प्रोक्षणादिसंस्कारा अवहननादीनां च नियमा मुत्रैय स्युः । अनो वेदोक्तफलिम्द्यर्भे यथा ने तथा मोक्षफलार्थ-सुपनिषद्प्युपयुज्यते । तद्भावे तु साङ्गम् यहस्य लौकिकेप्वर्धेः ष्वच्यस्यमानत्वात् तदङ्गानां लौकिकत्वे तैराधिदैविकयझस्तरपा-नात्रिभ वात् । उपनिषदा त्ववगते सर्वस्य ब्रह्मत्वे ब्रह्मभूतेरद्गेरा-चिदेविकयज्ञानिर्मायः। तथा नादशां यज्ञे यज्ञाधिष्ठातुर्मगवतोऽप्या-विर्मावः। यथा विश्वस्तां सहस्रसमे हिरण्मयशकुनिसपस्य प्र-ह्मणम्येव पृथुनाभिषभृतीनां यागेषु रूपान्तरेण । तदमावादेव नेतरेशं यागपु तदाविभीवः । तथा यागस्य विद्योपयाग् आचार्यः

किश्च कर्मफल्डवर् ब्रह्मफल्लस्यापि लौकिकत्वात् । य एवं वेद प्रतितिष्ठति, अन्ननाननादो भवति महान् भवति प्रजया पशुभिर्ब्रह्मवर्षसेन महान् कीर्सित । अत्यन्ताविद्यावतो यज्ञान-धिकारात् तन्त्रिषेधार्थे ज्ञानमुपयुज्यते । नच देहाध्यामस्य का-रगात्वप । ब्रह्मापेणं ब्रह्महिनिरसादिस्मृतेः ।

स्यापि सम्मत इति तु, सर्वापेक्षा च यज्ञादिश्रुतेरित्यादिसूत्रप्रणय-नादेवावगम्यते । नच मोक्षस्य जन्यत्वम् । ब्रह्मण आध्यत्वस्य व-क्ष्यमाणत्वात् । अतो•मुमुक्षूणां यञ्चस्यावद्यकत्वात् तत्रेत्थम्भूतम• धिकारं बोधायितुमयमात्रह इति । तदेतदुक्तम् । ननु मुमुक्षूणां यज्ञा नावश्यकाः । कर्मफलस्य लौकिकत्वात् । अधिकारिभेदेऽपि मनुष्या-दिब्रह्मान्तानां शरीरवतामेव तद्धोगकथनेन तथा निश्चयात् । नच किं तेनेति वाच्यम् । न ह वै सञ्चारीरस्य सतः प्रियाप्रिययोरपह-तिरस्तीति श्रुत्या दुःखसम्भेदकथनेन तस्य संसारकपत्वबोधना-त् । अतो मुमुक्षूणां शरीरसम्बन्धस्यानाकाङ्कितत्त्राद् यज्ञानां कार-णता श्रुतिसिद्धापि नादियत इत्याशङ्कायामाहुः \* किश्च, कर्मे-त्यादि \*। \* ब्रह्मफलस्येति \* ब्रह्मज्ञानफलस्य । श्रुतिस्तु तैत्तिरी॰ याणां भृगुपतिषदि भागेव्या विद्यायाः समाप्तिस्या । तत्र, सेषा भार्गवी वारुणी विद्या परमे व्योमन् प्रतिष्ठिता य एवं वेद प्रति-तिष्ठतीति । अत्र परमे व्योम्नि प्रतिष्ठाकथनेनास्या विद्याया अत्यु-त्क्रष्टत्वं दुर्रुभत्वं च बोध्यते । विद्यापदोक्त्या फलंपूपासनाफल-त्वभ्रमो निवार्यते । तत्तत्फलकथनमुखन गृहस्थाद्याधिकारश्च वोध्य-ते । तेनायमंर्षः । कर्मणां विद्यायाश्च फलस्येतरेतरवैलक्षण्यं प्रद्-र्थं कर्मफलस्य रारीरिभोग्यनया संसारात्मकत्वात् तादशफलजन-कत्वेन तस्य विद्याजनकत्वमन। इत्य यादि कर्म त्यज्यते, तदा तस्य दोषस्य ब्रह्मविद्यायामपि तौरुयात् तस्या अपि त्याज्यत्वापत्तिः । अध यद्यधिकारजाघन्यात त्यज्यते, तदा तूक्तश्रुत्या विद्यासाहित्य-बोधनेन जाघन्यस्य निवारितत्वान कर्मणस्त्याग उचितः । यदिच

तस्माद्नयोन्योपयोगित्वे न कोऽपि दोषः।

क्रियाज्ञानयोः स्वातन्त्र्येगा पुरुषाधिसद्ध्यर्थं भिन्नतया ज्ञास्त्रपद्यत्तः।

किंश्व, वेदान्तवाक्यानामस्मिङ्छ। श्वे समन्वय एव प्रति-पाद्यने सन्देहनिराकरणद्वारा। तद कथं सिद्धवद्धेतुत्वेन निर्दे-द्याः। अग्रिमवैयष्टर्य च स्यात्।

विद्यावस्वेऽपि देहाध्यासस्यानिवृत्तत्वात् तस्यैव कर्मकारगात्वमि-नि विभाव्यते, तदा तु ब्रह्मापंणामित्यादिसमृत्या, य प्वास्मि स सन् यज इति श्रुत्या चाध्यामस्य कारणनानिवारणात् तासामेव विरोध इति वैदानभिज्ञत्वमितवायंमेवत्यर्थः । एवं विद्यास्वातन्त्रय-वादिकाङ्करमनमपास्यान्येपामेकदेशिनां संग्रहायाहुः 😕 तस्मादिः त्यादि 🚈। वेदानभिज्ञत्वस्य विद्यास्त्रातन्त्रयवादिन्येव पर्यवसानातः कर्मणां विद्याकारणत्वस्योपांनपदश्च कर्मसहकारित्वस्य श्रुत्येव वो-धनान्सृर्खोद्गाचित इतरेतराश्रयदोपोऽपि व्यक्तिभेटादेव निवृत्तः। नच छोन्द्रोग्य औषम्त्य अविदुषामपि यजमानादीनां श्रावणात् कर्मणामविद्वद्धिकारकत्वमेवेति शङ्क्यम् । तत्राप्यविद्वत्तायां मूर ई चिपातश्रावगोनात्यन्ताविद्यामनिधिकारस्यैव वोधनात् । अत' पृर्वसूत्रभाष्य उक्तं ज्ञानकर्मसमुच्चये न कोऽपि दोप । तेन माया-वादिव्यनिरिक्ता अस्मिन्नशं सर्वेऽप्येकदेशिनो वेदाविरुद्धवादिन इ॰ त्यर्थः । नन्वेवं परस्परसाकाङ्कत्वे ऐकद्यास्त्र्यमेव स्यान्न तु शास्त्र-भेदः। ततश्च वेदमनूच्येत्याविष्ट्यक्समापिश्रावणव्याकोप इति दा-ङ्काय माहुः 🗷 क्रियेत्यादि 🛪 तथाच त्रिवर्गसाधन उभयोर्राप स्वा-तन्त्र्यात् सिद्धे शास्त्रभेदे पूर्वोक्तदोपस्य न लंश इत्यर्थः।

प्वं वदानभिन्नत्वं शाङ्कराणां वाधियत्वा स्त्रार्थानभिन्नत्वं सर्वेपामेव बाधियन्ति × किञ्च, वेदान्तेत्यादि ×। अयमर्थः। शहूरा-चार्येहि, सर्वन्न सर्वशक्ति जगदुत्पित्तिस्थितिलयकारगां ब्रह्म वेदान्त-शास्त्राद्वगम्यत इति प्रतिन्नाय, समन्वयादिति हेतुः सर्वेपु हि वदान्तेषु वाक्यानि तात्पर्येणेतस्यार्वस्य प्रतिपादकत्वेन समनुगता- नच प्रतिज्ञागर्भिनहेतुत्वम् । अनुपयोगात् । गौगामुख्य-भावे परं विवादः । नच यन रूपेण समन्त्रयो मतान्तरस्थार्वि-चारितस्तथाग्रे सुत्रेषु निर्णयोऽस्ति ।

नीत्येवं व्याख्यातः । तत्रोक्तधर्मवन्वसाध्यकं ब्रह्मपक्षकं वाक्यसम-जुगतत्वहेतुकमनुमानमभिसंहितं प्रतीयते ।

भास्कराचार्येस्तु ब्रह्मस्बरूपं शास्त्रमववोधयित, न केवलं कार्यमेव। कुतः । समन्वयात् । समन्वितानि हि ब्रह्मस्बरूपप्रिति-पादनपरत्वेन सृष्टिप्रकरणगतानि वाक्यानीत्येवं हेतुव्योख्यातः । तेन तन्मते शास्त्रपश्चकम् । तथैव शैवस्य च मते ।

रामानुजाचार्यास्तु समन्वयः सम्यगन्वयः पुरुषार्थनयाऽन्वयः इति हेतोरर्थमुक्त्वा परमपुरुषार्थभूतस्यानविधकातिशयानन्दस्वरू-पस्य ब्रह्मणोऽभिधेयतयान्वयाच्छास्त्रप्रमाणकत्वं सिद्ध्यत्येवेति व्याचक्षः।

तत्र शाङ्करे व्याख्याने यथाविष्यते हेनोः खक्रवािमद्धत्वम् । अतस्ततािप शास्त्रपक्षकमेवानुमानं वक्तव्यम् । ततश्च वेदान्तशास्त्रं ब्रह्मखक्रपस्य प्रतिपादकं, तद्धाक्यानामेतद्रथपितपादने समनुगतन्त्वात् । यदीयं वाक्यं यद्धप्रतिपादने तात्पर्येण समनुगतम्, तन्त्वास्त्रं तस्यार्थस्य प्रतिपादकम् । क्रियार्थप्रतिपादकपूर्वकाण्डविद्वयमानं मतत्रयेऽपि कर्मवादिवारणाय प्रयुक्तमिति फलाते । तत्रेदं विवेचनीयम् । किमयं हेतुरविप्रतिपत्तः सिद्ध उत साध्यः । नता-ऽविप्रतिपत्त इति तुनवकतं शक्यम् । तथा सित पूर्वपक्षस्यवानुत्यानप्रसङ्गात् । नािप सिद्धः । अस्मिन्कः स्त्रे सन्देहिनराकरणद्वारा तस्येव प्रतिपाद्यत्वात् । सिद्धत्वेऽप्रिमसमन्वयसाधकप्रत्यस्य वैयर्थ-प्रसङ्गाद्य । अतस्तस्य सिद्धवित्रेदेशो न युक्त इति । अथ वुद्धस्य यथा प्रतिक्षायते, तथा बुद्धिस्थमत्र हेत्रित्रयत इति समन्वयसाधनप्रतिक्षागर्मेतस्य हेतोः सिद्धविन्निर्देशेऽपि न दोष इति विभाव्यते तदाप्ययुक्तिमत्याद्धः \* नवेत्यादि \* भविद्धिः भाष्ट्रप्रभाकरयोस्तद- वुसारिण एकदेशिनश्च निराकरणायायं हेतुरंव व्याख्यायते । तत्र

प्रतिहाया बुद्धिस्यत्वेन वादिनिग्रहवेलायां साधनस्याभावेन हेरी: साध्यसमतया तद्निप्राहकत्वाद्दुपयोगः । किश्च । तैरपि वेदान्ता-नां ब्रह्मप्रतिपादकता न स्त्रीकियते इति तुन । किन्तु गौणत्वेन । तथा सति गौणमुख्यभाव एव विवादो, न तु प्रतिपादकन्व इति वि-दक्षितासाधकन्यःद्रष्यनुषयोगः। अय सम्यक्त्वकुक्षौ मुख्यतां नि-बेश्य ब्रह्मगो मुख्यतया प्रतिपाद्ने 5 नुगनत्वादि से वं विभाव्यते. तदापि शाङ्कराणां शैवानां च मतमयुक्तमित्याहुः अ नच वेनेत्यादि अ। गा-हूरेहि जगन्कारणक्षे वाक्यानां समनुगतत्वं न्याख्यायाचे उच्यते। नच तेयां कर्जुस्तरुपप्रतिपार्नपरतावसीयते, तद सेन कं पर्येदिति क्रियाकारकफलनिराकरणश्रुनेरिति । ततश्च तन्मने यावद्यमैज्ञून्ये रूपे समन्वयो विचारिनो मंबति। तेन रूपेशा समन्वयविचारस्वा-ध्यायसमाप्यागःस्त्रममाप्ति वाचकेष्वपि सुत्रेषु न दश्यते । सर्वत तत्तद्वर्मपुर सरं कर्तादिक्षेपेगीव तेषां तेषां वाक्यानां ब्रह्मप्रतिपा-इकनाया निणीतत्वाद । अने 5पि व्याख्यानाकारस्य हेतोरतुपयोगः। पवश्चानुपयोगाविति गृहीतो हेतुरमीत्यन्तेन विभक्तो दोध्यः । एवं हैं। चनतस्य । प्यमङ्गतिबों ध्या । ज्ञिबक्षेणापि निर्णयस्य सुत्राक्षरेष्त्रसुर पलस्यात् । तत्मतमर्शाचीनामिस्याचार्यैने तद्यै किमप्युक्तम । मया तु प्रहलाख्ये भिन्डिपालाख्ये च वादे शिवतस्वविवेकादिग्रन्थदूपणेन निपुगातरं दूपिनमिति न नद्र्यमिह संरम्भः क्रियने । तथापि तव तत्र प्रसङ्गेन दूषियध्यामि । तत्र ताबद्द, सद्देव सौम्येटमत्र सासी॰ दित्युपक्रमसन्वनसीन्युपनंहारः शिवक्षगमक इति यत तद्सङ्गतः म् । ॐ तत् सदिति निर्देशो ब्रह्मणीखिविधः स्पृत इति गीतायां ब्रह्मदःचक्तव्येवोक्तत्वेन तयोः शिवाकारगमकत्वामावात् । नापि. श्रातः प्रसादान्महिमानमीशमिनि, यः परः स महेश्वर इत्यनयोरु पक्रमोपसंहारयोः। उपक्रमे 'अणोरणीयान् महतो महीयान् आत्मा गुहायां निहिनोऽस्य जन्तोः। नमकतुं पञ्यति बीत्रशोकं इति पादः क्रयोत्तरं, 'धातुः प्रसादादिनि' तुरीयपादः । तत्र तमित्यनेन पूर्वोक्तं सहतो महीयांसमात्मानं दर्शनकर्मतया परामृदय तदिभूतिकपमीशं पर्यतीत्याह । बन्यथा पीनरुक्तापत्तेः । महिमपर्स्य विभृतिवान चकत्वं च. गो अध्विमहमहिमेन्याचस्ते हिनहिरण्यं दासमार्थ-मिति छान्दोग्यधुतौ सिद्धम् । किश्चेशमहेश्वरशब्दौ रुढौ शिवे।

### शास्त्रारम्भस्तु प्रथममूत्र एव समर्थितः ।

वैयासे तु दर्शने लिङ्गादिभिनिर्णयस्याभिषेतत्वं, तालिङ्गाद्यश्विकरणेषु हृद्यत इतिक्विदप्रयोजिका । किञ्च, 'नारायणः शिवो विष्णुः गं-करः परमेश्वरः । पतेस्तु नार्माभवेद्य परं प्रोक्तं सनातनम् इति वाराहपुराणवाक्ये रुद्रादिशब्दानां परब्रह्मनामत्वेनैव व्यवस्थापन त् त्रिलोचनादि।व।श्रष्टकपस्य तते। Sप्यसिद्धेः । नृसिहतापनीये नृके-सरिशक्तिगणनायां श्रियं लक्ष्मीमीपलामम्बिकां गामिनिश्रावगात् । बाराहे, ॐिमत्येकाक्षरीभूनाया उमाया नारायणदारत्वेन कथनाम नाम्बिकापत्युमापतिपदाश्यामपि तत्सिद्धिः । नापि यो वै रुद्रः म-भगवानित्यथर्वे। शारोवाक्येन । अथर्वेशिरःशिखाध्यायिशतमेकमेकंन मन्त्रराजजापकेन तत्समिमाति पूर्वतापनीये नृसिंहमन्त्रराजजापक-स्योत्कर्षश्रावणाद् विद्यावदुत्कर्षस्य च विद्योत्कर्षाधीनत्वाद् विद्यो-त्कर्षस्य च वेद्योत्कर्षाधीनत्वान्मन्त्रराजवेद्ये नुकेसरिण्यवात्कर्षवि-आन्तेरथर्वशिरःशिखावेद्यस्य ब्रह्मस्पत्वेऽपि तत्र परत्वस्यापर्यवः सानात् । एवमन्यत्रापि द्रष्टव्यम् । ब्रह्मरूपत्वं सर्वविद्येषानत्वं सर्वे-देहीश्वरत्वं गुरुत्वोपाधिना मोक्षदातृत्वं तु तत्तच्छ्रुहतिपुराणानुसा-रेगानुमन्यामह इति दिक्।

प्रकृतमनुसरामः । ननु मवन्मते सर्वस्य वेद्स्य सिद्धार्थपरत्वेन सिद्धस्वरूपब्रह्मप्रतिपाद्कत्वे सन्देहाभावान्न नद्यं गास्त्रारम्भो
वक्तुं शक्यः । ज्ञानकर्मसमुचयस्याप्यङ्गीकारेण कर्मगयपि गौणनात्पर्यस्य विद्यमानत्वान्न तदर्थमपि । ब्रह्मणः कारणतायास्तेषु तेषु
क्रपेषु पर्यायेणाङ्गीकरिष्यमाणत्वाच न विष्णुशिवादिव्यतिरिक्तस्य
ब्रह्मत्वनिरासार्थम। अभिन्नानिमित्तोपादानवादिनो यावन्नस्तः सर्वरिष
जन्मादिस्त्रविषयवाक्यविचारेणैव सर्वविधकारणनायाः समर्थनान्न
तिद्वरोषनिद्धारार्थमपीति भवन्मते शास्त्रारम्भवैयर्थम् । नैवमन्यमते । तत्तदन्यस्मिन् वेदान्नतात्पर्यामावसमर्थकत्या सार्थक्यादिनिशङ्कायामाष्टुः \* शास्त्रत्यादि \* । \* प्रथमस्त्र इति \* तत्र शेषपष्ठीसमर्थनस्थले, नच गौगातापत्तिरिज्ञास्यत्वं चेत्यादिना । तन्मया
विवृतं, केन प्रकारेणेत्यार्थ्य दर्शनादितीत्यन्तेनित तना वोध्यम् ।

तस्मात् समवायिकारणत्वमेवानेन सूत्रेण सिद्धम् ।
नतु कारणत्वमेवास्तु ब्रह्मणः । किं समवायिकारणत्वेन ।
विक्वनत्वं च स्यात् । अनर्धक्षपत्वेन कार्यस्यायुक्तता च । तस्मादनारम्भणीयभेवैतत् सूत्रामिति चेन्मैवम् । सर्वोपनिषत्समाधानार्थं प्रवृत्तः सूत्रकारः । तद्यदि ब्रह्मणः समवायित्वं न ब्रू-

मिद्धमाहुः \*नस्मादित्यादि \*। शास्त्रारम्भस्य प्रथमसूत्र एव समधितत्वाद् द्विनीयसूत्रविपयवाक्ये, यनो वेत्यादेः कारणतामात्रवोधनं ऽपि चारितार्थेन, यत प्रयन्त्यभिसंविश्वनतीत्यस्याधारतामात्रवोधनं ऽपि चारिनार्थेन, सदेव सौम्येद्दम्य आसीदित्यवापि, तत्तेजोऽस्जनेत्यादिना कर्तृत्वस्येवासिन्दिग्धतया उपादानत्वं केवलस्य
वा श्रिरद्वारा वेति सन्देहानपायात् । सौत्रस्य योनिशब्दस्यापि
कारणमात्रवाचकत्वेन प्रमागावोधकत्वादुरादानत्विन्द्वीरणासमर्थन्
त्वाचेनः पूर्वसूत्रयोरुपादानत्वस्यासिद्धत्वाद्वेननेत्र सूत्रेण युक्तिनिद्वेशात् तित्सद्धामत्यर्थः । नन्त्रवोपादानपदं परित्यज्य समवायिषदेन
कुनो व्यवहार इति चदुच्यते । लोके उपादानपदेन कर्तृत्वियया
व्याप्तस्य परिच्छित्तस्यवाभिधानदर्शनात् । प्रकृतिर्द्धस्योपादानमिति,
पुरुपस्तदुपादानमात्मानं लीलयाऽस्जदिनि श्रीभागवनेऽपि भगवता
मैत्रेयेण च ताहरा एवोपादानपदस्य प्रयुक्तत्वाच्चेति जानीहि ।

अत ब्रह्मस्वरूपस्य समवायित्वसमन्वानाः प्रत्यविष्ठिन्ते \*
नित्वत्यादि \*। अयमर्थः । समन्वयसुत्रे ब्रह्मस्वरूपस्य समवायित्वायाप्रहो यः क्रियने, स न पूर्वसूत्रोक्तकारणनासमर्थनार्थः । शास्त्रयोनित्वेनैव समर्थितत्वात् । नापि शास्त्रयोनित्वसमर्थनार्थः । त्वया
तथाऽनङ्गीकारात् । किन्तु कारगात्वे विशेषान्तरस्यापि वोधनार्थः ।
स न युक्तो विश्वतत्वादि होपापादकत्वात् । अतः शरीरस्य वोषाधेवां
मिन्नाया एव प्रकृतवी नथात्वं वक्तव्यम् । तथा सित स्वरूपसमन्वयस्याभावादनारमणीयमेवैतत् सुतं तव मते स्यादिति । अत्र समादथते \* मैवमित्यादि \* । व्यर्थः स्यादित्यतः हेतुः \* वाधिनानि

याद् भूगानुपनिषद्गागो व्यर्थः स्यात्। इदं सर्व यदयमात्मा, भात्मैवेद भर्वपः। म सर्व भवित, ब्रद्धा तं परादादिसगद्सा-दि, स भात्मान स्वयमकुरुत, एकमेवाद्रितीयम, वाचारम्भणं विकार इत्यादि। एवमादीनि वाक्ष्यानि स्वार्थे बाधिनानि भनेयुः।

भवेयुरिति । अयमर्थः । समवायित्वं यन्तिषिद्धाते, तत् किं पूर्वसूत्रस्य निराकाङ्कत्वादुत दोषोत्पादकत्वात् । नाद्य । ब्यासस्य सर्वोपनिष-दां यथावस्थितार्थबोधनार्थे प्रवृत्तत्वेन भूयस उपनिषद्भागस्य वैय-र्थ्ये जन्मादिसुत्रस्थविद्योषाकाङ्काया अनिवृत्ते. । नेतरः । तदभाव-स्यानुपदं व्युत्पाद्यत्वात् । सं भागस्त्विदं सर्वमित्यादिरूपः।अ-त्राद्यवाक्यं मैत्रेयीव्राह्मगर्यम् । तत्र ह्यात्मनि वा अरं इष्टेश्रुने मते विज्ञाने सर्विमिदं विदिनमित्यनेनात्मज्ञानादिभिः सर्व-भागक्षपं फलं दर्शयित्वा, तज्ज्ञान किम्प्रकारकमित्याकाङ्कायां, ब्रह्म तं परादाचो ऽन्यत्रात्मनो ब्रह्म वेदेत्यादिना यो ऽन्यत्रात्मनः सर्व वेदेखन्तेन ब्रह्मादिसर्वान्तेष्वात्मभिन्नत्ववेत्तुः कैवस्याभावरूपममृत-त्वाभावरूपं वा पराभवं प्रदर्शेंदं ब्रह्मेदं क्षत्रमिमे लोका इमे देवा इमं यज्ञा इमानि भूतानीदं सर्वे यदयमात्मेत्युपसंहारे ज्ञानप्रकारद-द्यींनेन सर्वस्यात्माभेदं दर्शयति। तस्मिश्चाभदे सर्वस्यातमोपादेय-त्वमन्तरेणाघटमाने वाक्यमेव बाधिनार्थ भवेत् । एवं द्वितीयवाः क्यमपि, छान्दोग्ये सनत्कुमारसंवाहे । तवाष्यंत्रे, आत्मनः प्राण आत्मन आशत्यादि श्राव्यते । तद्प्यात्मनः समवायित्वं विना नोपप-धन । तदनिरिक्तस्योपादानस्याश्रावणात् । तृतीयं तु पुरुषविधन्नाह्म-णसम् । तत्राप्यात्मैवेदमम् आसीदिति स्रिप्यूर्वेकाले केवलात्मस-चामुक्त्वा, ततः सोऽनुवीक्ष्य नान्यदात्मनोऽ।इयदित्यनेन सृष्यन-न्तरमन्यद्शेनमु रक्तस्यैव निषेधति । मध्ये च, किमुत ब्रह्मावेद् य-स्मात् तत्सर्वमभवदिति प्रश्ते, तदात्मानमेवावेदहंब्रह्मास्मीति त-स्मात् तत्सर्वमभवदित्युत्तरमुक्त्वा तर्दिदमण्येतर्हि य एवं वेदाहं ब्रह्मास्मीनि स इदं सर्वे भवतीति सर्वात्मभावरूपं फलमाह । सम-बायित्वानङ्गीकारे तदापि सर्वे बाधितं भवत् । तुरीयं तु ताङ्गिन-

किश्व। अन्यपदार्थसृष्टी वैषम्यनैष्टुण्ये स्याताम्। कर्माः धीनत्वे त्वनीशिता। ततः कर्तृत्वमपि भज्येतः। ततः सर्वमाहाः त्म्यनादा एव स्यादा।

नन्वेवमेवास्तु, अपवादार्थत्वात् । रज्जुसर्पवदयुक्तार्थकथ-नेऽपि न दोषः । सर्वे समाप्नोषि ततोऽसि सर्वे इति स्मृतेश्रेति चेद्र । मैवम् । तथा सति पाषण्डित्वं स्याद्र । एतादयशास्त्रार्था-

सर्वस्य यथाधिकारं ब्रह्मणि सर्वकितृत्वं सर्वेश्वरत्वादिकं चानुसन्द-धानस्य सेत्स्यखेव। नच समवायित्वानुसन्धानस्मवश्यकत्वम्। शरी-रद्वारापि तदङ्गीकारं पूर्वोक्तमाहात्म्यानपायेन तथानुसन्धानस्याना-वह्यकत्वात् । अतोऽपार्थप्रयासात् तव मते पतत्सुत्रवैयर्थ्यमेवापचे-तेत्यत आहुः \* किञ्चत्यादि \* । \* ततः इति \* अनीशत्वे । \* ततः इति \* कर्तृत्वभङ्गे । तथाच वैषम्यादिवारणेन कर्तृत्वादिसमर्थना-थैमण्यावह्यकत्वान्न वैयर्थ्यमतस्तवापि निर्दोपनिखिल्यगुगाणाल-ङ्कृतब्रह्माङ्गीकर्तुरावह्यक्मित्यर्थः ।

शत विरुद्धधर्माश्रयत्वमसहमानो निर्विशेषमात्रवादी पुनः शक्कृते \* निवल्यादि \* अयमर्थः । अस्तु कर्तृत्वादिभङ्गः । अस्थूला-दिवाक्यः स्वरूपस्य निर्विशेषत्वे निश्चिते तेषां कर्तृत्वादीनामविद्या-कित्तित्वेनापवादार्थत्वात । नचैवं मिथ्यार्थकथने वाक्यप्रामाण्यम-ङ्गः । यथा द्यत्तिच्यले बाले तस्य भीत्युत्पादनाय रज्जुः सर्प रति प्रदर्थते, ततो विनीते तस्मिन् रज्जुरियामिति स्वरूपं कथ्यते । तथा संसारासकेषु भीत्यर्थं माहात्म्यं कर्तृत्वफलदातृत्वनियामकत्वादिक-पमुच्यते । ततो वैराग्याद्युत्पक्तौ स्वरूपं वोध्यतः द्रित रज्जुसप्वदयु-कार्थकथनेऽपि न दोषः । तत्र तात्पर्यामावात् । अथेदं सर्व यदय-मात्मेत्वादीनां स्वार्थत्वागादस्यासङ्गतत्वं विभाव्यते । तद्बोधात् । गीतायां विश्वदृत्पं पश्यता पार्थेनैव सर्वव्याख्या सर्वत्वकथनेन तद-र्थेनिश्चयादसङ्गत्यभावादिति ।

अत्र समाद्धते \* मैवमित्यादि \*। \* तथा सनीति \* स-वैधर्मापवादे छते सति। \* पापण्डित्वमिति \* पापलिङ्गवत्वम्। तानि क्वीकर्तुरासुरेषु भगवता गणितस्वात्। 'अससमप्रतिष्ठं ते जगदाहुर-नीश्वरम् । अपरस्परसम्भूतं किमन्यत् कामहेतुकप' इति।शास्ता-नर्थवयं च।सर्वं समाप्नोषीसप्यसङ्गतं स्यात् । वस्तुपरिच्छेदात् ।

पापस्य पण्डामेन लिङ्कं पण्डमिहोच्यत इति श्रीभागवतवाक्यात् । गीतावाष्ट्रयार्थस्तु, ते असुरा असत्यं नास्ति सत्यं वेदपुराणादिप्रमार्ख यर्सिमलद्सत्यम् । वेदादिखद्भपसत्वेऽपि तत्प्रामाग्यानभ्युपगमाद् विशिष्टाभावः । अत एव नास्ति धर्मोधर्मरूपा प्रतिष्ठा हेतुन्यवस्या य-स्पेत्यप्रतिष्ठम् । तथा नास्ति शुभाशुभफलदातेश्वरो नियन्ता यस्पेत्य-नीश्वरं जगदाहुरिति। यहा सत्यं सत्यशब्दनिर्दिष्टं ब्रह्म,नदुपादेयत्वेन तदातमकत्वे जगदपि सत्यं भवति, तद्विरुद्धमसत्यम्। न विद्यते ब्रह्मणि व्रतिष्ठा यस्येत्यप्रतिष्ठम् । न विद्यते नियामकः सत्यसङ्करूप ईश्वरो यस्रेत्यनीश्वरमिति । किञ्च, सर्वे पशुमनुष्यादिकं योषित्पुरुषयोः परस्परसम्बन्धेन जातमुपलक्ष्यते । अनेवम्भूतमपरस्परस्पत्सम्भूतं तार-श्रमन्यत् किं, न किमपि।अत इदं सर्वे कामहेतुकामिति। यद्या। यतः सर्वमेषमतोऽद्दष्टं कारणं किमपि नास्ति। शदष्टाङ्गीकारेऽपि कचिद्रत्वाऽ• न्ततः स्वभाव एव पर्यवसानात् स्वामाविकमेव जगद्वैचित्र्यमस्तु । इष्टे सम्भवत्यरप्रकल्पनानवकाशात् । अतः काम एव प्राणिनां का॰ रणं, नान्यद्रष्टेश्वरादीत्याहुरिति । इयं च लीकायतिकहिष्टिति । ततश्चायमर्थः । धर्माणामपवादमातिष्ठतस्तद्विशिष्टस्येश्वरस्य काल्प-निकत्वेन षस्तुतस्तदभावात् प्रच्छन्नानीश्वरवादितया स्वभाववादः **एव विश्रान्त्या लौकायतिकक**ल्पत्वात् पाषण्डित्वस्य गीतोक्तलक्षण-कत्वादासुरत्वस्य चापत्तिर्वेदस्यापि कविपतत्वापत्या तस्यानर्थक्य-म्। कथञ्चित्रामानयाङ्गीकारेऽपि संसारभ्रमस्यौत्पत्तिकत्वात् तद्भु-मनिवारणाय खरूपमात्रस्येव वक्तव्यत्वेन देविद्यास्त्रस्य प्रश्लासनपङ्क-न्यायाद्दानर्थक्यम् । स्वस्वमतकत्विपतद्भपस्य चेतनविशेषस्येश्वरस्य स-वैरेकक्क्वीकारेण तत्सत्तासाधनायाप्यनुपयोगात् । अपवादार्थमेवारो-पितमं सर्वमुच्यत इत्यङ्गीकारे, सर्वे समाप्नोषीत्यस्याप्यसङ्गतिः। पदार्घान्तरस्य व्याप्यस्याभावेनावस्तुनश्चाव्याप्यत्वेनास्य बस्तुपरिच्छे-द्योधकत्यार्थवाधापत्तेः। असङ्गतत्वं विभजन्त एव तदुपपादकमा-

निह वेदो निष्पपश्चक्षपकथनमुक्त्वा स्वोक्तं जगत्कर्त्तं निषेष-ति । तस्माद्ध्यारोपापवादपरत्वेन व्याक्वातृभिर्वेद्दान्ताक्तिला-पः कृता इति मन्यामहे । सर्ववाक्यार्थवायात ।

यथा निर्दोषपूर्णगुगाविग्रहना भवति तथोपिग्छाद् वक्ष्यामः।

ननु पुरुषार्थाभि शास्त्रागि। इदं च शास्त्र मासक्त । पुरुषाथसाधकम् । मोस्रश्चाविद्यानिष्टितिक्ष्य इति युक्तम् । अविद्या

हु: \* न हीत्यादि \* यदि हि निष्प्रपञ्चकथनं मुक्तवा जगत्कर्तृत्वं ब्रह्मणि निषेधेत्, तदा कर्त्रन्तरादिसत्तया जगदपि सर्वे स्यात् । तदा व्याप्यसिद्धी सर्वे समाप्नोत्रीनि वाक्य सङ्गनं स्यात्। यथा तीत्विक-भेद्रवादिनां मते। तव मने तु निष्प्रपञ्चत्वकथनपूर्वक एव कर्तृत्वा-दिनिपेध इति त्वन्मन इदं वाक्यमसङ्गतमेवेलर्थः । एतं तन्मतमपास्य तमुपह्सन्ति \* तस्मादित्यादि \*। \* तस्मादिनि \* युक्तिप्रमाणविरुद्ध • त्वात् । तथाचैवंविधव्याख्यानरोगेण स्वयंनिवृत्तदैवभावैरासुरत्वकः ममरणपाष्ट्या अस्पृर्यर्थेदान्ता अपि राचतिलापो यथा अमङ्गला अ-स्पृद्यास्तर्थां कृता इत्यर्थः । अन एव प्रबोधचन्द्रोद्यनाटकऽपि यी· द्धोक्तिः। 'प्रत्यक्षादिप्रमासिद्धविरुद्धार्थाभिधार्यनः । वेदान्ता यदि शास्त्राशि बौद्धैः किमपराध्यतं इति । असद्वा इदमग्रः आसीत्, तती वै सदजायनेनिश्रुतिच्छायायास्तैरप्यालम्बनात् । अत एव पाद्मांतः रखण्डेऽप्युक्तम् 'मायावादमसर्च्छास्त्रं प्रच्छन्नं बौद्धमुच्यते । मयैव क्थितं देवि कली ब्राह्मणकिपिस्तादि'। ननु ब्रह्मसाः प्रपञ्चसमवा-यित्वमयुक्तम् । कार्यस्य कारणसाजात्यानियमेन प्रपञ्चगतदापाणां व्र-द्वाग्यापातादित्याकाङ्कायामाहुः \* यथा निर्दोपेत्यादि \* । \* उप रिष्टादिति \* अन्तस्तद्धर्माधिकरणे।

अपवादार्थत्वे उक्तान् दोषानमहमानो निर्विशेषवादी पुनः प्रश्यविष्ठते \* निवत्यादि \* । \* युक्तमिति \* दुःखजनमप्रश्चित्रते - पिमध्याज्ञानागामुत्तरोत्तराषाये तदनन्तराभावादपवर्ग इति गीतमः स्त्रे मिध्याज्ञानाषायस्य मोक्षसाधकत्वेन कथताद्युक्तम् । \* अविद्या

चाइ।नं इतिनैव नश्यति । ततो इतिपयोगित्वेन व्याख्यानव्ये वेदान्तेऽध्यारोपापवादव्यतिरेकेण व्याख्यानमयुक्तप् । अतो यथाकथि अद्याद्यानेऽपि पुरुषार्थासद्धेन कोऽपि दोषं इति चेद ।

चान्नानिमिति \*। अनित्याशुचितुःखानात्मसु नित्यशुचिसुखात्मख्या-तिरविद्येति पतञ्जलिसूत्र उक्तं भावरूपमञ्जानं, न तु ज्ञानाभावः। योगभाष्ये, अमित्रो न मित्रं, न वा मित्राभावः, किन्तु मित्रविरुद्धमः म्पदिति द्वान्तेन ज्यासपादेरेव भावक्रपताया उक्तत्वादिति । तन-भ्रायमर्थः । शास्त्रस्य खार्थाबाधने य आग्रहः क्रियते स शास्त्रख-कपं विचार्य कार्यः । न हि शास्त्रत्वेन शास्त्राणामुपादेयता येन स युक्तः स्यात् । किन्तु पुरुषार्थत्वेन । पुरुषाश्च नानास्वभावाः स्वस्वोन पयोगिशास्त्रमाद्रियन्ते । तत्नेदं शास्त्रं मोक्षसाधकं मुमुक्षूपयोगि । मोक्षस्त्वभियुक्तैरविद्यानिवृत्तिसाध्यतयोक्तत्वादविद्यानिवृत्तिरूप ए-वात्र वक्तव्यो, न तु स्वरूपात्मकः । तस्याजन्यत्वात् । तत्र च साधः मानामनुपयोगेन तदुपदेशवैयर्ध्यप्रसङ्गाच । नचाविद्यानिवृत्तेर्जन्य-त्वे कदाचित् तन्नाशः शङ्घः। ध्वंसरूपत्वात् । अन एव जन्यभाव-त्वेन नश्वरत्वेन व्याप्तिराद्भियते, न तु केवलं जन्यत्वेन । तनश्च सा-धनसाध्यो मोक्षोऽविद्यानिवृत्तिरूप एवेत्यविवादम् । तत्र साधनवि• चारे यद्यपि दर्शनान्तराभिमानिभिः साधनान्तराणि कर्मसमुच्चि-ततर्त्ताद्वधन्नानरूपाण्युक्तानिं । श्रीतेऽस्मिन् वेदान्तदर्शने केवछं क्षानमेव साधनम् । अविद्याया अक्षानरूपत्वस्य साधितत्वात् । वि-वक्षितशानमात्रेणेवं तन्निवृत्तिसिद्धौ साधनान्तराणां समुद्रचयस्य चापार्थत्वात् । ततो ज्ञानोपयोगित्वनैव वेदान्तव्याख्याने कर्तव्ये ऽध्यारोपापवादपक्षमपहाय स्त्रार्थपरत्वेन ब्याख्यानं नाभियुक्तजन-रुचिरम् । अतो यथाकयञ्चिद्वचाख्यानेऽपि ज्ञानोत्पत्त्या अज्ञाननिवृ-न्ती, ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवतीनिकपस्तकपावस्थात्मकपुरुषार्थसिद्धरप्र-त्यूहत्वात् पाषण्डित्वासुरत्वशास्त्रानर्थक्यादिक्रपाणां दोषाणां लेश-स्याप्यभावाद्जुचितोऽयमुपहास इति । एवं तेन स्वापहासे विनि-

न । पुरुषःथिस्य शास्त्राथिस्य वा स्वक्ष्पं शास्त्रैकसमधिगम्यं, न स्ववुद्धिपरिकल्पिनम् । अतः स्वबुद्धा शास्त्रार्थे परिकल्प्य तत्र वेदं योजयन्तो महासाहसिकाः सद्भिरुपेक्ष्याः ।

पुरुषार्थः पुनर्यथा वेदान्तेष्ववगतः । ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भ-वित, ब्रह्मविद्याप्नोतिं परम्, न स पुनरावर्तते, ततो मां तत्त्व-त्वो ह्यात्वा विश्वते तदनन्तरम्, श्रनाष्टीत्तः शब्दादनावृत्तिः श-

वारिते तस्यापत्रपत्वं वोधयन्तः स्वोक्तं स्थिरीकर्तुं तदुक्तं निषेध-न्तः प्रामाणिकप्राचीनरीतिमाद्यः \* नेत्यादि \*। अयमर्थः। यदुक्तं, पुरुषार्थायानि गास्त्राणीत्यादिना, तदङ्गीकुर्मः। परन्तु पुरुषार्थः शा-स्त्रार्थश्च की इशो विवक्षित इति विचारणीयमः । कि स्मार्त उत श्रीतः ?। तत्र नाद्यः। विरुद्धानां शास्त्राणां व्यासेनैव निराकरगााः तः । वाक्याभासयुक्त्याभासावष्टमभाः पूर्वपक्षवादिन इहोक्तिष्टन्ति । तत्र पदवाक्यप्रमाणज्ञनाचार्येशा वेदान्तवाक्यानां ब्रह्मावगतिपरत्व-प्रदर्शनाय वाक्यामासयुक्त्याभासप्रतिपत्तयः पूर्वपक्षीकृत्य निराकि-यन्त इति भवद्भाष्यकृतापि तन्तिराकरणाङ्गीकारात् । अतो द्वितीय प्वादरणीयः । तथा साति पुरुषार्थस्य ज्ञास्त्रार्थस्य च खरूपं श्रुत्येक-समधिगम्यं, न तु दर्शनान्तरवाक्यादरणेन खबुद्धिकविपतमिति सि-द्धम्। एवं सति पदवाक्यप्रमाणनिष्णातेनाचार्येण कार्यस्थायेव पूर्व विचारितत्वाद्ये तत्तद्धमीदिविचाराच्च धर्मविशिष्टब्रह्मझानमेव शास्त्रार्थी, न त्वध्यारोपापवादेन यावद्धमस्त्र्न्यव्रह्मावगतिः। अतः स्वबुद्धा तथा द्यास्त्रार्थे कल्पयित्वा तत्र वेदस्यैक्वाक्यत्वं वोधयः न्तो लोकान्तरीयभयराहित्येन महासाहसकर्तृत्वात सद्भिवेदानुसाः रिभिरसम्भाष्या इति । मोक्षस्याविद्यानिवृत्तिस्वत्वन्युदासायाहुः \* पुरुषार्थ इत्यादि \*।तथाचाविद्यानिवृत्तिरूपो मोक्षः कुत्रापि नोक्त इति त्वनमतीयः पुरुषार्थोऽपि काल्पनिक इत्यर्थः। एतदेव बोधियतुं वाक्यान्युदाहर न्ति \* ब्रह्म वेदेत्यादि \*। अत्र प्रथमं ब्रह्मभावी, हि-तीये परब्रह्मप्राप्तिरेव च फलत्वेनोच्यते । तृतीये च संसाराष्ट्र-स्यभावः । चतुर्धे गीतावाक्ये आप्तिस्वरूपं निष्कृष्यते । पश्चमे च

न्दादित्येवपादिभिः श्रुतिस्मृतिन्यायैश्रेह्मप्राप्तिरेव पुरुषाधित्व-म् । ब्रह्म च पुनर्न जीवस्यात्ममात्रम् । अज्ञानबद्वा । 'एकस्यव-

वैयासे सुत्रे तृतीयवाक्यार्थानेर्द्धारणेन जन्यभावत्वनश्वरत्वचोर्घाः प्तिर्निराक्रियते । अत्रायमाञ्चयः । भवद्भाष्ये न्यायसुत्रोपन्यासेनावि-द्यानिवृत्तेध्वेसक्रपत्वादनश्वरत्वं यदस्चित, तद् आश्रम्वासिके भा-रतीये पर्वणि महता प्रबन्धेन, त्यक्तदेहानां कुरुपाण्डवसैन्यानां व्या-सेन पुनर्देशिनानां स्वस्वपत्नीभिः सहैकरात्रिक्षतविद्वारामन्त्रणादि-कथनाद् ध्वंसस्याप्यनश्वरत्वं प्रायिकमेव, न तु नियमतस्तद्वद्धिः द्याकृताविद्यानिवृत्तेरीप स्वप्नप्रबोधन्यायेन च निवृत्तिसम्भवान्नान-इवरत्वं, गुणानामन्योन्याभिभवजननमिथुनवृत्तिनया सत्त्वेन रज-स्तमसोरिव ताभ्यां सत्त्वस्याप्यभिभवे पुनरप्यविद्योत्पत्तिसम्भवा-द्सङ्गनम् । अतस्तद्विहाय श्रीत एव ब्रह्मप्राप्तिरूपः पुरुषार्थ आदर्त-व्यः। नच तस्य नश्वरत्वं शङ्ख्यम् । न स पुनरावर्तत इति ब्रह्मप्रा-प्रस्यानावृत्तिबोधनेन तस्यानद्वरत्वनिश्चयात् । जन्यभावत्वेन न-श्वरत्वेन व्याप्तर्लीकिकत्ववोधनायैव सुत्रे शब्द।दित्यस्य हेतोरूप-म्यासात् । नच ब्रह्मणः सर्वगतत्वेन नित्याप्तस्वरूत्वादनाप्यत्व श्र-द्भाम् । आप्तस्वरूपत्वेऽप्युक्तगीतावाक्ये आप्तिस्वरूपविवरणेनेदानी तस्याभावादाप्यत्वस्यापि सत्त्वात् । एतदर्थापत्त्यैवान्तस्त्वबहिष्ट्ययो-रपि तत्र मन्तव्यत्वात् । नच श्वेनाश्वतरोपनिषदि, भूयश्चान्ते वि-श्वमायानिवृत्तिरितिमायानिवृत्तेर्मोक्षरूपत्वश्रावणाद्विद्यानिवृत्तेरप्य-नश्वरत्वं श्रीतत्वं च शङ्काम् । मायाऽविद्ययोभेदात् । 'विद्याऽविद्ये मम तनू विद्ध्युद्धव दारीरिणाम् । मोक्षबन्धकरी आद्ये मायया मे विनिर्मितं र्रात भगवता तयोः कार्यकारणभाववोधनात् । माया चा-विद्या च स्वयमेव भवतीति तापनीयश्रावितद्वैरूप्यपक्षेऽपि तयोर्भे-देन तन्नारायारपि भिन्नत्वान्मायानिवृत्तेरेव मोक्षत्वं, नाविद्यानिवृत्तेः। मायानिवृत्तिश्च मोक्षस्य पूर्वा कक्षेति परममोक्षत्वं ब्रह्मप्राप्तेरेष निश्चेयम् । तदेतवुक्तं \* ब्रह्मप्राप्तेरेच पुरुषार्थत्वमिति \* । यद्पि मो क्षस्य स्त्रात्मस्वरूपत्वेनानाप्यत्वमुक्तं.यश्च ब्रह्मणोऽविद्याशावल्याद्ञा-नषत्त्वं तद्व्यसङ्गतमिति श्रापनायाहुः \* ब्रह्म चेत्यादि \*। \*आत्ममा-त्रमिति \* मात्रं कात्रन्यें ऽवधारणे । कृत्स्नमात्मस्वक्म । तथाचा-

ममांशस्य जीवस्येव महामने । वन्धोऽस्याविद्यपाऽनादिविद्य-या च तथेतर' इति भगवना जीवस्यैवाविद्यावस्वपतिपाद्नात्।

तस्मान्न्यायोपद्वंहिनसर्वदेदान्तप्रतिपादिनमर्वधर्मवद् ब्रह्म । तस्य श्रवगामनननिद्ध्यामनैरन्तरङ्गेः जमदमादिभिश्च वांहर-क्रैगीतयुद्धे चित्ते स्वयमेवाविभूनस्य स्वमकाशस्य सायुज्यं पर्म-पुरुवार्थः। तस्मात् सर्वे वेदान्ताः स्वार्ध एव युक्तार्था इति न्या-यैर्वक्तव्यत्वाद् ब्रह्मणः समवायित्वाय समन्वयसूत्रं वक्तव्यम्॥३॥

एवं ब्रह्मजिज्ञासां प्रतिज्ञाय किलक्षणकं ब्रह्मेराकाङ्कायां जन्मादिस्त्रद्वयेन वेदपमाणकं जगत्कर्तृ समवायि चेत्युक्तम् ।

ऽस्मिन् वाक्ये जीवस्यांशत्वकथनेन खस्यांशित्वं योधयना भगवना न ब्रह्मणी जीवात्ममात्रत्वे निर्वारिते मोक्षस्यात्मक्रपत्वेनानाष्यत्वं निर् वारितम् । जीवस्याविद्यया वन्यक्यनेत ब्रह्मणोऽविद्यावस्वमपि नि-वारितमनस्तद्प्यमङ्गतमित्यर्थः । सिद्धमाहुः \* तस्मादित्यादि \*। नस्मादिनि 🛎 एकदेशिमनस्योपवृंहणविरुद्धत्वात्। 🛎 तस्येति 🗷 सः वेवेदान्तप्रतिपादितधर्मविशिष्टस्य ब्रह्मणः । \* स्वयमाविभूतस्येति \* नायमात्मेतिश्रुत्या साधनाधीनत्वे ब्रह्मावर्भावस्य वारिते आविर्भान वः स्वोक्तकरणेन प्रसादादेव भवनीति तेन स्वयमाविर्भूत-स्य। तथाच श्रीनानां स्मातीनां च ब्रह्मविपयाणां साधनानां चित्र कपायशोषण एव पर्यवसानात् तैरितशुद्धे चित्ते परमत्योमात्मके स्रति तत्राविर्मृतस्य ब्रह्मणः, सोऽश्तुत इतिश्रुत्युक्तं सायुज्यमेव स-चीत्कृष्टः पुरुपार्यो ध्वंसाप्रतियोगित्वात् । न तु त्रह्मात्मावगतिमात्र-म् । अतस्ताद्ध्येन यधाकधिवद् वेदान्तव्याख्यानमयुक्तित्यर्थः । एवमेकदेशिमनानि व्युदस्य पूर्वीकं सूत्रप्रयोजनं निगमयन्ति \* तः स्मादिखादि 🗝॥

इति तृतीयाधिकरणम्॥३॥

अतः परं प्रस्तोष्यमाणत्रन्थावतरणाय पूर्वोक्तस्य दास्त्रार्थसं-ग्रहरूपत्वं वोधयन्तस्तद्रर्थमनुवद्नित क एवं ब्रह्मेत्यादि × । तेन सि-

## एवं विसुत्र्या जिज्ञासालक्षणिवचारकर्तव्यता सिद्धा ।

तत्र ब्रह्मणि चतुर्द्धा तिचारः । स्वरूपसाधनफलप्रतिपाद-कानि मर्ववेदान्तवाक्यानि त्रिधिधानि मनान्तरिनराकरणं च । सत्र स्वरूपे विचारिते मनान्तरिनरासच्यतिरेकेण साधनफलयो-रनुपयोगात । अतः प्रथमं स्वरूपनिर्णयः । तद्नु मनान्तर-निरासः । तद्नु साधनानि फलं चेति । तत्र प्रथमेऽध्याये स्व-रूपवाक्यानि विचार्यन्ते तानि द्विविध नि । सन्दिग्यानि, निः-सन्दिग्यानि च । तत्र निःसान्दिग्यानां निर्णयो न वक्तच्यः । सन्दिग्धानि पुनश्चतुर्विधानि । कार्यप्रतिपादकान्यन्तर्यामिप्रति-

द्धमाद्यः \* एवं त्रिसूत्र्येत्यादि \* कर्नेष्यतापदस्य जिज्ञासादिपदैः प्र-त्येकं सम्बन्धः। \* सिद्धंति \* सुचिना। तथाच पूर्वसूत्रे जिह्नासाप-दमहिस्रा शानेच्छास्मारणेन,अविशात विजानतां विशातमा रेजानताः मिति ब्रह्मस्वक्रपमयीदावीयनाद् ब्रह्मज्ञानीत्तरमपि तत्याः करणाव-इयकता सुचिता। द्वितीये स्वरूपलक्षगामनुक्त्वैव कार्यलक्षण-क्यनेन तस्य गीणत्वनिवारणात् तत्करणावश्यकता सचि-ता । तृतीये समवायित्वनिर्णायकहेतुकथनेन विरुद्धधर्मा-श्रयत्वबोधनाद् विचारकरणावश्यकता च सुचितेति त्रिसुत्रयुक्त एवार्थोऽम्रे विशेषाकारेण बोधनीय इत्यर्थः। तमेव वैशेषिकं बोध-यितं प्रकारमाहः \*तत्र ब्रह्मणीत्यादि \*। अत्राध्यायार्थकमनियमे त-सदुपजीव्योपजीवकभावं हेतुत्वेनादुः \* तत्र खरूप इत्यादि \*। त-थाचैवं चतुर्द्धा विचारः शास्त्रार्थः । तत्तद्विधाविचारस्तत्तदध्या-यार्थ इत्यर्थः । प्रथमाध्यायस्य विशेषाकारेणार्थमाहुः \* तत्र प्रथम इति \*। \* निःसन्दिग्धानीति \* सत्य ज्ञानमनन्तं ब्रह्म विज्ञानमान-म्दं ब्रह्मत्यादीनि । \* न वक्तव्य इति \* निर्णयस्य सन्देहनिर।सार्थ-त्वात् तेषु च तस्याभावान्न वक्तव्यः । तथाच स्वक्रपनिक्रपकत्वेऽपि सन्देहाजनकत्वादेव तद्विचारो व्यासेन न क्रियत इत्यर्थः । पाद-संख्यायां हेतुभृतां विधामाहुः \* सन्दिग्धानीत्यादि \*। प्रथमपादार्थ-माहुः \* तत्रेत्यादि \* । निर्णेतव्यानां वाक्यानां विधां वद्ति ।

पादकान्युपास्यरूपमितपादकानि म्कीर्णकानि चेति । तत्र म-यमपादे कार्यवाक्यानां निर्णय उच्यते । सच्चिदानन्दक्षेणा-काशकायुतेजोवाचकवाक्यानि षड्विधान्यपि निर्णीयन्ते । झ-न्यत्रान्यवाचकान्यपि वेदान्तेषु भगवद्वाचकानीति ।

म्संखिदित्यादि संविचदानन्दरूपेण कारणं निर्दिश्य कार्यप्रतिपास्र कानि, आकाशवायुतेजोवाचकराव्येन कारणं निर्दिश्य कार्यप्रतिपा-दकानीत्येवं पड्विधान्याधे पादे निगींयन्त इत्यर्थः । नन्वन्यवादः कैं: शब्देः कुतो निर्देश इतिशङ्कानिरासायाद्यः 😤 अन्यनेत्यादि 🐣 तथाच तेषां नैसर्गिकराकिवोघनेन भूताकाशादिषु प्रदालक्षणसा-तिव्यातिपरिहारायैर्व निर्देश हीत बोधियतुमयं निर्माय इत्यर्थः। एवः मुपोद्घातेनार्थकथनादि बोधितम् । विचारस शास्त्राधित्वाज्जिहा-सास्त्रस्य सर्वेत्र विषयिविषयभावः सङ्गितः। शास्त्रस्याध्यायेषु तेषां खपादादिषु पादानां स्वावयवेषु सामान्यविशेषभावः । अधिकरः षानां परस्परमन्यान्या पव सङ्गतय उन्नेया इति । सङ्गतिस्वनः म्तराभिघानप्रयोजकाकाङ्काजनकहानविषयोऽर्थः । १दं वाक्यमेत-द्वाक्यानन्तरं कस्मावुक्तमीहशी या जिज्ञासा सा भनन्तराभिधान-श्रयोजकाकाङ्का । तब्जनकं तत्स्वरूपयोगि यच्हानं तत्र विषयत्वेन योऽर्घः प्रकाराते सोऽर्घः सङ्गतिराद्धवाच्यः। तङ्गदाश्च षट्। 'स॰ प्रसङ्ग उपोद्घातो हेतुताऽवसरस्तथा। निर्वाहकैककार्यत्वे पोडास-ङ्गतिरिष्यतं इत्यभियुक्तोक्तेः। तत्र स्मृतस्योपेक्षानईत्वं प्रसङ्गः। प्रकृतार्थसाधकत्वमुपोद्घातः । उपजीन्योपजीवकभावो हेतुतः । सा सापेझत्वादुमयसँग्राहिका । अप्रतिवन्धकीभूनजिज्ञासानिष्टतावव-रयवक्तव्यत्वमवसरः । निर्वाहप्रयोजकता निर्वाहकत्वम् । एकजाती-यकार्यजनकत्वमेककार्यत्वम् । इदं च सङ्गत्यभिधानमानोपयोगि-त्वात् स्वत्त्पकथनमात्रम् । लक्षणं तु प्रसङ्गाद्यन्यतमत्वमेव । तेन पूर्वस्येष्टसाधनत्वाधाराधेयमावादावव्याप्तावपि न दोप रिति नैया-यिका आहुः ॥ वयं तु, सावधानपुरुपप्रयुज्यमानवाक्यप्रयोजकन्वेन

तत्र लक्षणिवचार एव सदूपाणां वाचकता निर्णाता । विद्रुपस्य ज्ञानप्रधानस्य निर्णायार्थमीक्षस्यिकरणमारभ्यते सन् प्रभिः सूत्रैः । सप्तद्वारकानस्य । तत्रैवं सन्देहः । ब्रह्मणः स्वप्रकाशत्वेन सर्वप्रमाणाविषयत्वाद् यतो वाचो निवर्तन्त इति श्रुतेश्च विचारः कर्त्व न शक्यते। स्वप्रकाशत्विवरोधात् । श्रुति-विरोधाच्च । आहोस्विद् विरोधपरिहारेण शक्यत इति । कि तावत् प्राप्तम् । न शक्यत इति । कुतः ।

स्मृतस्योपेक्षानर्हत्वमेव सङ्गतिः। हेतुतादयः सर्वे उपेक्षानर्हत्वस्यैव प्रयोजका धर्मास्ते तद्बोधकतया सङ्गतित्वेनोच्यन्ते । तत्रेयत्तानिया-मकस्यासमद्दर्शनेऽनुक्तत्वादन्येषामपि संप्रहो न बुष्ट इति रोचयामहे। तत्र जनमाद्यधिकरणे जगदुत्पत्यादिकपसदात्मककार्यनिकपणेव सा-मान्यतः कारणतया विशेषतः कर्तृतया च स्वरूपं निरूपितम् । स-मन्वयाधिकरणे च सर्वत्र ब्रह्मणः समनुगतत्वादुपादानतया विशे-षतस्तिश्रक्षपितम् । तत्र यतः सामान्यतः सिद्धं तद्नुवद्नित \* तत्ने-स्यादि \* उक्तविधेषु चाक्येषु पूर्वसूत्राभ्यां कृते लक्षणविचार एव सद् इत्यते यैसेषां सदेव सीम्येदमप्र आसीदित्यादिवाक्यगतानां पदानां ब्रह्मवाचकता निर्णीता। कार्यस्य सदात्मकत्वेन तत्कारण-भूतं ब्रह्मैव सच्छद्दैर्वाक्येषूच्यत इति निर्णयः कृत इत्यर्थः । अतः परमग्रिमाभिकरणप्रयोजनमाहुः \* चिद्रपस्येत्यादि \*। निर्णयप्रयो-जनमग्रिमसूत्रे स्फुटीमविष्यति । \* सप्तेद्वारत्वादिति \*पञ्च चक्षुरा-दीनि मनो जीवश्चेत्येवं सप्तद्वारत्वात् । तथाचान्यत्र गुणवाचका अपि शानादिशब्दा वेशन्तवाक्यविशेषेषु ब्रह्मवाचका इति बोधः माय सप्तसुत्रागीत्यर्थः । संशयस्याकारमाद्यः \* तत्रैवमित्यादि \*। # स्वप्रकाशत्वेनेति \* तमेव भान्तमनुभाति विश्वमितिश्रुत्या स्वप्र-काशत्वेन । अस्वप्रकाशत्विविरोधादिति अप्रमाणविषयत्वे तज्ञानस्य प्रमाणतन्त्रत्वेन स्वप्रकाशत्वाभावेन तद्विरोधात्। \*श्रुतिविरोधादि-ति \* विचारस्य मनोवाग्विषयत्व एव सम्भवेनोक्तश्रुतिविरोधात्।

ज्ञापनार्थं प्रमाणानि साम्निक्षितिमार्गतः ।
सर्वधाऽविषपेऽवाच्येऽव्यवहार्ये कुनः प्रमा ॥
ऐहिकामुष्मिकव्यवहारयोग्ये हि पुरुषप्रवित्तः। प्रवृत्त्यर्थं हि
प्रमाणानि । ब्रह्म पुनः सर्वव्यवहारातीनिमिति । नन्वेतदाप वेदादेवावगम्यत इति चेत् तर्हि वाधितार्थपतिपादकत्वान्न वेदानता विचार्यितव्या इति प्राप्ते । उच्यते ।

विधिकोटिस्तु स्फुटैव । पूर्वपक्षयुक्ति गृह्णनित \*शापनार्थमिखादि \*। \*सिन्नकर्पाद्मार्गत इति \* आदिपदेन सहकारीणि । मार्ग उपायः । \*सर्वथाऽविषय इति \* स्वप्रकाशत्वेन मनोनिवृत्तिश्रुत्या च सर्वप्र-माणाविषये । \* अवाच्य इति \* वाङ्निवृत्तिश्रुत्या सत्यज्ञानादिपदै-रपि लक्ष्यत्वादवाच्ये । अञ्यवहार्यत्व विभजन्ते । \* एहिकेत्यादि \* ब्यवहारो नाम मनोमात्रेन्द्रियप्राग्यजन्यपुरुषप्रवृत्तिरूपो ब्यापारः। \*सर्वेद्यवहारातीतमिति\* लोकिकवैदिकव्यापारानर्हेम्\*। \*पति-ति \* अविषयत्वादिकम् । \* वेदादिति \* न तत्र चक्षुर्गच्छति न वाग्गच्छति नो मनो न विद्यो न विजानीमो यथैनदनुशिष्यात् । अ-न्यदेव तद्विदितादथो आविदितादधील्यादिकपात् । अयमर्थः । प्रमाणैहिं द्रव्यगुणिकयादिरूपाः पदार्था लौकिकालैकिकमिकिकर्पण यथाई प्रमीयन्ते । ब्रह्म त्वस्थूलादिवाक्यैरतद्रूपत्वादसङ्गत्वेनासन्निः क्रप्टत्वाच सर्वप्रमाणाविषयम् । अनद्भुपत्वादेवे च नामाख्यातनिपा-तोपसर्गकपचतुर्विधपदजाताप्रतिपाद्येनया अवाच्यम् । अवाच्यत्वा-देव वैदिकव्यवहाराद्रप्यतीनम् । तदेतत्सर्वभिष्रेत्य, यतो वाच इत्यान दयस्ततो वागादीनां निवृत्ति तस्य विदिताविदित।न्यत्वं च आवय-न्तीत्यतस्तद्विचार्यम् । तस्याविचार्यत्वादेव तत्प्रमितिफला वेदान्ता अष्यविचार्याः । अथ ब्रह्मण एवंक्रपतापि वेदादेव।वगम्यत इति त-स्याप्रमेयत्वज्ञानायैव विचार्या वेदान्ता इति विभाव्यते, तदा तु स्वब्यापारेण तत्समपेयन्तस्तस्य तथात्वं वोधयन्तीनि, मम माता चन्ध्येतिवाक्यवद् वःधितार्थप्रतिपादकत्वादेवाविचार्यो इति। एवं पूर

# ईक्षतेनीशब्दम् ॥ ४ ॥

न विद्यते शब्दो यवेत्यशब्दं मर्नवेदान्ताद्यमतिपाद्यं ब्रह्म न भवति । कुतः । ईक्षतेः । सदेव सौम्येदमग्र प्रासीदेकमेवा-द्वितीयामत्युपक्रम्य तदेक्षतं बहु स्यां प्रजायेयेति । तत्तेजोऽस्ज-त । तथाऽन्यत्र । प्रात्मा वा इदमेक एवाग्र प्राप्तीत् । नान्यत् किञ्चन गिषत् । स ऐक्षतं छोकानुस्जा इति । स इमाँ छोकान-स्जतेति । स ईक्षाञ्चके । स प्राणमस्जतेत्येवमादिषु मृष्टिवा-क्येषु ब्रह्मण ईक्षा प्रतीयते ।

### र्षपक्षमुक्तवा सिद्धान्तं वक्तुं सुत्रं पठन्ति ।

#### \* ईक्षतेनीशब्दम् \*।

व्याकुर्वन्ति \* नेत्यादि \* । ननु ब्रह्मणो वेदान्ताद्यात्मकदाह्यप्रितिपाद्यत्वे ईक्षितिधातुं नर्देशस्य कथं हेतुत्विमित्याकाङ्कायां विषयवाक्यान्युदाहरन्ति \* सदेवेत्यादि \* । अत्र प्रथमं वाक्यं क्वान्दांग्यस्थमः । द्वितीयमाध्वलायनानामैतरेयोपनिषत्स्थमः । तृतीयं प्रश्लोपनिषदः षष्ठप्रश्रस्यम् । \* मिषदिति \* व्यापारं कुर्वत् । आदिपदेनादिसृष्टिविषयकेक्षणघिटनानां, ब्रह्म वा इदमत्र आसीतः स्वयम्भवेकमेव तदेक्षतं महद्वैयक्षं तदेकमेवास्मि इन्ताइं मदेव मन्माप्तं द्वितीयं
तदेव निर्मम इत्यादीनां संग्रहः । तथाच, न केवलमीक्षतिविद्वाणो
वेदान्तशब्दप्रतिपाद्यत्वे हेतुभूतः, किन्तु वाक्यगतः । तेन च
स्वार्थप्रत्यायने वाक्येषु ब्रह्मकर्तृकेक्षा प्रतीयते । ईक्षा च पर्यालोचनम् एवं करिष्यामीत्यध्यवसायः । सोऽत्रताहशः इति
कार्यवलादुक्षीयते । अतं एनाइशेक्षावोधकनेक्षातिना यत्रवं पूर्वमव्यवहायंत्वेऽपि पश्चाद् व्यवहायंत्वेन प्रतिपाद्यत्वाभावस्तत्र तत्रवन्
मीक्षणकर्तृत्वेन प्रतिपाद्यत्वाभाव इति व्याप्तिवेष्ट्यत इतीक्षतेहेतुत्विमत्यर्थः। एवं सर्वत्र हेतुशोधनप्रकारो वोध्यः। ननु प्रतीयता-

किमनो यद्येवप । एवमेनत् स्यात् । मर्वन्यवहारप्रमाणा-तिनोऽपि इसाञ्चले लोकस्र्ष्टद्वारा न्यवहायों भविष्यामीनि । अनो यद्या यद्या कृनवॉस्तथा तथा स्वयमेवोक्तवान् । पूर्वक्षं फलक्षं च मृष्टस्वांशपुरुषार्थत्वाय । ततश्च ममाणवलेनाविषयः, स्वेच्छया विषयश्चेत्युक्तम् ।

नतु सर्वप्रमाणाविषयत्वे दृषिते केवलवेद्विषयत्वं कथं सि-द्धान्तीक्रियते । उच्यते । चश्चराद्दीनां प्रामाण्यमन्यमुखानिरीक्ष-कत्वेन, न स्वतः । भ्रमानुत्पचिष्रसङ्गादः । सन्वसाहिनानामेव

मीक्षा, तावता प्वांक्तिवरोधस्य कथं परिहार इति पृद्धित क्षिःमतो यद्येविमिति । असमाद्यते अपविमादि तथाच ब्रह्मणः प्र्
वांकरूपत्वस्येक्षायाश्च श्रुतिसिद्धत्वाच्छ्रोतत्वेनेकतरवाधस्याप्यतुः
चितत्वाद् विरुद्धभ्रमाधारत्वस्य ब्रह्मणि भूपणत्वात् तस्याप्यत्यः
देव निर्द्धिताद्या अविदिनात्, तद्जित तस्त्रजतीत्यादिश्रुतिसिद्धत्वाद्यमिर्छानीमक्तोपादानवादमुपगच्छता तस्याप्यङ्गीकाराचैवमीक्षाकार्रासद्धौ सुखेन मिद्धाति विरोधपरिहारे ब्रह्मणो विचार्यत्वस्यापि सिद्धिमादशब्द्धकृतिवोधकत्वेन वेदान्तानामप्यवावितार्थत्वात्
तेपामपि विचार्यत्वर्सिद्धिरित्यर्थः । एवं करणकथनयोः प्रयोजनमाहुः अपृवंमित्यादि शस्त्रांज्ञा जीवास्तद्वपयोगिपुरुपार्थत्वं नेजः प्रमुतीनां भवत्वनीच्छ्या पूर्वे प्रथमनो रुपं प्रजादिशस्त्रवार्यं
द्यरिरं फलरुपं लोकादिकं च स्पृम् । तथाचैतेयां पुरुपार्थत्वेन
जीवाशास्यत्वायेवं कृत्वा तत्कर्तृतया फलदातृतया च स्वस्य व्यव
द्यर्थत्वं च कृतवानिति तत्सम्पादनं प्रयोजनिमित्यर्थः। तेन सिद्धमाहः अतत इत्यादि अ।

अत्र प्रत्यविन्छते \* निवस्यादि \*। \* केवलवेदविषयत्वं कः धिमिनि \* सर्वप्रमाणानां तुल्यत्वेनाविशेषात् केवलवेदवेदात्वं प्रक्षः णः कयोपपत्येत्पर्धः । अत्र समाधातुमुपपत्तिमाहुः \* उच्यत रिव्यादि \*। न हि प्रमाणानां प्रामाणयं तुल्यम । तथा सित श्रीकरज्ञः

चक्षुरादीनां प्रामाण्यात् । भतो निर्पेक्षा एव भगवित्रःश्वाम-रूपवेदा एव प्रमाणाम् । सङ्केतप्रहस्तु वैदिक एव वेदविद्धिः कृतः।

तादिविषयकश्चाञ्चषम्रमो न स्यात् । हेतुषु चामासना न स्यात् । शब्देषु च वाषयप्रामाण्यविभागो न स्यात् । अतश्चश्चरादिमनोऽन्तानां तदुपजीविनां च प्रामागयं न स्व-तः, किन्तु परमुखनिरीक्षकत्वेनान्याधीनम् । यदधीनं तत् सत्। सत्त्वगुण एव प्रकाशकत्वात् । तत्सहितानामेव तेषां प्रमाण्यात् । तस्य यदा गुणान्तरेणोपमइंस्तदानुग्राहकाभावेन तेषां नैर्बल्याद्रपा-माण्यमेव । सत्त्वशुद्धिस्तु वेदोदितयथावस्थितसाधनैरेवेति तेषां स-र्वेषां सुदूरवर्तिनाऽपि वेदस्यैव स्वसार्थकत्वार्थमपेक्षा । वेदस्य तु न कथमापे तद्पेक्षा। जैमिनीयादिनये तस्यापौरुषेयत्वात्।काणादा-दिनये चेश्वरजन्यत्वात् । अतोऽन्यनिरपेक्षा वेदान्तनये भगविन्नः-श्वासरूपत्वेनैवसिद्धा आस्तिकमात्रमते अविप्रतिपन्ना वेदा एव प्र-माग्राम् । अतः सर्वेप्रमाग्राविषयत्वेऽपि सर्वेनिरपेक्षत्वाद्भगविन्नः इवासरूपत्वात् सर्वोस्तिकोपजीव्यत्वाच्च वेदैकैविषयत्वं सिद्धा-न्तीक्रियते । तथाचैषा युक्तिरित्यर्थः।नन्वेवंक्रपत्वेऽपि वेदस्य न सर्वेनिरपेक्षत्वम् । ग्रब्दत्वात्। शब्दस्य बोधकतायाः पदपदार्थसः म्बन्धग्रहाधीनत्वात् तद्वहस्य च प्रयोजकप्रयोज्यव्यवहाराधीन-हवाद्, चस्तुनस्तु ब्रह्मणोऽन्यवहार्यत्वेन तन्न सम्बन्धग्रहस्य दौर्घट्याद् बोधकताया अभावेन वेदविषयत्वसाधनमप्यनर्थकमेवेत्याशङ्कायामा-हुः \*सङ्केतत्यादि \*। नैवमबोधकत्वं सापेक्षत्वं वा शङ्कनीयम् । यतः सदेवेत्यादिसन्दर्भ एव तेजःप्रभृतिसृष्ट्युत्तरमेव श्राव्यते। तेषां खल्वे-षां भूतानां त्रीण्येव बीजानि भवन्त्राण्डजं जीवजमुद्धिज्ञमिति। संयं देवतैक्षत इंन्ताहमिमास्तिस्रो देवता अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य नामरूपे व्याकरवाणी।ते । नहि तदानीं वैदिक्या इतरा कापि सृष्टिन वा वदविद्धच इतरे पुरुषा, न वा भगवतोऽन्यः कश्चिच्छिश्नक इति प्र-थमतः सङ्केतप्रहो वैद्धिक एव प्रपञ्चे वेदविद्धिर्भगविच्छक्षया घा भ-गवद्दसमनीपया वा भगवद्दिन्छामात्रेणेव वा कृत इति तथा गू-

आकृतिमात्रार्थं छोकापेक्षा । अनिधगनार्थगन्तृ च प्रमाणं, स्रोकानिधगत इत्यर्थः । यज्ञवसणोरलोकिकत्वं विद्धमेत्र ।

हीनसम्बन्धस्य वेदस्य नावोधकत्वं, न वा लौकिकसापेक्षत्वमित्यर्थः। प्वमेव पुरुपसूक्ते ऽपि सहस्रशीग्गों महापुरुपाद्विराजन्तन्मध्यगानां च सष्ट्यादिंकं श्रावित्वा, 'वेदाहमेनं पुरुषं महान्तमादित्यवर्णे त-मसस्तु पारे । सर्वाणि रूपाणि विचिन्त्य धीरो नामानि कृत्वाभिव-दन् यदास्त' इत्यादि मन्त्रत्रयं पठ्यते । तत्रास्मिन् मन्त्रे हेतुः पूर्वप-क्षनिरासे । अस्मिन् प्रपश्चेऽनादित्वपरमाणुजन्यत्वगुणजन्यत्वादिश-ङ्का महाति पुरुषे च शवलत्वादिशङ्का न कार्यो। तत्र हेतुः, 'तमसः पार' इति । अस्य पदद्वयस्य महापुरुषे सर्वेषु क्रपेषु च देहलीदीप-न्यायेन सम्बन्धः । यदास्त इति यत्पदं हेतुवोधकम् । तेनास्मिन् गन्त्रं ह्यान्द्रोग्यवदेव सर्वे सृष्टिसहपर्माभविद्युत्वेन भगवत एव शिक्षकत्वं च बोधिनम् । नतां द्वितीये, 'धाता पुरस्ताद् यमुदाजहार शकः प्रवि-द्वान् प्रदिश्खतस्तः । तमेवं विद्वानमृत इह भवति नान्यः पन्था अप-नाय विद्यते' इति मन्त्रे धातुः प्रथमं तद्योद्धृतया तद्वक्तृत्वं शकस्य दिशां देवतानां श्रोतृत्वं चोक्त्वा उत्तराईं केवलस्यैव सर्वकीतृत्वेन सर्वात्मकत्वेन यद्देवनं तस्य फलमाह । ततस्तृनीये, 'यद्गेन यशमयः जन्त देवास्तानि धर्माणि प्रथमान्यासन् । ते ह नाकं महिमानः सच-न्ते यत्र पूर्वे साध्याः सन्ति देवां इतिमन्त्रे ताहरो यहे सिद्धानामेव धर्माणां प्रायम्यं नत्फलं चाह । नेनापि पूर्वोक्त एवार्थः सिद्धः । पन-देव श्रीभागवतद्वितीयस्कन्ध उपवृद्धितम्। 'यदास्य नाभ्यान्नलिना-दहमासं महात्मनः। नाविदं यज्ञसम्भारान् पुरुषावयवादने । तेपु यहस्य परावः सवनस्पतयः कुशा' इत्यारभ्य, 'तमेव यहपुरुषं तंनैः वायजमीश्वरम्' इत्यन्तेन । अतो वदैकसमधिगम्यत्वसाधनं नानर्थ-कमिति । ननु भवत्वेवं तदानीन्तनानां, तावनेदानीन्तनानां कयं मन ङ्केनप्रह उपायाभावात् । तथा सनीदानीं तु स दोपसदवस इत्यन -: साहुः \* बाक्तीत्यादि \*। \* बाक्तिमात्रार्थमिति \* बाक्त्यवधा-रणार्थम् \* सिद्धमेषेति \* तवमतेऽपि सिद्धमेव। तथाच यथा दा-

लौकिको व्यवहारः सन्निपातक्रपत्वात् पुरुषार्थासाधक एव। तर्हि

रवमार्तिकांद्युपकरणे गृहीतसङ्केताः सौवर्गोऽपि तस्मिस्तया आर्छ-त्या सङ्केतमवधारयन्ति, तथात्राप्तवाक्याद् यादग्रो लौकिकस्तादशे वैदिकेऽपि प्रपञ्चे सङ्केतमृत्रधारयिष्यन्तीतिबोधनार्थे, यथा सौम्यैकेन मृत्पिगडेनेत्यादीनां लोकिकदद्यान्तानां श्रुतावप्यादरणादिति लोकि-कानां पुरुषाणामेव परावेक्षत्वं, न वेदस्य । यदि चैवमपि सापेक्ष-त्वमेवति विभाज्यते तद्दां तु धर्मब्रह्मग्रोरिप बोधने छोकप्रसिद्धप-दादिसमभिन्याहारसापेक्षत्वादनपेक्षताये तिलाञ्जलिरेव प्रदीयता-म् । तथाऽनधिगतार्थगन्तृत्वस्यापि प्रसिद्धेपदसमभिव्याद्वारश्चन्य-तायामबोधकताया पवापत्तेर्धमों ऽपि न बुद्ध्येतैव । तथा निषेधावधि-भूतब्रह्मस्वरूपमपि लोकप्रसिद्धमर्थमेव निषिद्ध्य बोध्यत इत्यस्ति तृद्बोधने ऽपि लोकापेक्षेति तदभावे तदपि न बुद्ध्येत । अथ तस प्र-सिद्धान्यपि पदादीनि वैदिकान्येवेति न दोष इति चेत् तर्ह्यत्रापि ब्यवहारं वैदिकमेवानुसन्धत्स्व । ईदानीं विष्ठूयमांनेऽपि तस्मिन् भगवता, 'मां विधत्तेऽभिधत्ते मां विकल्पापोद्यते ह्यहम् । पतावान् सर्ववेदार्थः शब्द आस्थाय मां भिदाम् । मायामात्रमनूचान्ते प्रतिषि-द्धा प्रसीदतीति' श्रीभागवते कथनात् । अतो धर्मब्रह्मबोधन इव वैदिकप्रपञ्चबोधने आकृतिमात्रार्थे लोकापेक्षायामपि न दोष इत्य-र्थः । तदेतदुक्तं, \* सिद्धमेवेत्यन्तेन । नन्वेवं लीकिकव्यवहारादरे को दोष इत्यत आहु: \* लौकिक इत्यादि \* पकादशस्कन्धे, 'सिन्न-पातस्त्वहमिति ममेत्युद्धव या मितः । व्यवहारः सन्निपातो मनी-मात्रेन्द्रियासुभिरिति भगवता प्राकृतगुणान् प्रकृत्य मनभादिव्य-बहारस्य सन्निपातत्वकयनाव्छौकिकव्यवहारस्य सन्निपातकार्यत्वेनाsप्रामाणिकत्वात् पुरुषार्थासाधक इत्यतो नाद्रियत इत्यर्थः । एवं व्रह्मणो वैदिकव्यवहारविषयत्वमसहमानश्चोदयति \* तहीं सादि \* यदि सुत्रकृत एवं ब्रह्मणो वैदिकव्यवहारविषयत्वमभिषेतं स्यात् तर्हि शब्दमात्रस्य नाशब्दमिखनेन कथं ग्रहणं कुर्यात् । नावेदं, नान वेदान्तमिलेव वदेत्। अतो नायं सूत्रार्थ इलर्थः । अत समाद्ध- शब्दमात्रस्य कथं ग्रहणम् । वेदव्याख्यातृवाग्विषयत्वादिति ब्रमः।

ते \* वेदेश्यादि \* अस्य महतो भूतस्य निः श्वसितमेनद् यहग्वेदो यर्जुर्वेदः सामवेदोथवीङ्गिरस इतिहासः पुराणं विद्या उपनिषदः श्लोकाः सुत्राण्यनुवाख्यानानि व्याख्यानान्यस्यैवैतानि सर्वाणि निः-इवसितानीति मैत्रेयीबाह्मणे आवगाद वेदन्याख्यातृवाचामपि त-थारवेन ब्रह्मणसाद्विषयत्वंमपि सूत्रकृतोऽभिष्रेतमित्यतः शब्दशब्दम-द्दणमिति बूमः । तथाचैवमभिष्रेनत्वाद्यमेव स्तार्थो, नान्यः। सां-ख्यनिराकरणस्याभ्रे आनुमानिकाधिकरणे करिष्यमाणत्वेनात्र त-रप्रयोजनाभावात्। अतो गृहप्रविष्टचीरतुल्यस्य मिथ्यावादिन एव नि-राकरणायेदं सुत्रमित्यर्थः। नन्वेवं सति स्त्रत्वव्याख्यानत्वादीनां सूत्रान्तरादिष्चपि सत्त्वाद् व्याख्यानादिकमपि कुतो न संगृद्यत इति चेद्, उच्यते। 'कि विधत्ते किमाचष्टे किमनूद्य विकल्पयेत्। इत्यस्या हृद्यं लोके नान्यो महेद कश्चनेत्येकादशस्कन्धे घेदान्त-क्रद्वेदिव चाहमिति गीतायां च भगवद्वाक्याद् यथाविष्यतवेद-षेता भगवानेव। स तु, मां विधत्त इत्यादि, वेदैश्च सर्वेरहमेव वेद्य इति च वक्ति। यथा 'वदन्ति कृष्ण श्रेयांसि वहूंनि ब्रह्मवादि-नः । तेषां विकरपप्राधान्यमुनादो एकमुख्यता' इत्युद्धचप्रश्ने, 'का लेन नप्राप्रलये वाणीयं वेद्संक्षिता। मयादी ब्रह्मणे प्रोक्ता धर्मी यस्यां मदात्मकः। तेन प्रोक्ता च पुत्राय मनवे पूर्वजाय सा । ततो भृग्वादयोऽगृह्णम् सप्तब्रह्ममहर्षयः । ते भयः पितृभयस्तत्पुत्रा देव-दानवगुद्यकाः । मनुष्याः सिद्धगन्धर्वाः सविद्याधरचारगाः । छि-न्देवाः किन्नरा नामा रक्षः किंपुरुषाद्यः । बह्वचलेषां प्रकृतयो र-जःसन्वनमोभुवः । याभिर्भूतानिं भिद्यन्ते भूतानां मतयस्तथा । ययाप्रकृति सुर्वेषां चित्रा वाचः स्रवन्ति हि। एवं प्रकृतिवैचित्र्याः द्विद्यन्ते मतयो नृणाम् । पारम्पर्येण केषाश्चित् पावण्डमनयोऽपरे । मन्मायामोहितधियः पुरुषाः पुरुषपेभ । श्रेयो वदन्त्यनैकान्त्याद् यः थाकंम यथारुचि' इत्याचाह । अन्नाऽगृह्णन्तित्यस्य फिम्पुरुपाद्य इत्यन्तं पृथवंसम्बन्धः । बह्वीनां प्रकृतीनां 'चित्रवाक्निर्गमहेतुत्वम् ।

एतेन मनसैनानुद्रष्ट्रच्यामित्याप समर्थितप । तस्मात् सः-ष्ट्रचादिनतिपादका अपि नेदान्ताः साक्षाद् ब्रह्मनितपादका इति सिद्धम् ॥ ४॥

स्यादेतत्। कर्तृत्वमकर्तृतं च वेदे प्रतीयते ब्रह्मणः। यतो वा इमानि भृतानि जायन्ते, स भ्रात्मानः स्वयमकुरुते, नि-ष्कळं निष्क्रियं शान्ते निरवद्यं निरक्षनम्, असङ्गो ह्ययं पुरुष इस्रेत्रमाविवावयेषु। तत्र द्वेधा निर्णयः सम्भवति । सर्वभवनस-मधित्वाद्वरुद्धसर्वधर्माश्रयत्वेन, अन्यत्रवाधाद्यः। भ्रलोकिकापेक्ष-या लौकिकस्य जधन्यत्वात् कर्तृत्वादेलोकिसिद्धत्वात् कर्तृत्व-माध एव युक्तः । ईक्षसादिकं तु प्रकृतिगुग्रासम्बन्धादिष ब्रह्म-णो युज्यते । तस्माद्लोकिकसर्वभवनसमर्थत्वादिकल्पनापेक्षया

शेवन्तुं स्फुटमेव। तेन भगवदुक्तिविरुद्धस्य वेद्व्याख्यानत्वप्रतीतान्वपि तस्य व्याख्यानत्वाभाव एव सिद्ध इति तन्न संगृह्यन इत्यवन्धेहि। एवं शब्द्धाब्दोक्ति ख्युध्ययित्वा तेन सिद्धमाहुः \* एनेनेत्युक्ष्रम् दि \* एवं वेद्विकशब्दप्रतिपाद्यत्वसमर्थनेन मनसैवानुद्रष्टव्यमिति सिद्धं कामविवर्जितातिशुद्धमनसानुद्रष्ट्व्यमिति समर्थितम् । अ-पिशब्दात्, कश्चिद्धीरः प्रत्यगात्मानमैक्षित्रस्थित्वीन्धमपि संग्रहः । एवं व्यवस्थया विरोधपरिहारेण ब्रह्मणः सर्वप्रमाणाविषयत्ववद्विषय्यव्ययेः समर्थनेन यत् सिद्धं तिश्चगमयन्ति \* तस्माद्वित्यादि \* व्यवस्थाः समर्थनेन यत् सिद्धं तिश्चगमयन्ति \* तस्माद्वित्यादि \* व्यवस्थाः सद्यागात्माणगम्यत्वाद्वेद्दान्तानां ब्रह्मप्रतिपाद्धत्वन्ति विचारणीयत्वं सिद्धमित्यर्थः ॥ ४ ॥

अतः परं, गौणश्चेत्रात्मशन्दादिति द्विनीयं सुरुमयतारयन्ति स्यादेतिद्यादि ॥ कर्तृत्वमकर्तृत्वं चेति सचकारावुपादानत्वमनु-धादानत्वं च। अत पूर्वश्चिनौ हेतुत्वमात्रं प्रतीयते । तत्प्रकारान्त-रेणापि सम्भवतीत्यतो द्वितीयश्चत्युपन्यासः । तत्र कर्तृत्वं स्फुट-भिति तद्विरुद्धं निष्क्रियत्वं शान्तत्वं च । तृतीयश्चतौ । तथैगो- लौकिक एवान्यतस्वायो युक्तः । ततश्च सलस्वरूपाद्नयदेवैत-दिति स्वयमेवाशङ्का परिहरति सुवकारः ।

## गौणश्चेन्नात्सशन्दात् ॥ ५ ॥

ईसत्यादिगुणयुक्तः परमात्मा गौणः मक्तातगुणसत्त्व-सम्बन्धवानिति चेन्न तथात्वं वक्तुं ज्ञानयते । कुतः । आत्मश-व्हात् । आत्मा वा इदमेक एवाग्र आसीदित्युपक्रम्य, स ऐश-तेत्युक्तम् । आत्मशब्दः पुनः सर्वेषु वेदान्तेषु निर्गुणपरब्रह्मवा-चकत्वेनैव सिद्धः । तस्यैव जगत्कर्तृत्वं श्रुतिराहः । ननु चोक्त-मन्यतरवाधो युक्त इति । न युक्तः । स्वातन्व्याभावेन सगुणस्य कर्तृत्वायोगात् । वेदाश्च प्रमाणभृताः । ततः सर्वभवनसामध्यं-सेव श्रुतिवळलभ्यमङ्गीकर्तव्यम् ।

पादनत्वविरुद्धं निष्कलत्वं निरवद्यत्वं च । चतुर्व्यामसङ्ग इत्यनेना-सक्ते संसर्गस्य च निषेधः क्रियां विकारित्वं च विरूणद्धि । श्युक्त इति श्र उत्पत्तिशिष्टोत्पन्नशिष्टन्यायेनोपजीव्योपजीवकभावेन च वुद्धावारो हाद्युक्तः । श्र पतिदिति स्र शवलं खक्रपम् ।

अयुक्तत्वे हेतुमाहुः \* खातन्त्र्याभावेनेत्यादि \* कारकमात्रस्य स्वव्यापारं प्रति खातन्त्र्ये सत्विप यत कर्तृत्वस्य प्रवातन्त्र्यस्य कीर्तनं तत् कारकान्तरिनयामकतयेवातो गुणानामुपादानत्वे वा करणत्वे वाऽवश्यं कर्तृनियम्यतेव युक्ता, न तु प्रयोजकता। तथा सति तेपामव सृष्ट्यादिकार्ये खातन्त्र्येण ब्रह्मनियामकतया सगुणम्य खानन्त्र्याभावेन कर्तृत्वायोगादित्यर्थः। ननु गुणानां जडत्वेन खेतनार्धानत्वाक्र सगुणस्य स्वातन्त्र्यहानिस्तो गुगासम्बन्धिन्येव कर् कृत्वं युक्तामित्यत आहुः × वेदाश्चत्यादि \* अनपेक्षत्वाक्षिःश्वासहप्र खान्त्र वेदाः खतः प्रमाणभूताः। ते च, सदेव सोम्येर् दमग्र आसीद्, शात्मा वा इदमेक प्रवाग्न आसीदित्यादिष्ठ किश्व। मस्तिभातिनियत्वादिधर्मवद् ब्रह्मगतकर्तृत्वं लोके मतीयते । कार्यत्वात् । तस्मादात्मशब्दमयोगाद् गुणातीतमेव कर्त्त ॥ ५॥

विशेष्यान्वितेनेवकारेणेतरयोगं व्यवच्छिन्दन्तस्तदानीं केवलस्य शु-द्धस्यैवातमनः कर्तृत्वमावेदयन्ति । नच कालवाचकाग्रपदेन तत्स-न्ताया अपि बोधनादेवकारो नान्ययोगव्यवच्छेदक इति शङ्घम । बो-धनार्थमेव तथोक्तेः। कथमेतदितिचेदित्थम्।इयं हि श्रुतिः सर्वापेक्षया प्राथमिकं वृत्तान्तं विकातित्रैवकारेगा तिद्वतरयावद्व्यवच्छेदे भिन्नवि-धप्रमाणान्तरस्यापि व्यवच्छिन्नत्वात् तस्याप्यभावेनाम्रपदे प्रमाणा-न्तरसिद्धकालानुवादकतया वक्तुमशक्यत्वेन, एतस्यैव वाक्यस्य कालसत्ताबोधकत्वे चात्मासीत कालोऽप्यासीदित्येवं वाक्यभेदप्रस-क्षेन कालसत्ताया अशक्यवचनःवे केवलस्यात्मनोऽपि निरूपणमञ्चा-क्यमिति वाक्यस्याबोधकत्वे प्रसक्ते सृष्टगुत्तरव्यवहारानुसारेख स-र्वाधारतया प्रतीयमानो यः कालस्तुतुपरञ्जनेन पूर्ववृत्तान्तं वक्तीत्येवं बोधनार्थत्वं जानीहि । अत एव सृष्ट्युत्तरमपि केवलं ब्रह्मैवेति बो-धनाय सोऽनुवीक्ष्य नान्यदात्मनोऽपद्यदिखेवं श्रुखन्तरेऽप्युच्यते। एवं तदानीमितराभावे गुणानां सत्ता तदानीं वक्तुं न शक्यत इति न सगुणः कर्ता । नचोत्पत्तिशिष्टन्यायस्योपजीव्यन्यायस्य वा प्रष्टु-तिरत्र शङ्कनीया । विरुद्धधर्माधारत्वेन बाध्यवाधकमावामावात् । त्ततः श्रुतिबललक्ष्यं, श्रुतिलिङ्गवाक्यप्रकरणस्थानसमाख्याक्रपेषु षट्सु प्रमाणेषु श्रुतिबलसिसं ब्रह्मणः सर्वभवनसामर्थ्यमेवाङ्गीकर्तव्यमि-त्यर्थः ।

ननु मास्त्वेतं कर्तृत्वादिवाधस्तथापि कर्तृत्वस्य लीकिकत्वं ना-पैतीति तत प्वतद्वाधोऽस्त्वित्यत आहुः क्षिश्चेत्यादिक्ष। क्षिप्यत्वा-दीत्यादिपदेनाऽपहनपाप्मत्वसङ्ग्रहः । तथाच ब्रह्मधर्मस्य कर्तृत्वस्य लोके प्रत्ययेन तस्य कार्यासाधारण्याभावान्न लीकिकत्विमिति न त-त्प्रयुक्तोऽपि वाध इत्यर्थः । सिद्धमाहुः क्ष तस्मादित्यादि क्ष केनापि प्रकारेण वाधस्य वक्तुमशक्यत्वादात्मग्रव्दश्चातिक्रपमुख्यप्रमाणप्रमि-तत्वाच्च तथेत्यर्थः॥ ५॥ नन्नात्मशब्दोऽपि लोकवद् गौणोऽस्तु । लोके हि केन-चित् पृष्टो विष्णुमित्र आह्, यज्ञद्त्तो ममात्मेति । अत्र गौणत्त्र-सुपचार इसेवं माप्तेऽभिधीयते ।

### तन्निष्ठस्य मोक्षोपदेशातः ॥ ६ ॥

एनं हि श्रूयते । असद्वा इदमग्र आसीत्, ततो नै सदजायत, तदात्मानः स्वयमकुरुतेत्युपक्रम्प, यदा हानैष एतिसम्बदृश्येऽनात्म्येऽनिरुक्तेऽनिलयनेऽभयं प्रतिष्ठा विदन्ते, अय सोऽभयं गतो भवतीति । प्रापश्चिकधर्मरिहते ब्रह्मणि एतिस्मन्
पूर्वोक्तजगत्कर्तरि परिनिष्ठितो मुक्तो भवतीसर्थः । तत्र याद जगत्कर्ता गौणः स्याद तिम्नष्ठस्य संसार एव स्यान मोक्षः॥६॥

पवं द्वितीयसुत्रं क्याख्याय, तिष्ठिस्य मोक्षोपदेशादिति तुः तियस्त्रमवतारयन्ति \* नन्वात्मेत्यादि \* लोकवत्पदं विभजन्ते \* लोके हीत्यादि \*। तथाच मास्तु गुणसम्बन्धाद् गौगात्वमात्मनत्वधान्यात्मपदश्रुतेर्मुख्योपचारिकसाधारण्येन सन्दिरधत्वान्नानया निर्णय इति पूर्वपक्षाशयः । अत्र सूत्रं पठित्वा समादधते \* एवं हीत्यादि \* । \* असदिति \* लोकिकविलक्षणमन्याकृतम् । \* यदा द्येवत्यस्यार्थ-स्तु, यदा यस्मिन् कालं, द्येव निश्चयेनैव, एव साधक, पत्रस्मिन् पूर्वोक्तं ब्रह्मणि, अदृश्ये नामकपश्च्ये, अनात्म्ये आत्मन इदमात्म्यं श्रारीरं तद्रहितं, अनिरुक्ते विकारो हि विशेषयशान्निरुच्यते नत्विनकार इति विकारश्च्यत्वाद् विदिताविदितात् परत्वेन निर्वेषतुमश्च-क्यत्वाद्वा अनिरुक्ते, एवम्भूते ब्रह्मणि अभयं यथा स्यात् तथा प्रति-ष्ठां स्थिति विन्दते यत्र नान्यत् पश्यति नान्यच्ल्ल्णोति नान्यद् विजाननातित्येवंक्तपां प्राप्नोति, अथ तद्नन्तरमेष स साधकः, अभयं गतो सुक्ति प्राप्तो भवतीति । तदाहुः \* प्रापञ्चिकत्यादि \* सूत्रासर्दं निः णंयमाहुः \* तत्रेत्यादि \* तथाचास्यां श्रुताष्ठुपक्रमगतं कर्त्रभूतं व्रः

#### किश्च।

## हेयत्वावचनाच ॥ ७॥

इतोऽपि निर्मुण एव जगत्कर्ता । वेदान्तेषु सर्वत्र साधनो-पदेशे पुत्रादिवज्जगत्कर्ता हेयत्वेन नोपदिश्यते । यदि सगुणः स्यात पाकृतगुणपरिहारार्थं मुमुक्षुभिर्जगत्कर्ता नोपास्यः स्यात् । पुत्रादिवत् । भ्रत ईक्षसादयो न सगुणधर्माः । सूत्रत्रयस्य ईक्ष-तिहेतुसाधकत्वाचकारः । एवं सूत्रचतुष्ट्येन ईक्षतिहेतुना जग-त्कर्तृत्वोपपत्त्या सृष्टिवाक्यानां ब्रह्मपरत्वसुपपादितम् ॥ ७ ॥

अतः परं स्वतन्त्रहेत्नाह, स्वाप्ययाद, गतिसामान्यात्, श्रुतत्वाचिति सूत्रत्रयेण।

नतु किमर्थ हेत्वन्तराणि । साधकत्वे एकेनापि तत्सिद्धेः।

द्योवित तस्मिन्तित्यनेन परामृद्य तस्यैव प्रापश्चिकधर्मराहित्यवोधनेन विरुद्धधर्माभारत्वं निगमयित्वा ताहरो तस्मिन् परिनिष्ठितस्य मुक्ति वदन्ति । तथाऽन्यत्रापि, सदेव सौम्येदमित्यादिना कर्तृत्वादिविशिष्ठं ब्रह्मोक्त्वा, आचार्यवान् पुरुषो वेद तस्य ताबदेविचरं यावन्न विमोक्ष्येऽथ सम्पत्स्य इति । अतलाहराब्रह्मनिष्ठस्य मोक्ष उपदिश्यतः इति सृष्टिप्रकरणोक्तं फलमेव तत्रत्यात्मराब्दस्योपचारिकत्वनिवर्तर्कं तात्पर्यलिङ्गत्वादिति सुत्राद्याय इत्यर्थः ॥ ६ ॥

आत्मशब्दस्यात्र गुणातीत एव कर्तरि तात्पर्यमिति बोधयन्त-श्चतुर्थसूत्रमाहुः \* किञ्च \* । \* हेयत्वावचनाचेत्यादि \* । अर्थस्तुः निगद्द्वयाख्यातः।तथाचात्रोपपत्तिरूपात् तात्पर्यक्तिङ्गाद्द्यात्मग्रव्दस्य गुणातीतवाचकत्वेन निर्णयादीक्षत्याद्यो न सगुणधर्मा इत्यर्थः। ग्रेषं स्फुटम् ॥ ७॥

अग्रिमस्त्रास्यवतारयन्ति \* अतः परिमत्यादि \* । \* स्वत-'न्त्रहेत्निति \* वेदान्तवाक्यानां ब्रह्मपरत्वप्रतिपादने प्रत्येकं समर्थान् हेत्न् । पतेषां हेत्नां वैयर्थमाश्ङूते \*नन्वित्यादि । समाद्धते । असाधकत्वे क्रातेनाष्यसिद्धोरितिचेत् । मैवम् । रूपभेदार्धं हैत्व-न्तराणि । नानाविधान्नभोजनत्वित्तवत् । तद्यया आत्मक्षव्दात्, तित्रष्ठस्य मोक्षोपदेशाद्, हेयत्वावचनाच्चेति निर्गुणस्य स्वरू-पपरतयां कार्यपरतया चं । कार्यस्य पुनविधिनिषेधभेदाद् द्वि-रूपतेति । एवमुत्तरत्रापि प्रपञ्चिष्यते ।

तत्र सृष्टित्राचयानामीक्षतिहेतुना भगवत्परत्वमुक्तम् । इदा-नीं प्रलयवाक्यानामाह ।

### स्वाप्ययात् ॥ ८ ॥

ब्रह्मणो न सर्वव्यवहारातीतत्वम् । कुतः स्वाप्ययात् । स्वित्यस्य चोच्यते। एवं हि श्रूयते । यत्रैतत् पुरुषः स्विपिति नाम सता सौम्य तदा सम्पन्त्रो भवति तस्मादेनं स्विपिति स्वर्ते । स्विधिपिति भवतीरितः।

\* मैत्रमित्यादि । कपभेदार्थमिति \* ब्रह्मणो व्यवहार्यत्वे केवलं स्-ष्टिरेव न द्वारं, किन्तु द्वारान्तराण्यपि सन्ति तानि तत्तद्वपनियतानी-ति तेषां कपाणां विशेषस्य ज्ञापनार्थम् । एवं तात्पर्योक्ती गमकमाहुः \* तद्यथेखादि \* तथाच चतुःस्त्र्यामाद्येनेक्षतिं सामान्यत उपत्वा द्वितीयो हेतुः खक्षपरतया तनोऽग्रिमौ द्वौ कार्यपरतया चेति हेतुः त्रयमुक्तम् । तथाग्रे विस्त्रयामपि कार्यपरतयेत्यर्थः । कथं कार्यान्त-रपरतेत्यन आहुः \* कार्यस्येख्यादि \* । \* द्विक्तपनेति \* इति अ-स्मा देतोहेत्वन्तराण्युच्यन्त इत्यर्थः । एवमेवात्र तात्पर्यमित्यत्र गमः कमाहुः \* एवमित्यादि \*

एवं सुत्रतयप्रयोजनमुक्तवा पूर्वसङ्गतिज्ञापनाय तत्री॰ क्तमनुवद्द्दाः स्वाप्ययसूत्रमवतारयन्ति \* तत्रेत्यादि \* व्या॰ कुर्वन्ति । \* तत्र चिदिसादि \* । \* उच्यत इति \* लय उच्यते । \*श्रूयत इति \* छान्दोग्ये श्वेतकेत्पाख्याने श्रूयते । श्रुति व्याकुर्वन्ति स्वैिंपतीति न क्रियापदं, किन्तु जीवस्य नाम । तदेव स्विप-तीतिनामत्वं, यदा सता सम्पद्यते । सितं स्वशब्दवाच्ये अपी-ति स्वयं प्राप्नोतीत्यर्थः । श्रहरहर्जीवो ब्रह्मे सम्पद्म ततो वसा-द्याधष्ठानं प्राप्य पुनर्नव इव समायाति । वासनाशेषात् । स्व-शब्देन चाभेदः । श्रर्थतः सच्छब्दसामानाधिकरण्यात्रिर्गुणत्वम् । नतु प्रस्रये वक्तव्ये कथं सुष्ठीतः । मोक्षातिरिक्तदशायां

**#खिपतीति ने**त्यादि #तथाच∙सत्सम्पत्तिराहितखापदशायां तु खिपें-तीति षत्रं प्रयोगस्तत्रास्य क्रियापदःत्वमेव । सत्सम्पत्तिदेशायान्तु स्व\* शब्दसात्मवाचेकत्वेन सति खशब्दवाच्य आत्मनि अपीति लयं प्रा-न्नोति । तदा तस्मिन् पितिर्रुयो यस्यासी स्वपितिः । पृषोदरादित्वा-दकारनाश ईकारस्य विकृती च सत्यां खिपतिनाम्नः सिद्धिः । वस्तु-तस्तु केवलयौगिकत्वे नामत्वाभावाद् योगक्रहोऽयं शब्द इलायेः। एवम्प्रकारेण हेतुकथनस्य प्रयोजनमाहुः \* अंहरईरित्यादि \* । अय-मर्थः । सुबुधिस्तावद् ब्रिधेति, तदभावो नाडी व्वित्यत्र वक्तव्यम् । तथा छान्दोग्य एव श्राव्यते । तद्यथापि हिरण्यनिधि निहितमक्षेत्रज्ञा उपर्युपरि सञ्चरन्तोऽपि न विन्दं युरेवमेवेमाः सर्वाः प्रजा अहरहर्ग-च्छन्त्य पतं प्रह्मलोकं न विन्दत्यनृतेन प्रत्यूढा इति। तत्र नाड्यां द्वः खाभावमात्रम् । ब्रह्मणि सुप्तौ तु तद्वा अस्यैतदितच्छन्दोऽपहतपा-प्तारभयं इपमशोकान्तरमिति बृहदारगयके श्रावणादे ब्रह्मसम्प-च्या बलाविरूपं यद्धिष्ठानं, करणे ल्युट्, देहनियमनसाधनं तत् प्राप्य तथा समायातीति बोधनमेकम् । च पुनः खदाब्द आत्मः षाचकोऽत प्रयुक्तस्तेन पूर्वोपकान्तस्य सत आत्माऽभेदवोधनपरम्। किञ्चात्र विभक्त्यन्तरप्रयोगेण शब्दनः सामानाधिकरण्याभावेऽप्यु-पक्रमे सत एव निर्दिष्ठत्वेनार्थतः सच्छद्धसामानाधिकरएयात् सतो निर्गुणत्वबोधनं चेति तृतीयं प्रयोजनिर्मात । तथाचैवंप्रकारेण गुणा-Sतीतस्य प्रलयकारणतां बोधयितुमयं हेर्तुानर्देश इति हृदयम् । अत्र स्त्रंस विपयवाष्यस्य च विरोधमाशङ्कते \* निवत्यादि \*। समाद्धते \* मोक्षेत्यादि \* मोक्षातिरिक्तद्शायां कर्मसम्बन्धे स्

तथा कर्मसम्बन्धाभावादिति ब्रूमः ॥ ८॥
मुक्तिवाक्यानामाह ।

# गतिसामान्यात् ॥ ९ ॥

गतौ समान्यात् । गतिमीक्षः । समानस्य भावः सामान्य-म् । मोक्षे सर्वस्यापि भगवता तुल्यत्वात् । एवं हि श्रूयते । यथा सर्वासामपा समुद्र एकायनिमत्युपक्रम्य वागेकायन-मिति दृष्टान्तार्थे निरूप्य, स यथा सैन्धविखल्य उदके प्रास्त इस्रादिना लयदृष्टान्तं निरूप्य, न प्रेत्य संज्ञास्तीति प्रतिपाद्य

स्यपि यथा जाम्रत्स्वप्तयोः कर्मसम्बन्धस्तथा सुषुप्ती प्रलये च नासि, किन्तु वासनामात्र इति प्रलयसाम्यात् तत्कथनिर्मात व्रम इत्यर्थः । स्वञ्चात्र महा न सर्वव्यवहारातीनं, सुषुप्तिप्रलययोजीं वाधारत्वेन श्रुतः क्वाद्, यद् यदा यदाधारत्वेन श्रुतं तत् तदा तत्प्रयुक्तव्यवहार्विष्यमित्येवमनुमानं वोध्यम् । ततश्च यस्मित्लयं याति पुरत्नयं चेत्यादी जडलयाधारत्वेन श्रावणात् तत्प्रयुक्तव्यवहारविषयत्वादिष सर्वव्यवहारातीतत्वाभावः सेत्स्यति । तेनायं हेतुर्लक्षणवाष्ट्यस्यय्वत्यविषयत्वादिष सर्वव्यवहारातीतत्वाभावः सेत्स्यति । तेनायं हेतुर्लक्षणवाष्ट्यस्यय्वत्यवित्यासान्य समर्थनार्थं इतिवोधितम् । प्रलयवाव्यानां व्रद्धाणि समत्वये वक्तव्ये सुषुप्तिवाक्योदाहरणं सूत्रे स्वाप्ययपद्वित्वयासान्त्यकापनार्थम् । अग्निमसुत्रे मुक्तिवाक्यविचारात् प्रवित्वत्यासान्त्यकापनार्थम् । अग्निमसुत्रे मुक्तिवाक्यविचारात् प्रवित्वत्यासान्त्यकापनार्थम् । अग्निमसुत्रे मुक्तिवाक्यविचारात् प्रवित्वत्यासान्त्यकापनार्थम् । अग्निमसुत्रे मुक्तिवाक्यविचारात् प्रवित्वत्य प्रलयोऽपि सृच्यतः र्दातः क्वायते । अन्यथा न्यूनताः स्यादिति ॥ ८॥

गतिसामान्यादिति षष्ठं सूत्रमवतारयन्ति \* मुक्तीत्यादि \*
तेषां ब्रह्मपरत्वमाहेत्यर्थः । \* गतिमाँक्षः \* गितश्चः फले इदः ।
अन्ते या मितः सा गितः, सा काष्ठा सा परा गतिरित्यादी तथा
दृष्टत्वात् । अत चाष्ययोत्तरमिसंवेशस्यैच समर्थनीयत्वात् तथेत्यर्थः । श्रूयत दित । वृहद्रारण्यके मैत्रेयीब्राह्मणे श्रूयते । \*हणन्तार्थमिति \* लयाधिकरणदृष्टान्तार्थम् । \* इत्यादिनेति \* प्रास्तमुद्दकः
मेवानुविलीयेत नाहास्याद्ग्रहणायेच स्याद् यतो यतस्त्वाद्दीतोति प्रन्योन \* प्रेस्ट संहास्तीति प्रतिपाद्यति \* विमुक्तन्तरं भां प्रतृभाषा-

तिनिष्पणार्थं यत्र हि द्वैतिमिव भवति तदितर इतरमित्यादिना सर्वस्य शुद्धब्रहात्वं पदिनितम्।

दिनिवृत्त्या जीवादिसंशाराहित्यं प्रतिपाद्य। \* तन्निरूपणार्थमिति \* संज्ञामावनिकपणार्थम्। \*सर्वस्येति \*जडस्य जीवस्य च। अतायमर्थः यथाऽवादीनामशानां कार्योणामबाद्यात्मकाः समुद्रादयो लयाधि-करणभूतास्तथा सदात्मकस्य सर्वस्य सदात्मकं कारगाभूतं ब्रह्मेव लयाधिकरणभूतम् । नच स्पराद्यानां त्वगाद्यंशत्वस्य प्रस्यक्षवाधि-तत्वात केवळं लयसानत्वंमव विवक्षितं, न तु तस्य कार् णात्ववैशिष्ट्यमपीति राङ्माम् । 'त्वगस्य रूपशीवायोश्चाति । मुखतस्ताल निर्भिन्नं जिह्ना तत्रांपजायत । ततो नानारसी जहे जिह्नया योऽधिगम्यतं इत्यादिश्रीभागवतद्वितीयस्कन्धवाक्येषु, तथः इर्धनेनात्र वैराजानामेष तेषां दृष्टान्तत्वेन विवक्षितः वातः। यथा सई शानां कार्याणां लयस्थानं ब्रह्म तथा चिद्रंशानां, जीवनामित लय-स्थानं ब्रह्मेंबेति वसतुं, सं यथा सैन्धबेल्यादिना यथा सासुद्रेलंबणंश-फल उद्के प्रक्षित उद्कीनेक लक्ष्यीकृत्य निलीयते, के तुर्बिट्यत्वेगः प्रहणाय कोऽपि समर्थः सम्भाव्यते, किन्तु, यस्माद्यस्माहेशादादी॰ यते तत्र तत्र लवणरस एवास्वाधत इति तत्र तत्सत्ता निश्चीयकः इस्पेवं लयहणन्तं विकष्य, एवं वा अरे इदं महद्भूनमनन्तपारम, अरे मैत्रेयि, इदं जीवात्मत्वेनानुभूयमानं, महत् पूर्वोक्तेश्योऽबादिश्य. उत्कृष्टम, अनन्तम् अविनाशि, अपारमः अनादि तस्व विद्याने धने चिदेकस्वरूपे ब्रह्मस्येचैतेश्यः स्थूलस्थारारीरात्मकेश्योऽव्यलक्षिते-भयो भूतेश्यः समुत्थाय पृथम्भूय तान्येव भूतान्यनु तल्योत्तरं विन-श्यति विशेषेणादशीनं प्राप्तोति ब्रह्मणः पृथङ् न श्रायते । तत्र-हेतुः । नः प्रेससंबारस्तीति । लयोत्तरं जीवसंबैच निवर्नते, ब्रह्मेव भवतीति । ततो लवणरसस्य सर्वत्रोदकेऽनुभवाल्चवणत्वेन वर्तत प्वोद्ग्रहणिमाति. कुतो निषिद्धते संक्षेत्रंच मैत्रेच्या मोहे पुनः संज्ञाभावनिरूपणार्थे, यत्र हि द्वैतमित्यादिना भेदकधर्मसत्तायां द्वेतदर्शनपूर्वकं, यत्र त्यस्य सर्वमात्मैवाभूत तत् केन कं पश्येजिजझेदभिवदे च्छृणुयान्मन्बीतः

आदिमध्यावसानेषु शुद्धव्रह्मण एवीपादानात् । सर्वेषां वेदान्तानां ब्रह्मसमन्वय उचित इति ॥ ९ ॥ किश्च ।

#### श्रुतत्वाच ॥ १०॥

पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात् पूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवाचिवाष्यत इति श्रुत्यैवासन्दिग्धं सर्वकार्यत्वं प्रतिपादितम्।

विजानीयाद् येनेदं सर्वे विजानाति तं केन विजानीयाद् विश्वातासमध् केन विजानीयादिसन्तेन, यत्र तु यस्मित्रधिकर्गो अस्य सम्वन्धि सर्वे स्थूलं सूक्षं चारमेवाभूद् आत्मरूपमेवाभूत् तत् तदा करणस्य विषयस्य च लयादैक्रक्षये करणविषयभावापगमात् केन कं पश्ये-दिखादि । ननु यद्यप्यक्षीनं, तथापि विज्ञाता तु तिष्ठाति स यथा स्वप्ने स्वयंज्योतिः पद्यत्येवं स्वयं कुतो न विजानातीत्याकाङ्कायां वि-ज्ञातुः स्वरूपसापिसमुद्रे लवणस्येवातमत्वं समारयति, विज्ञातारामे-सादिना । तथाच तदा विज्ञातापि न विज्ञातुरूपेगास्ति, किन्तु गुणा-तीतेनात्मक्रपेग्रीवातो न विजानातीत्युत्तरमुखेन सर्वस्य ब्रह्मतींल्यं च निरूपितम्। एवञ्च ब्रह्म न सर्वदा सर्वव्यवहारातीतं, मोक्षे तथात्वेन आवितत्वाद् यदेवं तदेवं मैत्रेयीबाह्मण्आवितसर्ववदित्येवमत्रानुमान-सिद्धेरस हेतुत्वं बोधितम् । तेनान, यतो वेतिश्रुतिसोऽभिसंविश-न्तीति भागः समर्थितः । किञ्चैतेनैव सर्वस्य गुद्रव्रह्मत्वमपि दर्शित-मिति। तेन फलितमाहुः। \* आदीत्यादि \* आदावमृतत्वलिङ्गेन, मध्ये आहमद्श्रीनादिना सर्ववेदनप्रतिज्ञामारभ्य, वागेकायनमित्यन्ते-नावसाने सर्वस्यातमभावकथनेन च तेषु शुद्ध व्रह्मण एव कथनेन च तेषु ग्रुद्धब्रह्मण एव सर्वेरूपत्वेन सर्वेकर्तृत्वेन चोपप्राद्नाद् ये केऽपि वेदान्तास्ते सर्वे येन चिद्रपेण ब्रह्मैव वद्दन्तीति सर्वेषां वेदान्तानां व्र-द्मणि तात्पर्येणान्वय उचित इत्यर्थः ॥ ९ ॥

सप्तमं सूत्रं पठित्वा तद्विपयवाक्योपन्यासेनैव व्याकुर्वन्ति क पूर्णमित्यादि \* अयं वृहदारण्यके द्वितीयवंशत्राह्मणानन्तरं परिधि-

### सर्वे वदा यत्पद्यामनन्तीति च।

ष्टलक्षणिककाण्डारमभे वर्तते । अस्मिन् मन्त्रे तु सर्वस्य ब्रह्मारमैक-त्वातिर्णेयार्थम् आत्मैवेदमत्र आसीत् पुरुषिघ सोऽनुवीस्य नान्य-दात्मनोऽपद्यदित्यादिश्वत्यर्थे प्वोपसंहियते । व्याख्या तु, पूर्णमदः, अदः परोक्षं ब्रह्म पूर्णम् आकाशवद् व्यापि निरन्तरं निरुपाधिकम्। पूर्णमिदम इदं नामकपाभयां ब्यवहियमाणम् अवतारादिकपर्माप पूर्णे पूर्वोक्तरपमेष । पषं व्यवहार्याव्यवहार्यस्वरूपयोर्निह-पाधिकत्वमुक्त्वा कार्येक्पेऽपि तथात्वमाह । पूर्णात् पूर्णमुद्द्यते । पूर्णोत् कारणात्मनः सकाशात् पूर्णमुत् पूर्णानन्दं सद् अच्यते, पूर्णी सद् उद्च्यते वा । अञ्चु गतिपूजतयोः, अच इत्येक इति पाणिनिः । पूज्यते उद्गच्छति वा । एवं स्थितिदशायां कार्यस्य ब्रह्मरूपतामुद्गवा प्र-लयद्शायां तथात्वमाह । पूर्णस्य ब्रह्मणः पूर्यो निरुपाधिकमेकरसत्व-लक्षणं स्वभाषं प्रलयद्शायामादाय पूर्णे ब्रह्मैव सदवशिष्यते । अव्य-वहार्यत्वेन रूपेण तिष्ठतीति । तथाचानया श्रुत्याऽसन्दिग्धं यथा स्यात् तथा सर्वेकार्थेकपत्वं ब्रह्मगाः प्रतिपादिनम् । तेन पूर्गाञ्चानिनां ब्यवहारद्शायामपि कार्ये गुगातीतं ब्रह्माभिन्नमेव । व्यवहारस्तु भ-गवतः सत्यसङ्करपत्वाद् बृहु स्यां प्रजायेयेत्यादिरूपया इच्छयैव । न-चात्र सर्वेत्र पूर्णपदादुद्गतस्य कार्यस्यांशस्य च पूर्णेश्वर्यादिमत्त्वं द्याङ्क्यम् । पेश्वर्यप्रकरगाभावात् । पूर्णेश्वर्यादिबोधकस्य भगवच्छद्ध-स्य भगवत्येवानौपचारिकत्वमिति विष्णुपुराणे सिद्धत्वात् । नच परममोक्षद्शायां ब्रह्मैक्ये तत्र तथात्वं शङ्काम् । दशमस्कन्धे श्रीवा-सुद्वं प्रत्यखण्डाद्वैतोपदेशे, खं वायुरितिश्लोके भगवता सिधदानन्द-धर्मतास्तम्यादिकृतनानात्वाविरुद्धैकत्वस्यैव प्रतिपादनेन पूर्णेश्व-र्थादीनां स्वस्मिन्नेव नियतत्वाच्च । अतः सर्वव्यवहारातीतत्वमनपः हाँयेव सर्वेव्यवहारविषयं ब्रह्मेत्यर्थः । एतेन फलितमाहुः \*सर्वे वेदा इत्यादि \* तथाचाभिध्या वृत्यापि सर्वे शब्दा ब्रह्मवाचका इति सः र्वेषां वेदान्तानामभिधया तात्पर्येण च ब्रह्मण्येव समन्वय इत्यर्थः। अन्नेदं बोध्यम् । इयं श्रुतिः काठके द्वितीयवल्लीस्था, 'अन्यन धर्माद-त्यत्राधर्माद्र्यत्रास्मात् कृताकृतात् । अन्यत्र भूताच्च भन्याच्च यत्

## चकारोऽधिकरणसंपूर्णत्वद्योतनाय ।

पश्यित तद्धद्र' इति प्रश्ने मृत्युनोक्ता । सर्वे वेदा यत् पद्मामनन्ति तपांसि सर्वाणि च यहदन्ति यदिच्छन्तो ब्रह्मचर्ये चरन्ति तत्ते पदं सङ्कहेण ब्रवीम्योसित्येतदिति । एदं पदनीयं प्राप्तव्यामिनि यावत्। भामनन्ति प्रतिपाद्यन्ति । यद्वदन्ति यत्वाप्सर्थान्ति । सङ्ब्रहेण स-ङ्केपतः । तदेव सङ्कोपत आह, ओमित्येतिदिति । तथाचोङ्कारेण यत् सङ्घेपत उच्यत तदेव सर्वेर्वेदेविंस्तरेणोच्यत इत्यर्थः । एतद्व द्वाद्शस्कन्ध उपवृंहितं, समाहितात्मनो ब्रह्मन् ब्रह्मणः परमेष्ठिन हे त्यारभ्य ' ततांऽभूत् विद्वदोङ्कारो योऽव्यक्तप्रभवः स्वराट् । स्वधासो ब्रह्मणः साक्षाद् वाचकः परमात्मनः । स्व सर्वेयन्शे।एनिपद्-वेदबीजं सनातनम् ' इत्यादिभिः । तथाच वीजशिक्तरेव सर्वेवृक्षे प्रसरतीत्योङ्कारस्य या परमात्मवाचकता सैव सर्वेस्मिन् वेद-तरी प्रस्तेति सर्वे वेदा अभिधया प्रातिपादयन्तीति युक्तम् । किञ्च । जैमिनीये नवे सर्वे शब्दाः प्रायेण धर्मवाचका एव । धर्मश्च घटत्वा-दिक्रयः। त्वप्रत्ययभ्य भावे। भाव इति भूषातोधिकिक्रपम् । भूषातुभ्य सत्तायां व्याप्ती वा । उभयथापि सनो व्यापकस्य वा धर्मी घटत्वा-दिरिति सिद्धाति । तादशश्च धर्मी भगवानेति धर्मद्वारा भगवद्वाच-का एव सर्वे शब्दाः। वैयाकरणामते प्रवेवम्। 'सम्वन्धिमेदात स-त्तेव भिद्यमाना गवादिषु । जातिरित्युच्यते तस्यां सर्वे शब्दा व्यव-स्थिताः । तां प्रातिपदिकार्थे च घात्वर्थे च प्रचक्षते । सा नित्या सा महानात्मा तामाहुस्त्वतलाद्य ' इति वाक्यपक्षियात् । नैयायिका-दिमतेन विशिष्टवाचकत्वपक्षेऽण्येपैव व्यवस्था । घञ् चात्र खार्थे । अन्यधाऽनचस्था स्यादिति । एवं पद्चद्वर्णा अपि स्वभावनो भगव-द्वाचका एव। 'वेदाक्षराणि यावन्ति पठितानि द्विजातिभिः। ताव-नित हरिनामानि कीर्तिनानि न संशय ' इति शिष्टेवीद्कप्रसिद्धवा-क्यात् । वाक्यानि तात्पर्येण योधयन्तीति मर्वस्य वेदस्य भगवद्वाच-कत्वमप्रत्यूहमिति । सीत्रस्य चस्य प्रयोजनमाहुः । अ चकार् इत्या-दि \* प्रवस्त विस्वयां सुपुप्तिविचारेण दैनन्दिनप्रलयकर्तृत्व, द्विती॰

ये मोक्षविचारेणात्यन्तिकतत्कतृत्वं, तृतीये सर्वेकार्येक्तृत्वप्रतिपाद्नेन नैमित्तिकादितत्कतृत्वं, बोधितमिति प्रतिभाति ।

अन्नैकदेशित इमानि सुत्राणि सांख्यनिरासकतया व्याकुर्वे-ते। तथाहि। सांख्यपीरकारिपतं प्रधानं जगत्कारत्वेनं नाश्चीयतुं द्वा-क्यम्। अशब्दं हि तत्। कथमशब्दम्। ईक्षतेः । सदेव सौम्येदेमम आसीदित्युपक्रम्य तदेक्षत बहु स्यां प्रजाययेति तत्तेजोऽसुजतेति ज-गत्कारणस्येक्षणकर्तृत्वश्रावणात् । तथाऽन्यत्रापि । आतमा वा इदमेका एवाप्र आसीदित्युपक्रम्य, स पेक्षत लोकानुस्जा इति । क्वचिच्च षोडगकलं प्रस्तृत्य, सु ईक्षाञ्चके स प्राणमसूजतेति । ईक्षतेरिति धान्वर्धनिर्देशो लक्षणया । विषयिणा विषयलक्षणात् । यथा यज्ञ-तेः। तेन यः सर्वेज्ञः सर्वविद् यस्य ज्ञानमयं तपः, तस्मादेतदः ब्रह्म नाम रूपमनं च जायत इत्यादीनां सर्वश्रेश्वरकारणपराणाम-पि वाक्यानां सम्रहः । नच सत्त्वधर्मेण हानेन प्रधानस्यापि सर्वेश-ताया ईक्षित्रत्वस्य च शक्यवचनत्वान्नानेन प्रधानवारणीमीत वा-च्यम् । तस्य प्रधानावस्थायां गुगासाम्यातः सस्वधमस्य ज्ञानस्य तदा-नीमशक्यवचनत्वातः । तदा तदादरे रजस्तमोधर्मस्याप्यवर्जनीय-त्वेन ज्ञानप्रनिबन्धस्यापि सम्भवेन किञ्चिज्ज्ञत्वस्याप्यापत्तेश्च । किं-आसाक्षिका उमत्ववृत्तिनं कापि जानाति, नाभिधीयत इत्यचेतनस्य प्रधानस्य सार्वेश्यमनुषपन्नम् । नच योगिवदिति वाच्यम् । तेषां चतनत्वेनाइष्टान्तत्वात् । यदि च तप्तायःपिण्डस्य दग्धृत्ववत् सा-ह्यि छिनस्य प्रधानस्येक्षितृत्वं फल्प्यते, तदा तु यिन्निमित्तं प्रधान-स्येक्षितृत्वं तस्यैत सर्वेश्वत्वाज्जगरकारणत्वं वक्तव्यम् । तद्धेता-रेवेति न्यायात् । नच ब्रह्मणो नित्यक्षानत्वेन विवक्षिनत्वादीक्षणा-त्मकज्ञानिक्रयां प्रति खातन्त्रयासम्भवात् कथं सर्वज्ञत्विमिति वाचय-म्। प्रततौष्ण्यप्रकारोऽपि सूर्ये सविता दहति प्रकाशन इति प्रयोग-द्शंनादिहापि तइत सत्यसति च ज्ञानकमंभूते विषये नित्यज्ञान-तया ताहराप्रयोगोपपत्तेः। नच प्राक् सृष्टेः पदार्थान्तराभावादीक्ष-णात्मकस्येश्वरहानस्य निर्विषयत्वं शङ्काम् । तत्त्वान्यत्वाभ्यामनिर्वा-च्ययोनीमरूपयोद्यीचिकीर्षितत्वेन तयोरेव विषयत्वात । नच तयो-रनागतत्वेनाविषयत्वं राङ्मम् । अतीतानागतविषयकज्ञानस्य योगि-षु दर्शनात् तद्ध्येये र्रश्यरे तादशाशङ्काया पवासङ्गतत्यात् । नच

प्राक् स्टेर्वहाणी रशरीरित्वादीक्षित्त्वमनुपपन्नमिति शङ्काम । सबि-तृप्रकाशवद् ब्रह्मणी नित्यज्ञानखरूपत्वेन साधनानपेक्षत्वाद् । न तस्य कार्यं करणं च विद्यत इति, अवाणिपादो जवनो प्रहीतेतिमः न्त्राभ्यामि तथा निश्चयात्। नचं चैतन्यैक्यवंदिनो जीवेश्वरभेदा-थावात्र संसारिणो जीवस्यापि तथाज्ञानार्पात्तरिति शङ्क्यम् । घट-गिरिगुहाद्युपाधिभेदेन ह्योंम्न इव ब्रह्मचैतन्यस्याप्युपाधिभेदेन भे-दस्याप्यक्नीकारेणोक्तदूषणाभावादित्यादि । तज्जयतीर्थैन माध्वेनैवं दुष्यते । साङ्ख्यप्रतिपन्नं प्रधानं न श्रीतं जगत्कारणं, तरैक्षतेतीक्ष-तिश्रवणादशब्दं तदिति यद् व्याख्यातम् । तद्युक्तम्। तथाहि । अत्रा-शब्दमित्यनेनोक्तमश्रीतत्वं न साङ्ख्यस्य प्रतिवादिनः सिद्धम् । तेन वैदिकत्वाञ्युपगतेः। नापि खन्यायेन तर्वुक्तिः। अज्ञामेकामित्यादौ प्रधानस्य श्रुनत्वात् । नच तत्नान्यत् फल्प्यम् । नाममात्रे विवादाद्-्र्यान्तरस्य चाभावात । किञ्च ब्रह्मणोऽपि श्रौतत्वं न युक्तमः अवाच्य-ह्वात् । अवाच्ये वृत्यन्तरायोगात् । नापि तस्येक्षितृत्वम् । तस्येक्ष-निस्तक्तपत्वात् । नच मायाविछन्नस्य जगत्कारणस्येक्षितृत्वं सम्भ-वर्ताति वाच्यम् । जिहास्यस्येव जगत्कारणताया उक्तत्वात् । निह जिज्ञास्यं मायावंच्छिन्नम् । तिजिज्ञासाया अप्रयोजकत्वात् । किञ्च माययेक्षितृत्वं भवत्युपचर्यते वा । आद्ये रशयत्वाद्यपि किं न स्यात् । द्वितीये प्रधानं ५पि तत्सम्भवादिति ।

मा त्वन्यद्वि स्पुराते । सुत्रव्याख्याने यतुंकम, ईसतेरिति धात्वर्थानदेशो लक्षणया विषयणा विषयलक्षणाव् यथा यजतेरिते। तद्वि फिल्चिति । स्त्राणां वेदान्तवाक्यकुसुमयथनार्थत्वस्य पूर्वे स्वयमेव कथनाद्त्रापि पूर्वे विषयचाक्योपन्यासाद्वाक्यविश्वेषगतः त्वेत स्वार्थत्रत्यायकस्यैच धातोनिर्देशस्य सुत्रकाराशयगोचरतया लन्ध्रणाया अन्नाव्विक्षितत्वात्। किश्च पश्चशित्वतृत्ती प्रद्मपदस्य प्रधानः वाचकताङ्गीकारात् तेन चेत् तत् स्मरेत् तदा प्रसङ्गे जात आतुः मानिकादिसुत्राण्यप्यत्वेच वदेत्। जन्मादिसुत्रविषयश्चर्या तु न वक्तुं शक्यम् । तत्र तत्प्रसङ्गाभावात् । श्चर्यन्तराणां त्वानुमानिकपाद एच चिचारादिति । स्वान्तरव्याख्यानं तु नातिविरुद्धमित्युपरम्यते । हेयत्वावचनस्त्रे चकारं प्रतिज्ञाविरोधाभ्युष्ययार्थमाद्वः । श्चतत्वाश्चेन्ति चकारप्रयोजनं न किमण्याद्वः । भास्कराचार्या अध्येतद्धिकरणं प्रधानकारणतानिरासायैवें-

रामानुजाचार्यास्तु, मुख्यतया प्रधानकारणवादिनरासं व्याचयाय निर्विशेषचिन्माप्रब्रह्मचादोऽप्येतामिर्युक्तिभिः सूत्रकारेण निरस्यते । पारमाधिकमुख्येक्षणादिगुणयोगिजिङ्गास्यं ब्रह्मेतिकापनात्ते ।
निर्विशेषचादे हि साक्षित्वमप्यपारमाधिकम् । वेदान्तवेद्यं ब्रह्म च
जिज्ञास्यतया प्रतिज्ञाय तच्चेक्षतेनोऽशब्दमित्यादिस्त्रेश्चेतनमिति
प्रतिपाद्यते । चेतनत्वं नाम चेतन्यगुणयोगः । अत ईक्षणगुणविरहिणः प्रधानतीत्व्यमेव । किश्चं निर्विशेषप्रकाशमात्रब्रह्मचादे तस्य प्रकाश्चत्वमपि दुरुपपादम् । प्रकाशोऽपि नाम स्वस्य परस्य च
ब्यवहारयोग्यतामापाद्यम् वस्तुविशेषः । निर्विशेषवस्तुनस्तद्वंभयकपत्वाभावाद् घटादिवदचित्त्वमेवेति । अथ तदुभयक्षपत्वाभावेऽपि
तत्क्षमत्वमस्तीति चेन्न । तत्क्षमत्वं हि तत्सामर्थ्यवत्त्वम् । तत्सत्त्वे
निर्विशेषत्वहानेः । अथ श्रुतिप्रामाययादयमेको विशेषोऽभ्युपगग्यते, हन्त तर्हि सर्वशिक्तित्वाह्योऽन्येऽपि तथेति निर्विशेषचाद् पर्व
स्यक्तः स्याहित्याद्याद्वः ।

है। वस्तु रामानुजमतस्यैव चौरो मध्वमतस्य च कवित क-चित् तिद्वरुद्धां है। वश्चितिमुदाहर्ग्न भिन्नं प्रस्थानमभिमन्यते । तन्मते ईक्षत्यिधकरणं जन्माद्यधिकरणोक्तलक्षणस्य प्रधानेऽतिव्याप्तिचार-णाय। आनन्दमयाधिकरणं ई जीवेऽतिव्याप्तिचारणायेति।

मध्वाचार्यास्तु, यतो वाचः, अश्रद्धमस्पर्शमक्षपमञ्ययम्, अवचनेनैव प्रोवाच, यद्वाचानभ्युदितिमत्यादिषु श्रुतिषु वाच्यत्वनिवेधाद् ब्रह्मगाः शास्त्रयोनित्वसूत्रोक्तं शास्त्रप्रमाणकत्वं न युज्यत इति
पूर्वपक्षनिवृत्त्यर्थमीक्षत्यिषकरगाम् । तत्र विषयवाक्यं तु, स एतस्माजीवधनात् परात्परं पुरिशयं पुरुषमीक्षते, आत्मन्येवात्मानं पश्येत्, विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वितित्यादि । पतेष्वीक्षणीयत्वश्रावणाद् वाच्यमेव ब्रह्म । नचेक्षणस्य दर्शनात्मकत्वात् कयं तेन वाच्यत्वंसिद्धिरिति
शङ्क्यम् । तं त्वीपनिषदं पुरुषं पुच्छामीति वाक्यान्तरे उपनिषदेकगस्यत्वश्रावणेन प्रत्यक्षाद्यवेद्यत्वे सिद्धे वचनेनैवेक्षणस्य विवक्षितत्वात् । नचाऽवचनेनोषाचेत्यादिश्रुतिविरोधः । तत्र साक्वयेनावचनस्य
विवक्षितत्वात् । 'अप्रसिद्धेरवाच्यं तद् वाच्यं सर्गागमोक्तितः । अत-

वर्षं तक्यमिह्यं क्रेयमेवं परं रमृतम् इति गारुडेन तथा निश्चयादिति व्याख्यायाम्ने प्रधानस्याभीतत्वं न साङ्क्ष्यमतिसद्धमतस्त्रस्याश्चाद्यः व्यवस्थापनप्रसङ्गतिमिति स्वयन्ति । ततो, गौणश्चेत्यादिस्भेषु जी-वात्मनीक्षणीयत्ववाच्यत्वादिश्चौतगुणयोगं नानाश्चित्रमृत्युपन्यासेन निराक्चर्वन्ति । समाप्ती च पुनरपि सिद्दावलोक्ततस्यायेन प्रद्वणोऽघा-च्यत्वसेन युक्तयन्तरैर्दृषयन्ति ।

तत्रेद्मवधेयम्। तथाहि । द्विविधं कपिलसूघणसिद्धं सांख्य-म्। समासद्भपमण्यविद्यतिसूत्रम् । तदुपरि पश्चित्राखेषेत्रेतिः। प्र-वचनसूत्रारमकं च षडध्याययुक्तम् । तत्राद्ये तु शास्त्रप्रतिपाद्याना-मधौनामुद्देशमात्रं नान्यत् । द्वितीये तु, सत्त्वरजलमःसाम्यावस्था प्रकृतिः, प्रकृतेमेहान् महतोऽहङ्कारोऽहङ्कारात् पञ्चतन्मात्राण्युभय-मिन्द्रियं स्थालभूतानि पुरुष इति पश्चविशातिगण इत्येकस्मिन् सूत्रे सर्वीनुद्दिश्य ततो ९प्रे स्थूलात् पञ्चतन्मातस्य वाह्याश्यान्तराश्यां तैर-हङ्कारस्य तेनान्तःकरणस्य ततः प्रकृतेः, सङ्घातपरार्थत्वात् पुरुष-स्येति पञ्चस्त्रया स्यूलभूनानि प्रत्यक्षसिद्धान्यादाय तेश्यः कार्येश्य उपरितनानामानुमानिकत्वमेव कपिछाचार्यराहतम् । ततोऽग्रे य-द्यपि प्रधानाज्ञगज्जायत इति श्रुति सुन्नाकारेगा पठीनेत विविधं प्र-माणं चाङ्गीकुर्वन्ति, तद्प्युक्तोपष्टम्भायैव, न तु शब्दस्य प्राधान्याय। अत एव व्यासचरणैरप्यानुमानिकसूत्रे तथैच तन्मनं सूचियत्या दूष्यते । तेन सांख्यमते प्रकृतेर्मुख्यतया शब्दगम्यत्वाभावेनाशब्दत्वमेव सिद्धिति । शब्दगम्यत्वस्यानुमानिकपादे निराकरणेन तस्याभिमानि-कत्व एव पर्यवसानादिति । अत एतद्वचितिरक्तं सर्वे सम्यगेव । अत एव भाष्यान्तरेऽपि प्रकृतेस्तयात्वस्यैवाद्रणमिति दिक्।

विद्यानेन्द्रसिश्चस्तु, तनु यदि प्रत्ये प्रधानादिसमन्वयो व्रह्मपयुपगतस्ति तस्येव श्रुत्युक्तं जगत्कारणत्वमस्तु । भवदिभमतव्रद्धकल्पने तस्य जगद्धिष्ठानकारणत्वकल्पने च गौरवात्। सांख्यसृत्रेप्वीश्वरस्य निराकृतत्वात् । ब्रह्मश्चन्ध्र व्यापकत्वात् प्रधानजीवधोरुपद्यत एव । अधिष्ठानकारणत्वं च जीवानामेवास्तु । समसकार्याणामदृण्द्वारा जीवकार्यत्वस्य अदृण्वदात्मसंयोगजन्यतया जीवाधियत्वस्य च सर्वास्तिकसम्मतत्वात्। सर्वे तं परादाद्योऽन्यवातमनः सर्ववेदेति, सर्वभूतस्थमात्मानं सर्वभूतानि चात्मिन, येन भू-

तान्यशेषेण द्रध्यस्यातमन्यथा मयीति जीवप्रकरणाराश्वातिस्सृति-भ्यामि तथावसायाच्च । अतः शास्त्रस्य निस्येश्वरपरत्वे शास्त्रयो-नित्वादितिहेतुराश्रयासिद्धः । कार्येश्वरपरत्वे च पृथक् शास्त्रारम्भः वैक्वयम्। सांख्यादिभिरेव तथाविधवद्यानिस्पणादितिराङ्कायामिदं सुत्रं प्रववृते । ईक्षतेनां राद्धमिति । विवादास्पदप्रधानादिक्षयोऽतिरिक्तं ब्रह्म न अशब्दं, न अशास्त्रयोगि, न जगत्कारणश्रुत्यप्रतिपाद्यमिति यावत् । कुतः । ईक्षतेः । इतराष्ट्रतिश्रुत्युक्तेक्षतिधर्मकत्वात् । तथाच कारणश्रुतिः पराभिमतप्रधानाद्यविषया, तदवृत्तिधर्मप्रकारेण बोध-कत्वात्। आकाशाव् वायुरित्यादिश्चतियदिति। अथवा तज्जगज्जनमा-दिकारणं प्रह्म चेतनमचेतनं घा, । चेतनत्वेऽपि स्वयम्भूस्तद्तिरिको वेति विशेषाकाङ्कायां प्रवर्ते । ईक्षतेनीशब्दमिति । जगत्कारणं ब्रह्म ना पुरुष एवत कुतः । ईक्षतेः । ईक्षणश्रुनिक्रोचरत्वाद् । अतः एवेक्ष-णात् तद्बद्धा अशब्दं शब्दब्रह्माणों हिरण्यगर्भाद्तिरिक्तं च भवति, सुत्ररां पुरुषान्तरेश्य इत्यर्थः । हिरगयगर्भस्य चेदमयत्वेनः घेदगर्भ-त्वचच्छव्दब्रहात्वमपि स्मर्थते 'पूर्वस्थादीः परार्द्धस्य ब्राह्मो नामः महा-नभूत् । फल्पो यता ऽभवद् ब्रह्मा शब्दब्रह्मेति यं विदुरिति' सागवता-दिन्तिति । एवं द्विधा सूर्यः व्याख्याय, तदैक्षतः बहुस्यामितिवाक्यं हर्शयित्वा 'सर्गकाले तु सम्प्राप्ते ज्ञात्वा तं कालकपकम् । अस्तर्लीन-विकारं च तत स्रष्टुमुपचकमे । तस्मादव्यक्तमुत्पन्नं ततश्चापि महा-तभूद्' इति स्मृति च दर्शयित्वाइ। नहीदमीक्षणं प्रधानादीनामचेत-नानां सम्भवति । ईक्षणध्यानचिन्तनादिशब्देषु चैतन्यस्यःविशेष्यः त्वात् । ईक्षणादिशब्दस्योपाधिवृत्तिवाचकत्वेऽपि प्रकृतिस्वातन्त्रयवान दिभिरपि प्रधाने तत्युर्विकायाँ वृत्तेरनङ्गीकाराख्यः। नापि जीवानां, महदादिस्रष्टेः पूर्वे करगाभावेन तेषां चैतन्यफलोपधानाभावात् । नचयमीक्षणपूर्विका सृष्टिमहत्तत्वस्रहेः पश्चादिति वक्तं शक्यम् । तथा स्तीक्षणात् पूर्वमपि द्वैनापत्या, सदेव सौम्येदमग्र आसी-देकमेवाद्विनीयमितीक्षणाव्यवहितपूर्वश्रुखनुपपसे । तत्रश्चापि, मन हानभूदिति स्मृतिविरोधाच । नच तत् पूर्वसर्गीयमिति वक्तुं शक्यम् । सर्गकाले तु सम्प्राप्ते ज्ञात्वेति सर्गत्रम्कालीनज्ञानाव-गमादित्यादि । ततः शाङ्करमतीयं, सूत्रव्याख्यानं, मायां तु प्र-कृति विद्यादितिश्रुनिन्याख्यानं च दूर्वियत्वा ततः साङ्ख्ययोगः-

थोवैदाविरुद्धत्वं च साधियत्वा रजस्तमःसमिमन्नतया मिलनं का-र्धेसत्त्वं परमेश्वरस्य नोपाधिः, किन्तु केवलं नित्यक्तानेच्छानन्दादि-मत् सदैकरूपं कारणसत्त्वमेव तस्योपाधिः । न स्थानतोऽपि पर-स्योभयळिङ्गमित्यागामिसुत्रात्। ब्रह्मविष्णुमहेश्वरास्तु सृष्टिस्थिति-संहाराधिकारिणः कार्यसत्त्वाद्युपाधिका महदाख्या समान्तरेश्वरा एव । तेषां च कार्योपाधित्वम् । 'गुणेक्यः स्रोक्ष्यमाणेक्ष्यस्रयो देषा विजाशिरे। एका मूर्तिस्त्रयो देवा ब्रह्मविष्णुमहेश्वराः। सात्त्विको रा-जसश्चेव तायसश्च त्रिधा महान् इति मात्स्यादिश्यः । युक्चाज्यसः मिष्टमहत्त्वं हि त्रिगुणात्मकरज्जुवत् त्रिगुणात्मक्रमेकमेव । सत्त्वा-धंशभेदेन त्रयाणां देवानां च शरीरं भवस्येका मूर्तिरित्युच्यते हरि-हरात्मकदेहवत् । अत एव चैदत्सुस्सरारीराधारभूतं विराहारयं एथूलशरीरमंकमेवेति त्रयागामेव विद्वक्रपत्वमुपपद्यते । त्रयक्ष दे-घाइचेतनरूपा भिन्ना एव । अत एव वयाणामेकपिण्डतया वातिपत्त-कफवत पररूपरसापेक्षत्वाद् 'अन्योन्यमनुरक्तास्ते ह्यस्योन्यमनुजी-विनः। अन्योन्यं प्रण्ताध्वेव लीलया परमेश्वरा इति मत्स्यादिवा-क्यमप्युपपन्नम् । एतेन त्रयाणां भेदाभेदावापे व्याख्याती वेदितव्यी। नतु तेषां कार्योपाधिकत्वेशपि, त्रिधा कृत्वाऽऽत्मनो देहं सोऽत्तर्याः-भीइवरः स्थित इति स्सृतेयोगिकायब्यूहवलीलावतारत्वमेवाऽस्तु, किमर्थे विष्णवादीनां चेतनान्तरत्वं कल्प्यत इति चेन्न। कौर्मे 'प्रधानं पुरुषं चैत्र प्रतिश्याशु महेर्वरः । श्लोभयामास योगेन परेण परमेश्व-रः। प्रधानात् क्षोभ्यमाणाञ्च् तथा पुंसः पुरातनात् । प्रादुरासीन्म-हरूवीजं प्रधानपुरुषात्मकम्' इत्यनेन, तथा विष्णुपुरागादिषु च पुरुषान्तरेण सह प्रकृति संयोज्यैव परमेश्वरस्तदुभयात्मकं देवतात-यद्भं महान्तं खुजतीत्यवगमात्। 'ब्रह्मादीनां त्रयाणां तु खहेती प्र-कृती लयः। प्रोच्यते कालयागेन पुनरेव समुद्रव' इति मात्स्यादि-भ्यस्तेपामुत्पत्तिलयसिद्धेश्च । अस्मिन् कूर्मवाक्ये ईश्वरप्रवेशो जीवः स्य ज्ञानेच्छाप्रयत्तव्यापनरूपः। श्लोभश्च गुणद्वारा योगश्चैकाग्न्यम्। अयं च क्षोभसंयोगविशेषद्वारा मह्तो हेतुः। एवं पुराणान्तरेक्योऽपि न तेषां साक्षाद्वतारत्वम् । किञ्च । मनुना 'यतः तत्कारणमध्यक्तं निसं सदसदात्मकम् । तद्विसृष्टः स पुरुपो लोके ब्रह्मेति गीयत' इत्यनेनाज्यकत्रहाकार्यसापि लीकिकत्रहात्वमुकत्वा, आपी नारा इति

प्रोक्ता इत्यादिना योगेन तस्यैव नारायणत्वमुक्तमतो नारायग्राद्प्य-तिरिक्त एव परमेश्वर इति । नच नारायणादिश्रव्दानामुपाधिमात्रप-रत्वमिति वाद्यम् । तथा सति लक्षणापत्तेरिति । अत एव विष्ण्या-दिदेवतायाः कृष्णाद्यवतारेषु न पुरुषान्तरप्रवेदाः श्रूयते, फलवान् वा भवतीत्यतों ऽ शावतारत्वमेव । क्षत एव भागवते ऋष्यादीन् प्रकृत्य स्मर्यते, 'पते चांशकलाः पुंसः कृष्णस्तु भगवान् स्वयम् । इन्द्रारि-ध्याकुलं लोकं मृडयन्ति युगे युगे' इति । अत्र कृष्णो विष्णुः स्वयं परमेश्वरः, तस्य पुत्रवत् साक्षादंश इत्यर्थः । ऋष्यादीनामंशांशिवच-नादिति । नचैवं सति, मत्तः परतरं नान्यत् किञ्चिदास्ति धनञ्जयेति गीताचाक्यविरोध इति वाच्यम् । तथाविधवाक्यानां व्यक्तपरत्वा-त् । ईश्वरस्य चाव्यक्ततया व्यवहार्यत्वाभावात् । पतेनापि विष्णवा-द्दीनां परमेइवरत्वादिकं व्यक्तापेक्षया बोध्यम् । नित्यत्वं चाऽऽभूतसं-प्रवं स्थानममृतत्वं हि भाष्यत इति स्मृतेबे ध्यम् । अथवा, यो यो देवानां प्रत्यबुद्ध्यत स एव तदभवदिनिश्चतेर्विष्णुदेवताया और्वात्त-क्रब्रह्मात्मभावान्मसः परतरं नास्तीत्यादिवचनोपपत्तिः । वस्यति चाssचार्यः, शास्त्रदृष्ट्या तूपदेशो वामदेववदिति । अत प्नानुगीतायां, परं हि ब्रह्म कथितं योगयुक्तेन हन्मयोति श्रीकृष्णवचनाद् भगवद्गी-तायां ब्रह्मैव कार्यब्रह्मणा श्रीकृष्णेनाहमित्युपदिष्टमिति निर्णीतम् । किश्च। अन्येषामपि ज्ञानिनां ब्रह्मभावेऽपि विष्णावेव मुख्यतो ब्रह्म-भावान्मत्तः परतरं नास्तीति वचनमुक्तं, नान्यस्य । तस्य सर्वेज्ञानि-मुख्यत्वमुक्तं मोक्षधर्मे, 'अनाद्यन्तं परं ब्रह्म न देवा नर्षयो विदुः। पंकस्तद्वेद भगवान् धाता नारायणो विभुः । नारायणाद्विगण' इ-त्यादिना । तथा शिवस्यापि मत्तः परत्तरं नास्तीति वचनं वोद्धव्यम् । किञ्च। योगयुक्ता ये जीव्।ः पूर्वपूर्वेषु सर्गेषु करणवर्गेण सह च साः युज्यमुक्त्या परमेश्वरतां गतास्ते वासुदेवब्यूहेऽन्तर्भवन्ति । तत्र च व्यूह एक एव वासुदेवो निस्पेश्वर इतरे तदंशा वासुदेवाः । तथा सङ्कर्षणप्रद्यम्नोऽनिरुद्धाख्यव्यूहरूपिणो विभूतिगणाः पूर्वसिद्धाः । त एते यथायोग्यं महवादिविहाडन्तरूपेण ब्रह्मविष्णुरुद्ररूपेण चां-ज्ञावताराः परमेश्वरस्य भवन्ति । आगच्छन्ति यथाकालं गुरोः सन्दे-शकारिण इति मोक्षधर्मात् । तथाच ये हरिहरादयः परमेश्वरकोट-यस्तेषां, मत्तः परतरं नास्तीति वचनमुपपद्यत एव । यद्यपि तेषां ज्ञ-

गद्रव्याधारदर्जमेवैदवर्षे तथापि परमेदवरात्मकतया सर्वसृत्वसर्वा-धारत्वाद्युपदेशोऽपि तेषु युज्यत पव । नमु यद्येवं तदा गीतादिषु विष्णवादिदेवतैद्वयैमेव कुत उक्तं, न परमेश्वरक्तदेश्वये घेतिचेन । क्ष्यं खततयुक्ता वे भक्तास्त्यं पर्युपासते । दे चाप्यक्षरमव्यक्तं तेषां के योगवित्तमा इति प्रश्नप्रतिवचनाम्यां विष्णुदेवाद् भेदेन परमेश्वर-कथनात् । अनादिमत् परं व्रह्म न सत्तनासदुव्यत इसादिना च परमेइबरस्यैदवर्यादिकथनात्। ये त्वीइबरस्यहतर्याम्यतिरिक्तविधः यापि योगिसामिक लीलाशरीरमिच्छान्ति, तेषां मते, न तस्य कार्य करणं च विद्यते, अप्रागो ह्यमनाः शुभ्रः, अक्षरात् परतः पर इत्या-दिश्वतीनाम, अक्रववदेव हि तत्प्रधानत्वादित्यागामिसूत्रस्य च वि-रोधः। कार्ये शरीरमः। करणं बुद्धादि । बुद्धादिना हि शरीरं प्रेयंत इति । अशरीरः शरीरेषु सर्वेषु निवसत्यसाविति, देहद्वयिक्तो नित्यः स्त्रवेदेहिमिवर्जितं इति भारतादिष्वीश्वरस्य, देहद्वयप्रतिषेधात् । अतो विष्पवादिवेवानामेव खित्यादिलक्षणस्वाधिकारपालनाय मत्स्यादः यो लीला्वताराः । ते 🖘 परब्रह्मणः प्रकृष्ट्यकितया आवेशावतारतया वा परमेश्वरत्वेनोपास्या इति । तथाच श्रुतिः । यन्मनसा न मनुते थेनाहुर्मनो मतम् । तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिदमुपासने । यस्या-सनं तस्य मतं मतं यस न वेद सः। अविद्यातं विजानतः विमातम-विजानतामिति । नन्वेवं परब्रह्मणः सकाशाद् विम्एवादिदेवानां भि-मृत्वे विष्णुशिवपकरगास्यानि सृष्ट्यादिवाक्यानि ब्रह्मनिक्रपणे साः धनतया विचारकैः किमित्युपन्यस्यन्त इति चेत् । तयोरी इवरकोटि-तया पर मेर्द्रवरेण सह ज्यवहारसाम्यादिति गृहाण। अन पव, प्रयाः णासिकभावानां यो न पश्यति वै भिदासित्यादिभित्स्याणामेव देवानां स्वाभाविषत्रह्यात्मभावसाम्यात् सर्वोपनिषत्सु त प्वोपासनार्थे प्र-द्यत्योपदिश्यन्तः इति । परमहाणश्च स्त्रतो नामकपाद्यभावः । 'न स न्ति यत्र, सर्वेत्रानामजात्यादिकल्पनाः । सत्तामात्रात्मके क्रेये क्षाना-टमन्यातमनः परे । नामक्रेप न यस्येको यो अस्तित्वेनोपलभ्यतं इत्यादि॰ कपविष्णुपुराणादिवाक्यात् । आत्मनः पर इति जीवादतिरिक्ते। अतः परब्रह्मणोः नामकपाद्यभावान्मुख्यविकारयोईरिहरयोनीमकपा-स्यामेव शास्त्रेषु प्रायशो व्यपदेशः । अत एव वैष्णवाः ग्रेवास्य वि-ष्णवाद्यतिरिक्तं प्रमेश्वरमविद्धांसो ब्रह्ममीमांसाशास्त्रं विष्णवादि-

परेतया व्याचक्षाणा अविवेकिन एवेति मन्तव्यम् । एवं पन् असुर्यां सङ्क्षेपतः प्रदर्शितः शास्त्रार्थे इतः परं प्रपञ्च्यते इत्याह ।

तद्वविचाररमणीयमेव । सदेव सौम्येद्मप्र आसीदित्ये॰ नेन निक्रिंपताया आदिस्ष्टः पूर्वे केवलं ब्रह्मेव, नान्यदिस्यस्यार्थस्य साधने तद्मिमताविमागलक्षणाद्वैतसा5वान्तरस्र्षिपाक्कालविषय-त्वन्युत्पादनेन तदानीं तद्भिमतप्रकारेण प्रधानादिसमन्वयस्यादा-क्यवचनतया जीवाइष्टस्याप्यभावेन प्रथमन्याख्यानगंतपूर्वपक्षस्यै-वासङ्गगनस्वेन तद्याकरणाय सूत्रप्रवृत्तेवेक्तुमशक्यत्वात् । द्वितीयः ब्याख्यानं तु न बुष्टम् । सांख्ययोगयोः सर्वीशेन श्रुत्यविरुद्धत्वोप-पादनं त्वसङ्गतमेव । 'अक्षपादप्रणीते च काणादे संख्यियोगयोः। त्याच्यः भ्रुतिविरुद्धोऽशः श्रुत्येकशरणैर्नृभिः । जैमिनीये च वैयासे न विरोधोऽस्ति कश्चन' इति पराशरीपपुराणीयवाक्यविरोधातः। नच योऽभ्युपगमवाद्देवनोक्तो नित्येश्वरदूषणादिः स एव त्याज्योऽस्त्व-ति वाच्यमः । ततुक्तषडध्याच्यां तस्याभ्युपगमवाद्त्वगमकानुपल-म्भात् । नित्यानित्यवस्तुविवेषव्यतिरिक्तांशान्तरेऽपि तथात्वात् । कालः खभावो नियनिर्यसञ्खा भूनानि योनिः पुरुष इति चिन्त्य-मिति श्रुत्या तथा निश्चयात् । एवं योगेऽपि द्वष्टव्यम् । जीवात्मन्नान-मात्रेण मोक्षाङ्कीकारस्यापि तथास्वात् । 'येऽन्येऽरविन्दाक्ष ! विमुक्त-मानिनस्वय्यस्तभावादविशुद्धवुद्धयः । आरुह्य कुच्छ्रेग परं पदं ततः पतन्त्यघोऽनाचत्रयुप्मदङ्घयं इति श्रीभागवते विविक्तजीवात्म-ज्ञानाद्विमुक्तमानिनां पातकथनेन तथा निश्चयादिति। तथा परमेश्व-रस्य ब्रह्मविष्णुमहेर्वरातिरिक्तस्य कारणसत्त्वोपाधिकत्वस्थापनमः प्यसङ्कतनमम् । शिवतत्त्वविवेकस्यापितस्योङ्कारवाच्यस्य गुणसा-म्योपाधिकस्य सर्वेदवरस्येव कारग्रासत्त्वोपाधिकस्यापि निरुपा-धिकपरमेश्वरप्रतिनिधित्वेनैव ब्रह्मोपनिषन्नुसिंहतापनीयमैत्रायसी-याधर्वशिखासु सिद्धत्वात् । इदं यथा तथा प्रहस्ताख्ये वादे निपुण-तरमुपपादितमिति नेह प्रपञ्च्यते । नच निरुपाधिकस्य निराकार-त्व शङ्ख्यम् । आनन्दरूपममृतं यद्विभातीति मुण्डके, अकारं ब्रह्माणं माभी उकारं विष्णुं इदये मकारं रुद्रं क्रुमध्ये ॐकारं सर्वेद्वरं द्वाद्शान्ते आनन्द्राष्ट्रतुक्षपं प्रपावं षोष्टशान्त दिति तापनीये, आ-

नन्दमात्रकरपादमुखोदरादिरिति पञ्चरात्रस्मृती, अथवा परमात्मान परमानन्द्विष्ठहमिति योगियाज्ञवहक्यंयस्मृती चानन्दाकारस्यैव सिद्ध-त्वात् । नच, न तस्य कार्यं करणं च विद्यत इत्यस्य विरोधः । तस्य तत्सम्बन्धि यत् तत् कार्ये जन्यं न, किन्त्वजन्यमेव। किञ्च, तस्येति षष्ठचा भेदो निक्ष्यते। तथाच जीववत् स्वरूपातिरिकं ज्ञानिकया-दिखु करणमिन्द्रियादिकं च तस्य नास्ति । अथवा नित्यत्वादाका-रस्य तद्धेतुभूनं करणं किया, सापि नास्ति । अत एव, न तत्सम इत्यादीति तदर्थात्। एतेनैव अप्राणो ह्यमनाः शुभ्र इत्यस्याष्यवि-रोधः सिद्धः। नाष्यक्षवत्सूत्रस्य विरोधः । तत्रापि कण्यते निक् प्यते व्यवहियते इति रूपं सर्वव्यवहारविषयत्वं तद्युक्तं रूपविद्विश्व-म । ब्रह्म तु तिहिलक्षणम् । यद्या कण्यते व्यवहियतेऽनेनेनि कपे करचरणादि तद्वत् तद्युक्तं ब्रह्म न, किन्तु तद्विलक्षणम् । करादेरपि ब्रह्माभेदादूपक्षपं ब्रह्मेव, नतु क्रवविदिति । नतु क्रुत एतद्वगम्यत इलाकाङ्कायां तिहिनिगमकं सूत्रशेषेणाह । तत्प्रधानत्वादिति । स-र्वेषां वेदान्तानां प्राधान्येन ब्रह्मप्रतिपाद्कत्वात् । तथाच ब्रह्मप्रकरणे निरूपित आकारो ब्रह्माभिन्न एवेति। नचाऽऽकारनिरूपकाणां ब्रह्म-परिचायनार्थत्वात् तेषां ब्रह्मभिन्नकराद्याकारनिकपकत्वेऽपि न प्राधा-न्येन ब्रह्मप्रतिपादकत्वप्रतिरोध इति शङ्काम् । स यथा सन्धवधनो-**ऽनन्तरोऽवाह्यः कृत्स्ना रसघन एवं वा अरे अयमात्माऽनन्तरोऽवा-**ह्यः कुत्स्तः प्रज्ञानघन प्वेतिश्चती वाह्याभ्यन्तरमेदराहित्यवीधने ज्ञानाकारत्वस्येव सिद्धत्वात् । आकारभूतकरादिराहिस्रेन के-घलक्षानात्मकतायां वाह्याभ्यन्तरत्वराहित्येन तन्निषेधानुपपत्तेः। अकृत्स्नादिप्रतीतिराहित्येन कृत्स्नघनपद्योर्वेयर्थापत्तेश्च । केवलसम्बदानन्दात्मकब्रह्माभिन्नकरचरणाद्याकाराङ्गीकारे न क-स्यापि विरोधः । यत् पुनस्तलवकारादिश्रुत्या परमेश्वरस्य साक्षा-दुपास्यत्वाभाव उक्तः। स तु तामेत्र श्रुति विरुणद्धि । पूर्वाद्धें मनः-प्रवृत्तिरहितं तत्प्रेरकं यदुकं, तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि, नेद् प्रेर्यत्वेनाः नुभूयमानं जीवात्मरूपं न विद्धि । यत् प्रेरकं तत् किमिस्रत आह । यदिदं सचिदानन्दाकारमुपासते वैदिकापासका इति तत्रार्थात्। अनुपास्यत्वे ९भिषेते तु द्वितीयेदङ्कारं न वदेदेव । नेदं यदुपासत १-टेयेतावतैव चारितार्थात्।यस्यामतं तस्य मतमिखन्नापि, यमेवैप पृ-

णुते तेन लभ्यस्तस्यैष आत्मा विदृणुते तेनुं खामिति वरणहेतुकतनु-विवरणस्य श्रुत्यन्तरे श्रावणाद् वरगामावे यस्यामतमविदितं तस्य मतं, यस्य पुनस्तद्भावेऽपि मतं स न वेदेति । यद्वा, अनिरुक्तश्रुतौ ब्रह्मणो वाक्यपरिच्छेद्यत्ववारणाद् यस्यामतमनिरुक्तत्वात् सम्यक्तया अज्ञातं तस्य मतम् । यस्य पुनस्तद्विपरीतं स न वेदेति । अविज्ञातं करचरणादिविशिष्टतया जानतां, विश्वातं तदभिन्नतया जानतामित्य-र्थादिति । अतो न परब्रह्मणोऽनुपास्यत्वाज्ञेयत्वादिकं युक्तम् । यदापि परब्रह्मणः स्वतो नामाध्यभावसाधनाय विष्णुपुराणादिवाक्यमुप-न्यस्तं, तत्रापि करुपनापदात् कारुपनिकनामादिनिवृत्तिरेवाभिष्रेता, न यावन्नामादिनिवृत्तिः । ॐतत्सदिति निर्देशो ब्रह्मणस्त्रिविधः स्मृतः । ॐकारं प्रकृत्य स्वधाम्नो ब्रह्मणः साक्षाद्वाचकः परमात्मनः । तस्य वाचकः प्रणव इति गीताश्रीभागवतपातञ्जलसूत्राणां वि-रोधात्। वाचकसैव नामत्वात्। एवं सिद्धे सदादिनामकत्वे, 'नारायणः शिवो विष्णुः शङ्करः परमेश्वरः । पतैस्तु नामभिर्वह्म परं प्रोक्तं सनातनम्' इतिवाराहपुराणवाक्यात्, 'रुषिर्भूवाचकः श्रद्धो णश्च निर्वृतिवाचकः। तयोरेक्यं परं ब्रह्म ऋष्ण इत्यमिधीयत इत्या-विश्विति भ्यश्च नामान्तरस्वीकारेऽप्यदोषात् । अनादिमत्परं ब्रह्मोति स्वांलिखितगीतावात्रयात्रिमगीतावात्रय एव सर्वतःपाणिपादान्तमि-त्यादिना परमेश्वरक्रपस्याष्युक्तत्वेन तस्याष्यङ्गीकार्यत्वात् । ज्ञेयं प्र-स्तुत्यैव तस्य कथनेनोपासनागन्धस्याप्यभात्रात् । अतो नामरूपे न यस्येति द्वितीयवाक्येऽपि काल्पनिकनामाद्यभाव प्वाख्य इति पर-मेश्वरस्य लीलाविम्रहाङ्गीकारे दोषाभावान्मत्स्यादीनां परमेश्वरली-लावतारत्वेऽपि न दोषः । द्वितीयस्कन्धे, लीलावतारान् पुरुषस्य भूम्न इति प्रतिक्षाय ब्रह्मणा मत्स्यादीनां कथनात् । नचैते चांशकलाः पुंस इति प्रथमस्कन्धविरोधः । तेषामेताद्भिन्नत्वात् । त्वदुपगतनित्य-कार्यवासुदेववन्नामकपादिसाम्येऽपि भेदस्योपक्रमोपसंहाराभ्यां य-थायथमवगन्तुं शक्यत्वात् । गीतायां श्रीभागवते च विभृतिमध्ये वासुदेवस्य गणनाच्य । यत्पुनः, 'कृष्णस्तु भगवान् खर्यामत्यतत्स्वयं पद्स्य पुत्रवत् साक्षात् परमेश्वरांशः । ऋण्यादीनामशांशिवचनाद्' इत्युक्तम्। तद्प्यसङ्गतम्। भूभारहारकं कृष्णमंशेपूका तदंशित्वेन पुर्मासं चोक्ता ब्रह्माण्डात्मकपुंरूपताश्रमवारणाय तुश्रद्धोक्तिपूर्वकं

खयं भगवत्वविधानस्यायोधात् । कृष्णमेनमवेहि त्वमातमानमसिः लात्मनामिति, वसुदेवगुहे साक्षाद् भगवान् पुरुषः पर इत्यादिवा-क्यानामप्यविचाराच । गीतायां तु 'परं ब्रह्म परं धाम पवित्रं परमं भवात् । पुरुषं शादवतं दिव्यमादिदेवमजं विभुम् । आहुस्वाम् ऋ-पयः सर्वे देविपैर्नारदस्तवा। असिता देवलो व्यासः खयं चैव व्रवीः पिम ' इति वाक्यमपि प्रायो नावलोकितं, येन, मत्तः परतर्रामतिवा-ष्यस्य वामदेववच्छ।स्वदृष्ट्या ज्ञानिमुख्यवाक्यत्वेन गतिर्धिन्तता । नहि परव्रह्मत्ववकार ऋष्यः सर्वे भ्रान्ता येनैवं भगवदुके गौणीं वृत्ति बह्महर्षि च नावगच्छन्ति । तथाऽव्यक्तपरत्वेन गतिरप्यमङ्गर्ने-व । अन्यकस्याझरत्वेन भगवद्यामतयैव सिद्धाः भगवनस्ततोऽपि प-रत्वात । नच व्यवहार्यत्वान्नेश्वरत्वमिति युक्तम् । तस्य सुद्रव्यारयान पवीपपादिनत्वात् । यदपि मोक्षधर्मवाक्येन नारायणाद्भिक्रत्वं पर-सेश्वरम्योक्तं, तत्र तु नारायणपदं यौगिकमेव । धातुपद्विद्रापितत्वा-त्। न तु रुद्धम्। अतो यस नारायणपदेन परमेश्वर उच्यते नत्र रु-<del>देरेबोड्</del>यते । यथा महोपनियदि । तत्र होको ह वै नारायण आसील ब्रह्मा न ईशानो नापो नान्नीपोमावित्यादिना ब्रह्मादिसर्वानेष्धेऽपाम-पि निषेधात्। स एकाकी नर पवेलनेन पुरुपाकारसोकतया निरा-कारत्वस्थापि वारणात् । तस्य ध्यानान्तस्यस्य यत्र स्रोममुच्यने, त-स्मिद् पुरुपाञ्चतुरेशाऽजायन्तैका कन्येति प्रस्तुत्य, दर्शान्द्रयाणि मन एकाइशं तेजो द्वादशमहङ्कारस्त्रयोदशः प्राणाश्चतुर्दश आतमा पञ्च-द्धी बुद्धिरिति तेषां खद्भपकथनं तेजःपदेन महत्तस्य गणिनत्वाः त । विश्वमातमगतं व्यञ्जन् कूटस्यो जगदङ्करः । स्रतेजसाऽपियः चीव्रमात्मप्रस्वापनं तम ' इति पुराग्रे तस्य तेजोरूपत्वावगमात् । अनो यन्तिञ्चिदेकदेशमालम्य संकलशास्त्रविष्टावनं न सतां मार्ग इति वोध्यम् । एवं शिवरूपेऽपि होयम । ' यदेकमन्यक्तमनन्तरूपं वि-इवं पुराणं तमसः परस्ताव । तदेवते तदु सत्यमाहुसदेव ब्रह्म परमं कवीनामिति श्रुनेरनन्तरूपः परमेश्वरः कदाचिच्छिवाकारेणैव सर्व जगत करे तीति। सतो विचारकाणां विणुशिवप्रकरणीयवास्यिल-स्वतमस्मदुकाभिप्रायेण, न तु त्वदुक्तेनेति गृहाण। पतावान् परं वि-धेयो यन्तृसिह्तापनीये, अनुपनीतरातमेकमेकेनोपनीतेन तत्मममिला-दिना गृहस्वानप्रस्पयतिरुद्जापकाधर्विषरःशिखाःयायिपर्यन्तमुक्त्वा

एवं चिद्र्पस्य कारणनानिक्रपणेन वेदान्तानां ब्रह्मपरत्वं निक्रपितम् ॥ १० ॥

अतः प्रमानन्दक्षस्य कारगात्त्रोपपादनेन तद्वाक्यानां ब्रह्मपरत्वमुपपाद्यते, आनन्दमयाद्यष्टभिः सुत्रैः । तत्र तैतिरीयः शाखायां ब्रह्मभृगुपपाठकद्वयेन ।

अथरिहारःशिष्वाध्याविशतमेकमेकेन मन्त्रराजजापकेन तत्समिति नृगिहमन्त्रराजजापके उत्कर्षविश्रान्तिबोधनात् तद्विद्यावेद्यक्रप ए-चोत्कर्षविश्रान्तिः। एतद्पि प्रहस्ताख्यवादादेवावगन्तव्यमिति दिक्। अतः परं प्रकृतमनुसरामः।

ईश्र्यधिकरगाप्रयोजनमाहुः \* एवमिस्यादि \* वेदान्तवाक्ये-ध्वव्यवहायेत्वादिना बोधितस्य चिद्रूपस्य कारणतासमर्थतेत सर्वे-षां वेदान्तानां कार्यद्वारा ब्रह्मस्वरूपनिरूपकत्वाद्ः ब्रह्मप्रत्वं ब्रह्म-णि तात्पर्येण समन्वितत्वं निरूपितम् । तथान्चेदमधिकरणप्रयो-जनमिस्यर्थः॥

#### इति चतुर्थाधिकरणम् ।

तन्वीक्षत्यिषकरणे सर्वेषां वेदान्तानां ब्रह्मपरत्वं सिद्धमेवे-त्यत्रिमाधिकरणस्य कि प्रयोजनिमत्याकाङ्कायां तद्धदन्तस्तद्वतारयः नित \* अतः परिमत्यादि \* । \* तद्धाक्यानामिति \* अधनन्द-प्रतिपादकत्राक्यानाम् । तथाच लक्षणगताव्याप्त्यादिदोषपरिहा-रायेदमधिकरणम् । अत्रापि, सामान्यविशेषभावगर्भोऽवसर प-वाधिकरणसङ्गतिरित्ययः । तानि कानीत्याकाङ्कायां विषयवाक्या-नां वाषुत्याद्धकरमेव प्रदर्शयन्ति \* तत्रेत्यादिः \* । आ-नन्दकार्ये प्रतिपाद्यत इति शेषः । तानि विषयवाक्यानीत्यर्थः । नन्वेतद्वये ब्रह्मणः कार्यमुच्यते । सत्यक्षानानन्तलक्ष्मणकं ब्रह्मः प्रस्तुत्य तस्माद्वा पतस्मादात्मनः आकाद्याः सभूत इत्यादिना कार्यकथनात् । तथात्रिमेऽपि, यतो वा इमानीति ब्रह्म लक्ष्मित्वा, आनन्दाद्ध्येत् ख-विवगानि भूतानीत्यादिना ब्रह्मण एव निष्कर्षाञ्चानन्दकार्ये सन्देह तत्रानन्दमय इति मयद्पसयान्तस्याब्रह्मत्वेनाजगत्कर्तृत्वे ब्रह्मपपाठकस्याब्रह्मपरत्वं स्यादिति तिज्ञराकरणार्धमानन्दम-याधिकरणम् । षडिन्द्रियस्वक्रपद्वमानन्दभेदेनानन्दस्याष्ट्राविध-त्वाद्यष्टसुत्राणि ।

नजु कथं सन्देहः, कथं वास्याव्रह्मत्वे प्रपाठकासङ्गतिरिति। उच्यते । ब्रह्मविदः परप्राप्तिं प्रतिज्ञाय ज्ञेयांशे कारणत्वायान-न्दांशमप्रवेष्य जडत्वपरिहाराय सर्वज्ञानन्दरूपं फलमुपपाद्य तिब्रह्मपणार्थे सर्वोऽपि प्रपाठक आरब्धः । तत्र साधनशेषव्र-ह्मणो वाक्यादेव निःसन्दिग्धप्रतीतेः फलस्य ब्रह्मत्वं प्रतिपाद-नीयम् ।

ध्व न भविष्यतीति व्यथीं ऽधिकरणारम्भ इत्यत आहुः \* तत्रानन्द-भय इत्यादि \*। \* तत्रेति \* ब्रह्मप्रपादके। \*मयद्प्रत्ययान्तस्येति\* भयद्प्रत्ययान्तप्रतिपाद्यस्य । तथाचानन्दद्धपेगात्र जगत्कर्तृत्वस्य प्र-तिपिपादायिषितत्वान्मध्ये च सन्दिग्धशब्दनिवेशात तिन्नवृत्त्यर्थमयः मारमभ इत्यर्थः। नश्वानन्दक्रपेणैवात्र कारणताप्रतिपिपाद।यिषितेत्यम कि गमकमित्याकाङ्कायामधिकरणसूत्रसङ्ख्यीव गमिकेत्यादायेनाहुः। \* पडित्यादि \* पडिन्द्रियात्मपरमात्मभिर्दि लोके कार्य क्रियते। ब्रह्मणि स्विन्द्रियाद्यभावादानन्देनैव कार्ये क्रियत इति तत्तदात्मक आनस्य एवेन्यानस्यस्येवाष्ट्रविश्वत्वात् ताव्निन सूत्राणीति सैव तथे-स्यर्थः । एवमधिकरणारम्भे साथिते आनन्द्रमयस्याबद्धात्वेनापि प्रपा-डकस्य ब्रह्मपरत्वं मन्वान एकदेशी चोदयति अनु क्रवमित्यादि अ। एवं प्रश्ने सन्देहादिकं व्युत्पादयन्ति । \* उच्यते \* । \* ब्रह्मविद इत्यादि \* ब्रह्मविदाप्रोति परमिति चाक्ये ब्रह्मविदः परवाप्तिं प्रति-श्चायैतद्वाक्यविवरणभूनायामृचि आनन्दांशस्य कारगात्वयोधनाय सत्यं ज्ञानसनन्तं ब्रह्म यो वेदानि लक्षणवाक्योक्त ज्ञेयांशस्य साधनशेर षत्वेन तद्येक्षया फलस्योत्क्रप्रत्वात् फलभूनमानन्दांदां तत्राप्रवेदय कारणस्य प्रकृत्यादेलों के जडत्वदर्शनात् तद्विलक्षणत्वमानन्दां शेवा वितुं तस्य जड्रस्परिहाराय विपश्चिद्वह्मपदाक्यां सर्वज्ञानन्दरूपं फ

तत्राब्रह्मान्नमयादितुल्यवचनात सुखवाचकशब्दानामेत्र व-चनाच्च सन्देहः । आनन्दांशस्यैव कारणत्वेन ब्रह्मत्वर्मातपाद-नार्थत्वात् तदमावे प्रपाठकत्रैयध्यं च ।

पलस्य नैकट्यप्रतिपादनायात्मपद्मयोगेण फलरूपेण जगत्कारणतामुक्त्वा तस्यैव मध्ये सर्वान्तरत्वम्पपादितम् । तस्माद् वा एतस्माद्विज्ञानमयादन्योऽन्तर् भ्रात्माऽऽनन्दमय इति ।
भ्रान्ते च, एतमानन्दमयमात्मानमुपसंक्रामतीति । भ्रादिमध्यरूपे
अनूद्य फलत्वेनोपपादितम् । तिक्रक्ष्पकस्यापि तत्तुल्यफलत्वं वक्तुमन्नमयादीनामपि ब्रह्मत्वेनोपासनमुक्तम् ।

स्वंशानन्द्रक्षप्य फलस्य निक्षपणार्थं सर्वोऽपि प्रपाठक आरब्धः । तत्रचिं साधनशेषस्य श्रेयत्रद्वाणो लक्षणवाक्यादेव निःसन्दिग्धं स्व-क्षपावगमात् फलस्य ब्रह्मत्वं प्रतिपादनीयम् । प्रतिशावाक्यं परपदात् तस्य चर्गुत्तरार्श्वेन विवरणे भिन्नविभक्तेभिन्नपदवचनयोश्च कथनेन परपदार्थानिश्चयाद् ऋग्व्याख्यानक्ष्वे प्रपाठकेऽवश्यं कारणात्वादिना ब्रह्मत्वमुपपादनीयमित्यर्थः । पवं प्रपाठकोऽवश्यं कारणात्वादिना ब्रह्मत्वमुपपादनीयमित्यर्थः । पवं प्रपाठकोश्चिक्तत्वा सन्देहवीजमाहुः सत्ताऽब्रह्मत्यादि स । स अब्रह्मान्नमयादीति स अब्रह्मक्षं यदन्तम् यादीत्यर्थः । पवं सन्देहमुपपाद्य प्रपाठकामङ्गतिमुपपादयन्ति स आन्मव्यदित्यर्थः । पवं सन्देहमुपपाद्य प्रपाठकामङ्गतिमुपपादयन्ति स आन्मव्यदित्यर्थः । पवं सन्देहमुपपाद्य प्रपाठकामङ्गतिमुपपादयन्ति स आन्मव्यदित्यर्थः । पवं सन्देहमुपपाद्य प्रतिपादितत्वेन तत्सहचिरितस्यानन्दांशस्यापि तथात्वेन तस्यान्यत्र कारणत्वाकथनात् तदभावे कार्यानुसारिलक्षणस्याव्यापकत्वप्रसक्तेरत्र तस्येव कारणत्वेन बन्द्यान्वप्रतिपादनार्थत्वात् तदभावे नद्वैयर्थ्यर्मस्थिवमसङ्गतिरित्यर्थः ।

ननु कारणतावाक्ये तस्माद्वा एतस्मादात्मन इत्यात्मपदादा-हमा वा इदमेक एवेत्यादाविवात्रापि चिदंशकारणताप्रतिपादनस्य सम्भवदुक्तिकत्वात् कथमत्रानन्दांशकारणताप्रतिपादनविनिगमने-ह्याकाङ्कायामात्मपदोक्तिनात्पर्ये चद्दनस्तिव्विनगमकयुक्तिमाहुः \* फलक्षेत्यादि \* यथा मलयजस्याभीष्टल्वेऽपि दूरत्वात् तद्र्थे न तत्र पूर्वपक्षेऽत्रमयादेशिवानन्दमयस्यापि न ब्रह्मत्वम् । ग्र-त्रमयादितुल्यवचनात् तथैव फलसिद्धेरिति । एवं माप्तेऽभि-धीयते ।

### आनन्दमयोऽभ्यासात् ॥ ११ ॥

आनन्दमयः परमात्मा, नान्नमयादिवत् पदार्थान्तरम् । कुनः । अभ्यामात् । अभ्यस्यते पुनः पुनः कीर्यन इसभ्यासः । तस्मात् । स्रभ्यासस्य भेदकत्वं पूर्वतन्त्रासिद्धम् ।

पुरुषप्रवृत्तिस्तथा माभूदिति तद्थे फलस्य नैकट्यप्रतिपादनायात्मपः देवयांगेण तर्नत्पदाक्यां सिन्निहितपरामर्शात् फलक्षेण जगत्कार-णतामुक्तवा तस्पैवानन्दस्य मध्ये सर्वान्तरत्वफलत्वमन्ते फलत्वं चानन्दमयपदाक्ष्यामुक्तमः । तेनादिमध्यावसानेषु कारणत्वसर्वान्तः रत्वफलत्वानि तत्रैव साधितानि । तथान्नमयादीनां ब्रह्मत्वेनोपासनः कथनात् नदान्तरत्वनिरूपकाणां यदा तत्तृत्यं फलत्वं, तदाऽऽन-न्दमयस्य सर्वान्तरस्य फलत्वं कि वाच्यमित्याग्रयेन फलत्वमेव **इढी**क्चनम् । तथाच यदि केवलमात्मपदमेव कारणतावितपादक-घाक्ये स्यात् तदा त्वतुक्तं स्यादिष । न त्विह तथा । किन्तु तदे-तत्पदसमभित्याद्दनम् । तथा सत्यात्मपरं नैकट्यमेव बोधयिन, नतु तेन रूपेण कारणनाम् । सा च प्रतिपिपाद्यिषिते पर्यवस्यतीति स-म्पूर्णवाक्यविचारादवमीयते । अतः पूर्वोक्ताः फलत्वाद्य पत*हिः* निगमकर्युक्तरूपा इत्यर्थ । एवं विनिगमकवोधनेन परोक्तं प्रतिक्षिण प्रकृते पूर्वपक्षमाहुः \* तन्नेत्यादि \*। \* तधैवेति \* वहात्वेनोपास-नेनैव । सूत्रं व्याकुर्वते \* अभिधीयत इत्यादि \* । ननु हेतुना सा ध्यसिद्धिव्योप्तिनिश्चये सति भवति। प्रकृते चाक्ष्यासस्वेन परमान त्मवोधकत्वेन दगाष्त्यभावादसिद्धोऽयं हेतुरित्यत आहुः अअभ्यासः स्येत्यादि \* पूर्वतन्त्रे हि, ममिधो यजित, तनूनपानं यजित, इडो यजः ति, वर्हियंजति. स्वाहाकारं यज्ञतीति पञ्चकृत्वो यज्ञत्यावृत्ती मीर्माः

यथा पूर्वतन्त्रे शब्दान्तराभ्याससंख्यागुगामित्रयानामधे-यानां पण्णां कर्मभेदकत्वमेवमेवानन्दमयस्याप्यभ्यासात् पूर्वने-लक्षण्यम् । अताऽतुल्यत्वाद् ब्रह्मत्वम् । एवगभ्यासः श्रूयते । को ह्येवान्यात् कः प्राण्यात, यदेष आकाश आनन्दो न स्या-द । एव ह्येवानन्दयातीसर्थतोऽभ्यासः स्तुत्या ।

सितं, किमत्र तनूनपादादिषु चतुर्षु पूर्वयागान्तरविधार्नामिति । तत्र पूर्वेपश्चिणा धात्वधेषत्यभिन्नागदिङादिगुगाविधानाधे समिदागानु-वादे ऽङ्गीकृते सिद्धान्तितम् । भदाभिदसाधारण्या यजिश्रुत्या याग-मात्रप्रत्यभिन्नानेन श्रुतेर्यागान्तरपक्षेऽपि तुरुपत्वाद् गुणविधानपक्षेऽपि चतुर्थीतिद्धतयोरभावन देवतायास्तृतीयाया अभावेन द्रव्यस्य च वः क्तुमशक्यत्वाद द्वितीयया चाग्निहोत्रं जुहोतीत्यादिवत् तंषां कर्मनामत्वनिश्चयात् पदान्तरसमभिन्याद्वतेन यजनिना यागान्त-रंभव बोध्यत इति । तथाच यत्र यत्र वाक्ये पदान्तरसमिभ-व्याहृतस्य यस्य पदस्याभ्यासस्तत्न तत्र तस्य पदस्य पूर्व-स्मादर्थान्तरगमकत्वमिति ब्याप्तः पूर्वस्मादर्थान्तरत्वेन परमा-त्मसाधनान्नासिद्धो हेतुरित्यर्थः। नन्वभ्यासस्य भेदकत्वमातं सि-क्षम् । तस्य फलमितरभेदः सोऽत्र शब्दान्तरादेव सिद्धो वाक्यान्तर-सिद्धमसन्निहितमभ्यासं खलाभाय नापेक्षते।तथा सनि कथं तेन प-रमात्मावगतिरित्यत आहुः \* यथेत्यादि \* तथाच शब्दान्तरेण सि-द्धेऽपि भेदवैलक्षण्यमभ्यासः साधयति । सिद्धाच्य वैलक्षण्यादन्नम-यादिश्य आनन्दमयस्यातुल्यत्वं सिद्ध्यति । तेन ब्रह्मात्मावगतिरित्य-र्थै: । तन्ध्रभ्यासस्यान्नमयादिवाक्येष्वपि दर्शनादत्रैव कथ वैलक्षण्य-साधकत्वमित्यत आहुः \* एवमभ्यास इत्यादि \* अयमर्थः । पूर्वानु-वाकंष्वन्नादीनां प्रशंसामुक्त्वापि, को द्यवान्यादितिवाक्ये किंशळद्व-थेन पूर्वोक्तं सर्वे परामृद्यते । तेन तदन्नादिकं प्रति व्यतिरक्षमुखेना-नन्दस्यैव हेतुता श्राव्यते । तेनान्नादीनामपि यत्खकार्ये सामर्थ्य तस्यानन्दसापेक्षता वाध्यत इति सर्वोपजीव्यत्वेन स्तुत्या सर्वताः

मयडर्थत्वपक्ठितस्तु तुल्या । पुनर्वचनेनाभ्यासेन प्रवाहाद् भेदे साधिते ब्रह्मत्वम् । न तु द्वयापत्तिः । उत्तरस्य साधक-त्वाद् । तस्माद् आनन्दमयं ब्रह्मेव ।

ऽऽनन्दोऽर्थनोऽभ्यस्यत इति स्तावकत्वेन वैलक्षर्यसाधकत्वमिलर्थः। नतु तावकाक्ष्यासस्य पूर्वेध्वपि सत्त्वाद् वैलक्षण्यस्य तेष्वपि सिद्धेर्वेः लक्षण्यं नानन्द्मयस्य परमात्मत्वनिर्णायकम् । लिङ्गेन सिद्धातस्नस्य मयर्थुत्यपेक्षया दुर्वलत्वात्। अर्थान्तरत्वेऽपि प्रायपाठेन च तुल्य त्वनिश्चयात्। किञ्चायं विकारे मयट् । द्वचचश्छन्दसीतिनियमस्य, सृण्मयं गृहं राजन्नह गममित्यादिमन्त्रेषु व्यभिचारात् । तेन विका-रार्थे द्वचचो भवत्येव। अन्यस्मानु विकारार्थे भवति, न भवति चेति व्यवस्थितविकरपाश्रयणेन इयचोऽप्यानन्दश्चात् तस्य विकारार्थे सुवचत्वात् । तथा साति न तेन वैलक्ष्यसिद्धिवैलक्षण्यसिद्धाविष न तेन परमात्मत्वसिद्धिरित्यत आहु. \* मयडर्थेत्यादि \* मयट् प्र-त्ययः। अर्थत्वमर्थान्तरत्वम् । ताक्ष्यां सहिता प्रकृतिमेयडर्थत्वप्रक्रः तिः शद्धान्तरस्या । सा तुल्या व्यवस्थिनविकल्पाश्रयणेऽपि पदार्थाः न्तरपक्षे परमात्मपक्षे च साधारणा । यद्वा स्तुत्या तुरुया यादशी स्तुनिस्तादद्यमर्थान्तरं बोधयति । अतो न तयाऽवान्तरप्रायपाठेन वा विकारार्थात्रहो युज्यते । तद्दपेक्षयाऽसाधारणस्य लैङ्गिकाभ्यासस्यैव ज्यायस्त्वादित्यर्थः । तेन सिद्धमाद्यः \* पुनिरत्यादि \* किमः पुनर्वन चनेन बोधितो य आर्थिकोऽभ्यासस्तेन मयडर्थान्तरयोः प्रवाहाद् भेदे आनन्दमयस्य साधिते तस्य ब्रह्मत्वं सिद्धमित्यर्थः । नन्वानन्दमयस्य ब्रह्मत्वे द्वैतापात्तः। तस्य प्रियमेच शिर इत्यादिसम्बन्धषष्ठचा तस्य भद्वोधनात् । तथा सति ब्रह्मत्वस्याप्यसिद्धिः । नेह नानास्तीत्यादी व्रह्मांगा भेदनिषेधादित्याशङ्कायामाद्यः \* नत्वित्यादि \* उत्तरस्येत-द्भ्यासवाक्यादित्रमस्य यदा ह्येवैष एतस्मिन्तुद्रमन्तरं कुरुते अध तस्य भयं भवनीत्यन्तरशब्दवाच्यभेदकृतिनिन्दावाक्यस्य राहोः शिर इत्यादिवदभेदषष्ठीसाधकत्वान्न द्वयापिचरित्यषं । सिद्धमाहुः तस्मादित्यादि \* चांद्याभावात् तथेत्यर्थः । उपचयापचयशिद्धताः व्रह्मन्वपरिहारस्तु गुणोपसंहारपादे वियश्चिरस्त्वादिसुते आचार्येण

श्रयवा स नैव रेमे, तस्मादेकाकी न रमते स द्वितीयमैच्छ-त्, स हैतावानासेखादिश्वितिभिरेष उ एवेतिश्चतेश्च तानि तानि साधनानि कारियत्वा तानि तानि फलानि ददद् भगवान् स्व-क्रीडार्थमेव जगद्व्येणाविर्भूय क्रीडतीति वैदिकीर्निर्णीयते । एत-देव काण्डद्वयेऽपि मतिपाद्यते । अन्यथा जीवस्य साधनपाले निद्भपयन्त्याः श्रुतेर्जीवपरत्वमेव स्यान्न ब्रह्मपरत्वम् । कर्मब्रह्मणोर्गपे जीवशेषत्वं नापेयाद् ।

विधेय प्रवेति न चोधि वसर इति बोधियतुमेवकारः । एवमस्मिन् व-र्णकेऽन्नमयादीनां ब्रह्मकार्यत्वेन पदार्थोन्तरत्वमङ्गीकृत्यं । आनन्दे फ-लत्वस्य वैक्तव्यत्वात् साधनशेषभूते श्चेये ब्रह्मण्यानन्दं चानिवेदया-र्थिकाश्यासादानन्दमयस्य तेश्यो भेदः साधितः ।

साम्प्रतं तु प्रभुचरणैरखगडब्रह्मवादेन पूर्वे सिद्धं कार्यस्थापि भ्रह्मत्वमनुद्यानन्दस्य साधनशेषत्वेऽपि कपभेदेनं फलत्वानपायाज्**शे-**यकोटावामन्दं निवेदयापि तेश्य आनन्दमयभेदस्तस्यैष एव शारीर आत्मेत्यादिवाषया अयासाद् वर्णकान्तरेणाधिदैविकवादमाश्रित्य सा-ध्यते \* अथवेत्यादि \*। तदर्थपूर्वे सर्वेश्वतीनां ब्रह्मपरत्वेनैकवाक्य-त्वाय प्रतीयमानस्य द्वैतस्य बाध्यताप्रकारबोधनाय च सृष्टिप्रिकि-यास्मारणपूर्वकमखण्डब्रह्मवादस्वरूपं सप्रमाणं निरूप्यते \* स वै नैवेत्यादि \*। \* वैदिकैरिति \* प्राचीनौपनिषदैः । एतेन सम्म-तिरपि शिष्टानामुक्ता। पतेन सृष्टीच्छायां प्रयोजिका क्रीडेच्छेति वो-धितम् । \* पतदेव काण्डद्वयेऽपि प्रतिपाद्यत इति \* शाव्दस्य हि ब्रह्मण एष पन्था इत्यनेन द्वितीयस्कन्धे उक्तार्थस्येचोपबृंहणात् क्रीडन-मेव प्रतिपाद्यत इत्यर्थः । तेन सृष्टीच्छा क्रीडेच्छाक्रपैवेति निर्णी-योक्तोपवृंहणे ऽन्यस्याप्यर्थस्य सम्भवदुक्तिकत्वात् तद्तुकत्वा विपक्षे बाधकं तर्कमेवाहुः \* अन्यथेत्यादि \*। \* अन्यथेति \* भगवतः सर्वेरूपत्वाभावे । अनापेयादिति अपारार्ध्यस्य शेषलक्षणस्य फलद्वारा तत्र सत्त्वान्नापेयादित्यर्थः । नच जीवशेषत्वमेव काण्डद्वयस्यास्त्र

एवं सित पूर्वकाण्डेऽवान्तरफलान्युक्तवेतस्यैवानन्द-स्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्तीतिश्रुतेनिर्वध्यानन्दात्म-कमेव परमं फलमिति तद्विवसमाणा पूर्व सामान्यत आह । म-साधनं तैत्तिरीये। ब्रह्मावदाप्नोति पर्गमिति। अक्षरब्रह्मावद परं ब्रह्माप्नोतित्पर्थः । अत्र परशब्दस्य पूर्वपरत्वे तदित्येव वदेत । पूर्व ब्रह्मोक्त्वाग्रे यद परमित्याह तेन साब्धियात् तत एव परं पुरुषोत्तमरूपमेवाऽत्राभिमेतिमिति ज्ञायते ।

किञ्च प्रतिवादिना तदाप्तिर्ज्ञानात्मिकैव वाच्या।तथा मित ब्रह्मपाप्तो ब्रह्म प्राप्नोतीत्यर्थः स्याद् । स चासङ्गतः । साधन-साध्यभावच्याहतिश्च ।

शाधकाभावादितिं बाच्यम् । सर्वे बेदा यत् पदम्, ऑमित्येतदक्षरम, इदं सर्वे, यस्यात्मा इरीरमित्यार्दिषु वेदादेभेगवत्परत्वस्य भगवता जीवशेषित्वस्य च श्रावणेन तिहरांधस्यैव वाधकत्वात् । तस्मान्नात्र शङ्कालेशः। प्रमखण्डब्रह्मवादस्यैव श्रीतत्वादुक्तरीतिक एवार्थ इति हृदिकृत्याधिदैविकवादेन मेद् साधियतुं विषयवाक्यं व्याकरिष्यन्तः मिद्रमनूद्य तद्वतारयन्ति 🛎 एवं सतीत्यादि 💥 । 🛎 एवं सनीति 🛎 उक्तदोषपरिहारायोक्तरीत्या श्रुनीनां ब्रह्मपरत्वे सति। भइनि श्रुनेः रिति \* आनन्दान्तरस्यैनदंदान्वादिति द्वापः । \* सामान्यत इति \* सङ्घेषेण । विषयवाक्यप्रतीकं धृत्वा व्याकुर्वन्ति अबसेत्यादि अ। साधनशेषाद् ब्रह्मणः परस्यातिरिक्तत्वे गमकमाहुः \* अत्रेत्यादि \* तथाच शब्दान्तरेगा निर्देश एव भेदगमक इत्यर्थः । एनेन निरवधि-सत्यज्ञानात्मकत्वे सत्यक्षरादुत्कृष्टत्वीमति परस्य लक्षणमण्युक्तवायः म्।तश्चोत्क्रप्टत्वमानन्दमीमांसोत्तरं, यतो वाच इति स्होकेगणनापरि च्छेदरहिताबाङ्मनसगांचरानन्दरूपत्वेन सिद्धं भविष्यतिं।गतु सर्वे ब्रह्मेनिवित् परं ब्रह्मामोनीत्यथोंकौ न कोऽपि दोप इत्यत आहुः⊁िकशें श्गादि 😕 । \*असङ्गत इति \* पुनरुक्तिदोषासङ्गतः । नन्वत्र व्याख्यान-क्याख्यवभाव एव सङ्गतिरिति चेत् तस्राहुः \* साधनेत्यादि \* नच

भतः परं निशेषतस्तद्विवश्यमाणानुभवैकगम्यं तत्स्व-रूपं नान्यमानगम्यमिति ज्ञापियतुमन्यमुखेनाह । तदेषा-भ्युक्तति । भ्रान्यथा सर्वार्थतत्त्वप्रतिपादिका श्रुतिरेवं कथं वदेत । तदित्यव्ययम् । तथाच तद पूर्वोक्तं ब्रह्मावदः परमा-प्रिलक्षणमधे विश्वदत्या मितपाद्यत्वेनाभिमुखीकृत्योपगृह्य ऋगे-षा विदितपरब्रह्मकरेक्ता । पूर्ववाक्योक्तार्थस्य वैश्वद्यमनया क्रियत इत्यर्थः सम्पद्यते । तामेवाह । सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेद निह्तं गुहायां परमे व्योमनः सोऽक्तुते सर्वांच कामानः सह ब्रह्मणा विपश्चिता । सोपपत्तिकमानन्दात्मकत्वमग्रे निरूपणी-यमित्यधुना तदनिरूप्य सिच्चदंशौ देशकालापरिच्लिक्तत्वं चो-क्तवती ।

बाद्धक्षानवान् परं साथात्कारकपं ज्ञानमाप्तोतीत्युक्ती न दोष इति घाच्यम् । प्रत्यक्षविरोधात् । नच साधनान्तरासमवधानाददोष इति षाच्यम् । तस्यात्रानभिषेतत्वात् । अनुपदेशेन तथाषसायात् । य-मेवैष इतिः श्रुत्या साक्षात्कारस्य वरणेतरसाधनानधीनत्वास। साध-नान्तरकरुपनायामपि पूर्वोक्तरीत्या परशब्दवैधर्थ्याच । अत उक्कवि-धस्यैवार्थस्यात्र सङ्क्षेपत उक्तिरंवात्रेति निश्चयः । एव सामान्यत उक्ति तथैव व्याख्यायः विद्यापतो, व्याख्यातुं सामान्यविद्यापभावं गम-काकाङ्कार्यां व्याख्यानव्याख्येयभाव एव गमक इत्याद्मायेनाहुः अअतः परमित्यादि \*। \* अन्यथानि \* व्याख्यानत्वाभावे, परस्य तत्वाप्ते-ति \* हेतुपश्चम्यन्तमञ्ययम् । श्रुतिज्याख्यानगतं तत्पदं त्वर्थाध्याह-तमर्थविद्यापणस्वाय वाऽव्ययमित्युक्तम्। तथाच सम्पूर्णा ऋक् फलां-इसविवरणार्थेवेति सम्पद्यत इत्यर्थः । तामित्यादिना ऋचं पठित्वाः ध्याकुर्वेन्ति \* सोपपत्तिकमित्यादि \*। एवमग्रे फलनिरूपणाचसरे निरूपणीयिमित्यधुना साधनिनरूपण।वसरे सोपपितकर्मानरूप स-त्यज्ञानपदाभ्यां सिचदंशायनन्तपदेन देशकालापरिच्छिन्नत्वं च म्रेय-स्य ब्रह्मणः साधनक्षेपत्वायांक्तवतीत्यर्थः । पत्रं पूर्ववर्णकश्रय ब्रंसंहे

अथवा, अक्षरब्रह्मण्यानन्दात्मकत्वे सस्यापि तस्य परिश्चिक्ष त्वात्र परमप्तिल्ल्यमत आनन्दे प्रिशिच्छन्नत्वमेत्र परमप्तलताव-च्छेदकामिति तद्धमेपुरःसरं परमानन्द एवानन्त्वाब्देनोच्यतेऽत्र । सस्यं विज्ञानमानन्दं ब्रह्म, सच्चिद्दानन्द्विग्रह्णित्यादिश्चतिषु त्र-याणामप्येकम्क्रमपितत्वाद् द्वितीयोक्तौ तिन्यतसहचरितत्वेनाः इनुक्तोऽप्यानन्दः प्राप्स्यत एवत्याव्ययेन वाऽऽनन्दः स्फुटतया जोक्तः । अथ वेदनपदार्थमाह । यो वेदेत्यादिना । अत्रेदमाक्त-तम् । 'नायमात्मा मवचनेन लभ्यो न मेधया न बहुन्। श्रुतेन । यमेवेष वृण्यते तेन लभ्यस्तस्येष आत्मा वृण्यते तनुं स्वाम्' इति श्रुत्या वरणेतरसाधनाप्राप्यत्वमुच्यते ।

कारणत्सयानन्दांशमप्रवेश्येत्यस्य सङ्क्रहाय तदांशयोः विश्ववीकृतः । तैन ब्रह्मत्वे तुह्येऽपि क्षरस्य देशकालापरिच्छिन्नत्वाभावान्न विविधन-तफलसाधनशेषत्वम् । अक्षरस्य तुः तदपरिचिछ्ननत्वात् तादशसा-धनशेषत्विमिति वीजं प्रकाशितम् ।

शतः परं प्रस्त्यमानवर्णकरीत्या विविधितफ्लविवरणार्थमः वान्दांशप्रवेशं वक्तुमनन्तराद्धस्यार्थान्तरमाहुः \* अथवेत्यादि \* । \* परिच्छित्तत्वादिति \* गणनया परिच्छित्तत्वात् । प्रवमन्न वेद्यप्रदार्थों गणितागणितानन्दभेदेन द्वेथा विवृतः । अनन्तरूपमितिश्रुत्यत्तराद्त्राप्यनन्तपदं रूपानन्त्यवाच्छमेवास्तु । तथा सित नानन्तपदेन प्रमानन्दलाभ इत्याशङ्ख्य पक्षान्तरमाहुः \* सत्यं विद्यानिमत्यादि \* । \* अथेति \* वेद्यनिरूपणोत्तरम् । नन्वेवं द्वेधा वेद्यव्याइयाने कि वीजमित्याकाङ्कायामाहुः \* अन्नत्यादि \* । \* इदमाकृतमिति इद्यन्धि वेदनव्याख्यानांशे इदं वक्ष्यमाणं तात्पर्यम् । \* वरणेतरसाधनाप्राप्यत्वमिति \* अत्र प्रवचनपदं वेदे रूढम् । तदत्र वाह्यतासम्बन्धेन तदुक्तसाधनान्युपलक्षयित । मेधा धारणावती दुद्धिः
स्वा च पुरुपिनष्ठस्यामाविकसाधनानि श्रुतं चानुगत तु साधनानी-

एवं सित श्रुतिद्वयिवरोधपरिहारायाक्षरब्रह्मझानेनाविद्यानिवृत्त्वा प्राक्ततधर्मराहिसेन शुद्धत्वसम्पादनेन पुरुषोत्तमप्राप्तौ
स्वच्चपयोग्यता सम्पाद्यते । ताहशे जीवे स्वीयत्वेन वरणे भक्तिभावात् सहकारियोग्यतासम्पत्त्या पुरुषोत्तमप्राप्तिर्भवतीति निणीयते । तदैव गुद्धायां परमव्योमाविर्भावः । परो मीयते दृश्यतेऽनेनेति तथा । ज्ञानमार्गीयजीवज्ञेयप्रकारकाद्वैशिष्टचेनापि
तथा । प्रमृव्योम्नोऽत्यलौक्तिकत्वज्ञापनायालौक्तिः प्रयोगः
कृतः ।

ति तथा। \* एवं सतीति \* व्याख्येये यज्जुषि वेदनप्राध्यत्व उक्ते सति । \* सहकारियोग्यतासम्पत्त्येति \* सहकारियोग्यतयोः सम्प-रका । तथाच वरणाभावे ज्ञानमार्गरीत्या ज्ञानप्रधानतया ब्रह्मज्ञानं, बरणे तु भक्तिमार्गरीत्याऽऽनन्दप्रधानतया ब्रह्मज्ञानं, येन परप्राप्तिरि-ति वेद्यस्य द्विधाविभीव एव द्विधा व्याख्याने बीजामित्यर्थः । अस्या क्कृच एवं निर्णायकत्वे गमकमाहुः । \* तदैवेत्यादि \* । \* कृत इत्यन्तम् \*। तथाच श्रुत्यन्तरे वेद्यत्तिरूपणे हादीकाशविशेषण्-त्वेन परमादिपदाभावोऽत्र तु तत्सद्भाव इत्येव गमक्सित्यर्थः। यत आकारायुधादिलिङ्गानां व्यूहेष्ववतारेषु च सत्त्वात पुरुषे। सस्त्वं तैर्निश्चेतुमंशक्यम् । अक्षरिष्यितत्वज्ञाने तु निश्चेतु शक्यमतो-ऽक्षरात्मकत्वव्योसः परमत्वम्, अव्यक्तोऽक्षर इत्युकत्तमा-परमाङ्गतिं, यं प्राप्य न निवर्तन्ते तद्धाम परमं ममेति मीतावाक्यस्वारस्यातः । तस्य परमन्योमत्वं तु, ऋचो अक्षरे परमे ब्योमन्, यदश्चरे परमे ब्योमन्नित्यांदिश्रुतिभ्योऽव्गन्तब्यम् । नचा-व्यक्तपदादक्षरपदं प्रकृतिवाचकमिति शङ्क्यम् । यं प्राप्य न निवर्तन्त इति मुक्तिस्थानत्वरूपिछङ्गविरोधातः । प्रकृति प्राप्तानां तु पुरस्यो प्रकृतिचिन्तकानिधक्तत्य, पूर्णे शतसहस्रं तु तिष्ठन्ति विगतज्वरा इति वाक्येन तदुत्तरं पुनरावृत्तिवोधनात् । द्वाविमौ पुरुपौ लोको क्षरश्चाक्षर एव चेति पुरुषत्वोक्तविरोधात् । अब्यक्तत्वं त्वक्षरीयमेव ब्राथमिक्कार्यत्वात् प्रकृतिगामि भवति । आकाश्रज्ञन्ये वायौ नीकप-

भत्तया ऽहमेकया ग्राह्यो, नाहं वेदैरित्युपक्रम्य, भक्तया त्व-नन्यया शक्य इत्यादिस्मृतिर्प्येवमेव सङ्गच्छते । भन्यथा ज्ञानमार्गिणामपि ब्रह्मविदां परमाप्तिः स्यान त्वेवम । 'मुक्ताना-मिप सिद्धानां नागयगापरायणः। सुदुर्लभः प्रशान्तात्मा को-टिष्वपि महामुने । तस्मान्सद्भक्तियुक्तस्य योगिनो वै मदात्मनः। न ज्ञानं न च वैराख्यं प्रायः श्रेयो भवेदिह' इत्यादिवाक्यैः। एतदेवाह । गुहायां हृदयाकाको यदाविभूतं परमं च्योमाक्षरा-त्मकं न्यापि वैकुण्ठं, तस्य पुरुषोत्तमगृहरूपत्वात तत्र निहितं स्थापितामिक वर्तमानं यो वेद स भक्तो ब्रह्मणा नित्याविकृतरू-पेगा निपश्चिता, निनिधं पश्याचित्त्वं हि निपश्चित्त्वय । पृषोद-रादित्वात् परुयच्छ्व्दावयवस्य लोपं कृत्वा व्युत्पादितो विष-श्चिच्छव्दः । तेन विविधभोगचतुरेण सह सर्वाद् कामानक्तुतः इसर्थः । एतेन परमाप्तिपदार्थ उक्तो भवति । शुद्धपुष्टिमार्गीय-त्वादस्य भक्तस्य स्वातन्त्रयं भोग उच्यते । सहभावोक्तया ब्रह्म-णो गौरात्वम् । अत एव भक्ताधीनत्वं भगवतः श्रम्हतिष्वप्युन्ध्य-

त्वचत्। न तु तत्प्रकृत्यमाधारणम् । अतोऽक्षराधिष्ठातृत्वं पुरुषोसमाऽसाधारणित्यक्षरस्येच तद्गमकत्विमित हृदयम् । ननु वरणपदार्थो लक्षणया ज्ञापनात्मको प्राह्यो, न तु क्रढोऽद्गीकारात्मक इति
नात्र भक्तिनिवेदो किञ्चिद् वीजं पश्याम इत्याद्यङ्कायां स्वोक्तमुपष्टझिन्ति \* भक्त्येत्यादि \* । \* पवमेचेति \* चरणपद्स्याङ्गीकारपरत्व
एव । विपश्चे वाष्ट्रकं तर्कमाहुः \* अन्यथेत्यादि \* । \* न त्वेचमिति \* न ज्ञानमार्गिणां विविध्यतलक्षणा परप्राप्तिः । एवम्
अद्यो निणायकत्वमुपपाद्यैवंप्रकारकज्ञानस्य फलनान्तरीयकत्वादुत्तरार्द्धं सर्वमेव व्याक्चवेन्ति । \* एतदेवाहेत्यादिना \* ।
\* एतनेति \* ऋगुत्तरार्द्धन । एतमर्थ स्मृत्योपप्रझन्ति \* अत
एवेत्यादि \* । नचास्य नवमस्कन्धीयवचगस्यः सात्विकांश-

ते । म्रहं भक्तपराधीनः, वशे कुर्वन्ति मां भक्तयेत्यादिवाक्यैः ।

यद्यप्य भोजन इति धातोर्श्नाती सेवं क्षं भनस्य हु व्याप्राविति धातोभनत्य इतु इति क्षं, विकरणभेदातं पदभेदाच ।
तथाष्य श्रा भोजन इति धातोरेव प्रयोग इति क्षायते। तथा हि।
प्रताशनिक्रियायां ब्रह्मणा सहभाव उच्यते। तथाच व्याप्त्यर्थकत्वे ब्रह्मणा सह भृतान् कामान् व्याप्नोतीत्यर्थो भवत्ययवा
ब्रह्मणा सह भूतः स जीवः कामान् व्याप्नोतीति। एतौ त्वनुपपन्नौ। न हि कामवज्जीवकर्तृक व्यापनिक्रियाकमत्वं ब्रह्मणा
सम्भवत्यात महत्वात्। व्यापनं चात्र स्वाधीनी करणामेव वाच्यम्। न हि कामानां तथात्व स्वतः पुरुषार्थक्ष्यम्। भोगन्नोपत्वात् तेषाम्। पूर्वोक्तपरमाप्तिव्याक्तिक्ष्यत्वाचास्य तथार्थोऽनुपपन्नः।

भूनविष्णुवाक्यत्वेन पुरुषे तमवाक्यत्वाभावान्नोक्तार्थोप हम्भकत्वभिति शङ्क्यम् । तस्य भिन्नत्वेऽपि मूळपुरुषकपनामळीलासामयेनादोषात् । पराशरपुराग्यं 'वैष्णवानि पुराणानि समस्तानि
महामुने । त्रिमुनीनां हरेनीम्ना मून्यो तस्य परं पदम् । प्रवदन्ति'
इति साम्यस्मरणादिति । उक्तेऽर्थेऽनुपपित्तमुद्भाव्य परिहर्णन्त \*
यद्यपीत्यादि \*। व्युत्पाद्यन्ति \* तथाहीत्यादि \*। विपक्षोद्भावितयोरर्थयोराद्यं दृषयन्ति \* न हीत्यादि \*। \* कामर्वादिति \* सप्तम्यर्थे
वितः । \* अतिमहत्वादिति \* 'एकः शुद्धोऽक्षरे नित्यः सर्वव्यापी
तथा पुमान् । सोऽप्यंशः सर्वभूतस्य मैत्रेय परमात्मन' इतिवाक्यादित्यर्थः । द्वितीयं दृषयन्ति \* व्यापनं चत्यादि \* संयोगक्रपव्यापनस्यापुरुषार्थत्वाद् व्यापकात्मवादिमते तस्य स्ततः सिद्धत्वाद्य तद्विधानासङ्गत्यापत्तेरत्र कामस्वाधीनीकरणक्षपं तद् वाच्यम् ।
तेन कामप्राप्तिरेव व्याकृता भवति, न परप्राप्तिरिति सोऽथोऽनुपपन्न इत्यर्थः । एनेनैव, ब्रह्मणा करणभूतेन सर्वान् कामान् सहाऽश्वते युगपद् भुङ्कः इति योजनासिद्धोऽर्थोऽपि निरस्तो वोध्यः।

तेन अश भौजन इति धातोरेवायं प्रयोगोऽर्थस्याछौकिक-स्वज्ञापनायाछौंकिकः प्रयोगः कृतः । व्यत्ययो वहुलमिति सूत्रे-ण छन्द्रसि तद्धिमानात, श्नाप्रत्ययपरस्मैपदयोर्व्यसयेन इंतुमं-त्ययात्मनेपदे जाते इति भोगार्थक एवायं धातुः । एवमेन, न तद्रकोति कश्चन, न तद्श्नोति कश्चनेत्यत्र प्रत्ययमात्रव्यत्ययेन प्रयोगोऽञ्चातोरेवेति ज्ञयम् । अन्यथा सर्वव्यापकस्य ब्रह्मण-स्तिभिषेषोऽनुपपन्नः स्यात् ।

नतु सकामोऽत्रोऽपासकस्तदुपास्यं च संगुणं ब्रह्म । द्वयो-रिष कामोपभोगश्रवणात् । यत्र हि द्वैतामित्र भवति तिद्वतर इतरं पश्यतीत्युपक्रम्य, यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत् तत् केन कं पश्ये-वित्यादिनाऽन्यदर्शनादिनिषेधाद् ब्रह्मविदः कामोपभोगासम्भ-नश्चोति चेन्मैत्रम् । तदेषाभ्युक्तोति वाक्येन पूर्ववाक्योक्तार्थानिक्षपि-क्येम्हागित्युक्तत्वेन प्राकृतगुणसम्बन्धस्य तत्र वक्तुमशक्यत्वात् । तथा सात ब्रह्मवित्पाप्यत्वपरत्वयोरसम्भवापत्तेः । नच वेद्यस्या-गुणत्वम्रत्तरस्य सगुणत्विमिति वाच्यम् । परत्वानुपपत्तेः ।

भोगस्य सुखसाक्षात्कारातिरिकोदासीनक्षानात्मकोऽर्धस्तु पूर्वमेव निः रस्त', सस् चासङ्गत इत्यादिना। तेनोक्तेव योजना। अयमेव चार्य इति निश्चयः। सिद्धमाद्धः अतेन्त्यादि अ। जाते इति प्रथमाद्विवचनम् । श्रुत्यन्तरेऽण्ययमेवार्थं इत्याद्धः अपवामित्यादि अतथान तन्त्राप्यस्थूलादिलक्षणं ब्रह्म कमापि न सुङ्क्ते, कोऽपि ब्रह्म न सुङ्क्त इत्येवार्थो वक्तव्यः। सकलप्रापश्चिकधमीनिषेधे प्रापश्चिकमोगानिषेध-कथनस्यापि युक्तत्वादित्यर्थे । एवं परप्राप्तिपदार्थे भोगकपे व्याख्याते भोगलिङ्गात परस्य सोपाधिकत्वं, ब्रह्मावित्यदस्य सकामोपा-सकपरत्वं चापाध चोदयति अनु सकाम इत्यादि अतथान वृथा पूर्वोक्ता चिन्तेति चोद्याययः। तत्र समाद्धते अमेविमत्यादिश्च। तत्र हतुमाद्धः अतदेषेत्यादि अद्योन इत्यन्तमः॥ एवं पूर्वदूषणं परिद्वत्य

साधनकोषभूतस्यागुणत्वं तत्फलस्य सगुणत्वामससङ्गततरं च । यद्धि पश्यन्ति मुनयो गुणापाये समाहिता इति श्रीभागवतवाक्येन गुणातीतपुंसां वैकुण्डदर्शनाधिकार उच्यते यत्र तत्र किमुवाच्यं तत्परदर्शने ।

यच्चोक्तं ब्रह्मविदो द्वैतदर्शनानुपपत्त्यां कामभोगासम्भव इति । तत्राष्युच्यते । यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूदिति श्रुतिरख-ण्डब्रह्माद्वैतभाने ब्रह्मविदः प्रापश्चिकभेदादर्शनं वदति, न तु प्र-पञ्चातीतार्थदर्शनं बोधयति निषेधति वा । पुरुषोत्तमस्वरूपं तु यावत्स्वधमीविशिष्टं प्रपञ्चातीतमेवेति तदर्शनादौ किमायातम् । पुरुष एवेद ५ सर्वं यद् भूतं यच्च भाव्यमित्यनेन ब्रह्मात्मकत्वं प्रपञ्चस्योक्त्वैतदिप तस्य विभूतिरूपं पुरुष इति श्रुतिरतो न कि-ग्वावानस्य महिमा अतो ज्यायांश्च पूरुष इति श्रुतिरतो न कि-ग्वावानस्य महिमा अतो ज्यायांश्च पूरुष इति श्रुतिरतो न कि-श्वावनोत्त्यते, उत्तरदशा तु सोऽञ्जुत इत्यनेनोच्यत इति सर्व मुस्थम् । छान्दोग्येऽपि, यत्र नान्यत् पश्यतीत्यादिना भूमस्वरू-पमुक्त्वा, आत्मैवेद ५ सर्वामित्यन्तेन तिद्विभावमुक्त्वोच्यते । स

द्वितीयं परिहर्तुमनुषदं न्ति अयद्येत्यादि अ। समादधते अ तत्रापीत्याः वि अ। अ किमायातिमिति अ अत्यविरोधात् कि दूषणमायातं, न किमपीत्यर्थः। ननु धमीविशिष्टस्य पुरुषोत्तमस्य प्रपञ्चातीतत्वे कि मानिमत्याकाङ्कायां तत्रुपपादयन्ति अ पुरुष पवेत्यादि अ तथाचोक्त- अत्या प्रपञ्चान्ययत्वकथनेन तदतीतत्वमेव वोध्यतेऽतक्तथेत्यर्थः। एवं चोद्यनिराकरणेन पूर्वोक्तचिन्तायाः सार्थकत्वाय सिद्धमाहुः। अ एवं सतीत्यादि अ। ननु शाखाभेदेन पूर्वोत्तरदशावैपरीत्यस्यापि शक्यवचनत्वाक्षेदं सुर्श्वमिति शङ्कायामाहुः अछान्दोग्येऽपीत्यादि ॥ अ तद्विभावमिति अ उत्तरदशाक्षपसर्वात्मभाषस्योद्दीपकमखगडब्रह्म- भानक्षपं विभावम्। तथाचात्राऽखण्डब्रह्मभानात्मरितिकीडाद्वीनां पू-

वा एषं एवं पश्यनेवं मन्वान एवं विजाननात्मरिनरात्मकीड भारमिथुन भारमानन्दः स स्वराड् भवांत सर्वेषु लोकेषु काम-चारो भवतीति । एनच, लिङ्गभूयस्त्वात् ताद्धं वलीयस्तदपी-स्विकरणे प्रवश्चीयष्यते ।

अथवा तदेषाऽभ्युक्ति वाक्येन पूर्ववाक्योक्त ब्रह्मिविहाप-केयम्हागित्युच्यत । तत्र साधनफले निक्षित इति ऋच्यपि ते एव निक्ष्यते । तथाहि । आनन्दस्य फलात्मकतोन साधनशे-षभूते ब्रह्मिण तमनुक्त्या, यो वेदेखन्तयर्चा, ब्रह्मिविद्येता-वतो वाक्यस्य विवरणं क्रियते । एतेन फलाप्तौ स्वक्ष्ययोग्य-तासम्पत्तिक्का-। तत उक्तरीत्या भगवद्वरणेन भक्तिकाभे गु-हायामाविर्भूतं यद परमं व्याम, तिस्मिबिहितः पुरुषोत्तम एवे-ति । तं निहिनमिति तृतीयार्थे द्वितीया । तथाच तत्र निहितेन ब्रह्मणेयमे पूर्ववत् ।

षांतरभाषस्य स्पष्टत्वान्न पूर्वोक्तस्य सुस्यत्वाभावः शङ्कितुं शक्य र-त्यर्थः । नन्ववं चेच्छान्दोग्यवाक्येर्पप सम्यग् व्युत्पार्धामत्यत आहु । \* एतच्चेत्यादि \* । \* एत्दिति \* छान्दोग्यवाक्यम ।

एवमनेन ग्रन्थेन श्रुतौ मुख्यतया फलमेव निरूष्यत इत्युपास्य श्रुतिव्याख्याता। व्याख्येयवाक्ये झानस्य झात्विशेषणतया प्रवेशनाइमुख्यत्वात्। तथापि तद्व्याख्यानभूनायामृचि साधनस्य पृथङ्गिस्पणाद् व्याख्यानस्य विशेषप्रतिपत्तिहेतुत्वात् तामनुस्त्य पूर्वोक्तमर्थे
इद्धितुं पूर्ववर्धाक्षोक्तव्याख्यानमेत्रानुसरन्तः पक्षान्तरमाहुः \* अथवेत्यादि \*। \* पूर्ववदित्यन्तम्। एवश्रोक्तरीत्येत्यस्य ब्रह्मणेत्यादिनाइन्वयः । तथाच ब्रह्मणा सह तदात्मकानेव कामानश्रुत इत्यर्थः।
यत्तु, न ह्यन्यझानेनान्यप्रतिभवतीति परैर्दूपणमुक्तम्। तदसङ्गतमः।
य एवं वेदप्रतिनिष्ठतीत्यादिश्रुतिविरोधात्। यच्च परिच्छिन्नत्वेऽन्यत्वे च प्राप्तिनीपरिच्छिन्नत्वेऽनन्यत्व इति । तद्यि तथा। इच्छयाऽऽविभीवितरोभावाक्ष्यामेवोपपत्तेः। अनन्यत्वं तु सुवर्णशकल्या-

अथ परमफलत्वानिरवध्यानन्दात्मकत्वमन्तरक्नेभ्योऽप्यन्त-रङ्गत्वं स्वस्मिन् ज्ञापियतुं सर्वस्य सर्वरूपत्वेन सर्वाधिद्वैविकरूप-त्वमपि ज्ञापियतुमाधिभौतिकादिरूपेणाविभवितुं भगवानाका- प ज्ञादिरूपेणाविभूतोऽत एव भवन आकाशस्यैव कर्तृत्वमुच्यते ।

अग्रेडन्नमय।दीनि चत्वारि रूपाणि पूर्वे निक्षितान्युत्तरी-त्तरगन्तरङ्गभूतानि। अन्नरसमयशारीरभूतात् माणामयस्तस्मानमनी-मयस्तस्माद् विज्ञानमयः।

कश्चित्तवेतानि रूपाणि विकासत्मकत्वात पाकृतान्येवैते-भ्योऽप्यन्तरङ्गो विभुक्ताविद्यो जीव प्वानन्द्रमय उच्यत इ-त्याह् । स प्रतिवक्तव्यः।

येन ब्रह्मणः मकाशाज्ञीवस्य, न तु जीवस्य सकाशाद् ब्रह्मण इति त-स्यापि प्राप्तिप्रतिबन्धकत्वाभावादिति । तेन ज्ञानमपीच्छयैवेति न कांऽपि दोषः । पवस्यनात्पर्यमुक्तवाऽऽधिदैविकवादमाश्रित्य सृष्या-दिनिकपक्रयन्थस्य तात्पर्यमुपयोगं चाहुः । अथेत्यादिना ॥ । अस्वस्य सर्वक्रपत्वेनेत्यादि ॥ प्राणस्य प्राणमृत चक्षुक्ष्रश्चः श्रोत्रस्य श्रोद्धमिति श्रुत्यनुसारेणात्राप्यक्रमयस्याक्रमयः प्राणमयस्य प्राणमय इत्येवमान-न्दमयमात्मा मे शुद्धान्तामिति तैत्तिरीयश्चत्यक्तरे शोध्यत्वज्ञापनेन, श्रानन्दमयान्दमयोऽवसान इति स्मृतौ च क्रममुक्तिप्रकर्योन कारण-कारीरिनिविष्टिवमुक्ताविद्यजीवयोरानन्दमयत्वकथनातः तयोरापि य शाधिदैविकस्तमानन्दमयमत्र द्वापयितुमित्यर्थः । ॥ कर्तृत्वमुच्यत इति ॥ तेनात्र नाकाशादीनां प्राक्तनत्वं, किन्तु, विभूतिकपत्वमेवेत्यर्थः।

अत्यन्तरङ्गत्वं विश्वदयन्ति । \* अग्रं इत्यादि \*
अन्योऽन्तर आत्मेति सर्वत्र कथनात् तथेत्यर्थः । अत्र मायावादी गयटो विकारार्थकत्वमङ्गीकृत्य सूत्राण्यन्यथा नीत्वा
आनन्दमयमपि जीवं मन्यते । तन्मनमनूच परिहरन्ति \* कश्चिदित्यादि \* । \* स प्रतिवक्तव्य इत्यादि \* । तत मयदः मन्दिग्वार्थकत्वाद् निर्णायकत्वेन श्रुत्यन्तरादेव निर्णय उचित इत्याद्ययेना-

अग्रिममपादके सृगुणा अधीहि भगनो ब्रह्मोति पृष्टो वरूणस्तदोत्तमाधिकाराभावात स्वयं ब्रह्मस्क्र्पम्नुक्ता, तपसाऽधिकारातिज्ञयक्रमेण स्वयमेन ज्ञास्यतीति तः देव साधनं सर्वत्रोपदिष्ट्रवात् । तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्वेति । ब्रह्मातिरिक्तेन साधनेन न तज्ज्ञातुं शक्यमिति ज्ञापनाय, तपो ब्रह्मोति सर्वत्रोक्तत्वान् । तथाच तपसा साधनेन ब्रह्मत्वेन ज्ञान्तानि सर्वत्रोक्तत्वान् । तथाच तपसा साधनेन ब्रह्मत्वेन ज्ञान्तानि रूपाणि पाक्रतानीति विचारकेण न वक्तुं शक्यभिति । तहिं पुनर्बह्मविषयकप्रश्नसाधनोपवेश्चनत्करणपूर्वातिरिक्तब्रह्मानानां परम्परा नोपपद्यते इति चेत । मैनम् । भगवतो हि विभूतिक्षपाण्यनन्तानि । तत्र येन क्ष्पेण यत्कार्यं करोति तेन क्ष्पेण समर्थोऽपि तदितिरक्तं न करोति । तथैव तल्लीला यतः ।

त्याचात्रमयादिरूपैः श्रुद्राण्येव फलानि ददाति । हीना-धिकारिणां तावतैवाकाङ्कानिवृत्तिर्भवति । एवं सति याद्योना-धिकारेणात्र्मयस्वरूपज्ञानं भवति ताद्ये तस्मिनः सम्पन्ने तः ज्ज्ञानमपि तथा । एवमेवोत्तरत्रापि । तथाचाकाशादिरूपमाधिः भौतिकस्वरूपमुक्तवाऽऽध्यात्मिकं तद पुरुषरूपं वदन्ती पक्षिरू-

हुः \* अग्निमेत्यादि \*। \* तहीति \* तेषां ब्रह्मस्प्त्वे। \*यत इति \* स्रोऽकामयत, बहुस्यां प्रजायेय, तस्मादेकाकी न रमते, स हैनावाना-स्रोत्यादिष्वेकस्यैव बहुत्वोच्चनीचभावलीलानामुक्तत्वादिस्पर्थः।

<sup>\*</sup> तज्ज्ञानमाप तथेति \* । तज्ज्ञानमाप तदुक्तफलदामित्यर्थः । धवं विभूतिकप्ञानफलमुक्त्वाऽऽनन्दमयस्याधिदैविकत्वं वोधियतुं पूर्वोक्तं स्मारयन्ति \* तथाचित्यादि \* । आकाशादिकपमाधिमीतिकं स्वरूपं तस्माद्वेत्यारभ्यात्रात् पुरुप इत्यन्तेनोक्त्वा आध्यात्मिकमन्न-गयादिपुरुषक्षपं वदन्ती श्रांतातस्यदमेव शिर इत्यादिना पक्षिकपमा-

पमाह । यतस्तिनेत क्षेणाधिभौतिके क्षे आध्यात्मिकस्य पुरु-धस्य प्रवेशः । तदुक्तं वाजसनियिशास्त्रायम् । पुरश्चके द्विपदः धुरश्चके चतुष्पदः, पुरः सपक्षी भूत्वा पुरः पुरुष आविश्वादिति । वस्तुतस्तु पुरुष एव । परन्तु पुरः सम्बन्धी सन् पक्षी भूत्वा पुरः शरीराण्याविश्वादिसर्थः । प्राक्तिश्च विविधासु पूष्विपाक्तत-स्यैकविधस्य प्रवेशोऽनुचितो यद्यपि तथापि स्वपवेशं विना न किञ्चिद् भावीति गतिपतिबन्धकसुरुळङ्घ्याळौकिकया गसा प्रविशामिति शापनाय पाक्षभवनम् । स हि ताद्याः । अत एव द्विपदश्चतुष्पद इति ।

आधिदैविक एक एवेति यः पूर्वस्येति सर्वतोक्तम् । नन्वानन्दमयेऽप्येवमुक्तेर्नायमपिपरमकाष्टापत्रक्रपः, किन्तु

हेर्स्यर्थः । ननु तस्पेद्मेवेनीदमा प्रत्यक्षविषयस्पैव शिर आदेः परामः र्शात् प्रत्यक्षविषयस्यैव पक्षित्वं क्रव्पनयोपदिइयत इति नात्राध्यात्मिक-पुरुषोपदेश इति राङ्कायां नद्बोधनार्थे स्रोक्ते हेतुमाद्यः \* यत इ-स्यादि \* तथाच पश्चिह्नप्रयातिरिक्तत्वाङ्गीकारं पक्षादिपदेषु लक्षणा-भावादयमेवपक्षो ज्यायानित्यतस्तथेत्यर्थः । नमु तथापीदम्पदे लक्षणा ग़ौरवं चाधिकमतो नेदं साधीय इत्यतः खोकमुपष्टभ्रन्ति \* तदुक्त-मित्यादि \* तथाचातिरेकस्य श्रुत्युक्तत्वात् तेनेदम्पदलक्षगाया अप्य-म्यरूपस्येत्वेवमित्यर्थः । \* स हि ताहरा इति \* पक्षी यतो गतिप्र-तिबन्धकोलुङ्कनेनेष्टदेशप्रवेशसमर्थ इत्यर्थः । प्रतिवन्धकक्षापकमाहुः अत प्रवेत्यादि \* तथाच पुरां विशेषणबळात् तथाऽवसीयत इति नात क्लपनालेशोऽपीत्यर्थः। नन्वेवं पश्चिरूपस्यान्नमयादिषु पञ्चस्व-पि स्रवादानन्द्रम्ये को विशेष इत्याकाङ्कायामाहुः 🔻 आधिदैविक इत्यादि \*। एवमत्र श्रुत्यर्थे निर्णीते यः पूर्वपक्षोऽधिकरणावतारणायो॰ भिष्ठति तमाहुः \* नन्त्रित्यादि \* तथाच योग्यत्वात् प्रायपाठाच्चा-तन्द्रक्पत्वमृत्यवानामुच्यते, न तु परमात्मत्वादित्यर्थः। परमात्म- पूर्वोक्तेभ्योऽतिक्षायितधर्मनान् निभूतिरूप एव । नच शिर्मा-वीनामान्दरूपत्नेनेवोक्तेरयं परमात्मैवेति वाच्यम् । म्रन्नम्ये यथाऽवयवानां तद्रूपत्नं तथाऽऽनन्द्रम्येऽपि तेषां तद्रूपत्वादन्यथा तस्येष एव शारीर आत्मेति न वदेत । शरीरं हि पूर्वोक्तं, त-त्सम्बन्धी हि शारीरस्तद्भिनः मतीयते । तथाच परब्रह्मत्वं स्वान्यात्मवत्त्वं च सर्वश्रुतिविरुद्धम् । नन्नेतद्रांतिरक्तं चेद् ब्रह्म स्यात् तदानन्दमयादन्योऽन्तर् भ्रात्मा ब्रह्मेत्यांप वदेत् । नत्नेवमतोऽयं पर एवति चेन्न । भ्राध्यात्मिकरूपाणामेनात्र नि-रूपणात् तेषां च पञ्चक्रपत्वात् तावतामेव निरूपणमतोऽस्यादः नय एव पर इति माप्ते मतिवदाति ॥ आनन्दमयोऽभ्यासात् ॥ भ्रानन्दमयशब्दवाच्यः पर एव । कुतः । अभ्यासात् । तस्यैष एव शारीर आत्मा यः पूर्वस्यत्यन्नमयादिषु स्वित्रैवात्मत्वेनान-न्दमयस्यैव कथनात् ।

ननु न किश्चिन्मानमत्र पश्यामः । किश्च । आनन्दमयस्यैन सर्वत्रात्मत्वेन कथने भ्रानन्दमयेऽपि, तस्येष एवेत्यादि न वदे-दयमेत पूर्वस्यात्मेति वदेदतो नानन्दमयः पर इति चेद ।

त्वाभावे गमकमाह \* अन्ययेत्यादि \*। \* पूर्वोक्तांम ते \* आनत्वसयम्। द्येषं निगद्व्याख्यातम्। पवश्च मयद्यो धिकारार्थत्वानङ्गीकाहेऽत्यन्नमयादीनामिवानन्दमयस्याऽत्याध्यात्मिकविभूतिक्षंग्रापरमस्वात्व प्रायपाठवळादङ्गीकतंत्र्यं, न तु परब्रह्मत्वमिति पूर्वपक्षाद्यः।
अत्र सुत्रमुपन्यस्य समाद्धते \* आनन्दमयोऽक्यासादिति \*। \*तस्येत्यादि \* नथाच वाक्याक्यासात् तथेत्यर्थः। अयं प्रकारां गुणोपसंहारपादे, आत्मगृहीतिकार्याख्यानाधिकरणाक्यां पुनः स्फुटीकर्नव्यः।
अत्र चोदयति। \* नन्वत्यादि \*। \* अवेति \* उक्तवाक्येष्यानन्दमयग्रहणे। साधकतक्षमावमुक्त्वा वाधकतक्षमाह \*किञ्चेत्यादि। \*

उच्यते । न हीश्वगदन्यः सर्वेषामेक आत्मा भवितुनहीति।
तस्यानन्दक्षपत्वं त्वेतस्यैवानन्दस्यान्यानि भूनानि मात्रामुपजीबान्ति । रसो वै सः रसः होनायं लब्ध्वाऽऽनन्दीभवित । को
होवान्यात् । कः प्राण्यात् । यदेष आकाश स्रानन्दो न स्यात् ।
एव होवानन्दयातीत्यादिश्चातिभिनिणीयते । एवं सित तदेकवा-

क्षनयोर्द्रुषणयोः पूर्व निरस्यन्ति । **\* न** हीत्यादि, मन्तव्यमित्य-न्तम् \*। तथाच सर्वे भयो ५न्तरात्मत्वमानन्दमयस्य निरूपि ध्यन्त्या यत् तस्यैष एव शारीर आत्मा यः पूर्वस्येति प्राणमयाचान्द्रमयान्तस्य, एष एव शारीर आत्माय पूर्वसान्नमयस्येखन्नमयसम्बन्धिन आत्मनः सर्वसम्बन्ध्यात्मत्वमभ्यस्तम् । अन्नमयाभिमानी तु पूर्वे नोपन्नान्तः, किन्तु जगत्करैवोपफ्रान्तस्तत्रापि सृष्टिकयनेन तदेतच्छद्धाप्रयां साम्न-हितं विपश्चिद् ब्रह्मैव परामृश्यत इति तदेव पञ्चानामात्मेति बो-ध्यते । अतः आत्मपद्घटिनवाक्याक्यासस्तस्य सर्वात्मत्वं सर्वा-म्तराऽऽत्मत्वं वा बोधयँस्तत्र निरङ्कृशमीश्वरत्वं निगमयति । एनस्यै-षानन्दस्येवेति \* श्रुत्यन्तरश्चानन्दप्राचुर्यम् । तच्च निरवधिस-श्चिदंशापेक्षयेति प्रकृतत्वात् सिद्धाति । तथा रसो वै स इत्यादिश्रु-त्यन्तरं चानन्दरूपताम् । एवं सर्वश्चन्येकवाक्यत्वेऽक्ष्यस्यमानवाक्य-गतस्यैष इत्ययमेतच्छद्धः पूर्वोक्तमात्मानं परामृशन्नेतादशं त सर्वेत्र प्राह्यतीति पूर्वोक्तश्रुत्येकवाक्यतापन्नस्यास्यैव मानत्वान्न मानासाव इत्यर्थः । एतेनैव बाधकनकीं अपे निरस्त एव । शारीरपदन्तु शरीर-सम्बन्धिमात्रबाधकं, न त्वभिमानित्वबोधकम् । किञ्चाभिमानित्व-पक्षेऽपि नाभिमानित्वं दोषः । सर्वात्मकत्वात् । अन्यस्यान्यस्मिन्न-भिमानस्यैवाध्यासरूपत्वेन दोषत्वात्। अत एव पुरुषविधन्नाह्मग्रो. ब्रह्म वा इदमत्र आसीदित्युपकान्तस्यात्मनो ब्रह्मत्वं निगमयित्वा त-दात्मानमेवावैदहं ब्रह्मास्मीत्युच्यते । नच तस्यैष इति षष्ठचा सेद-निर्देशान्नात तथेति वाच्यम् । राहोः शिर शति वदभेदेऽपि षष्ठींदर्श-मात् । नन्वस्त्वेवं, तथाप्यानन्द्मय एतत्कथनस्य कि प्रयोजनिहान

क्यतायै पक्रतोऽप्यानन्दमयशब्दस्तद्वाच्येवेति मन्तव्यम् । अन् न्यथाऽऽनन्दमयादन्योऽन्तर् आत्मेक्षेत्र वदेत् ।

नन्तस्यादिक्तानामेवात्र निरूपणादित्यादीति चेत्र। उक्तरीत्याद्रधिदैविकस्यैवान्ते निरूपणात् । श्रत एव भागेव्यां विद्यायामपि भूगोरज्ञमयादिज्ञानामन्तरमपि पुनर्वह्माजिज्ञासोन्ता, न त्वानन्द्रमयज्ञाने । न हि भूगोराध्यात्मिकज्ञानार्थं पवृत्तिः, किन्तु ब्रह्मज्ञानार्थं ये अधीहि भगवो ब्रह्मोति प्रकृतिः, किन्तु ब्रह्मज्ञानार्थमेव । अधीहि भगवो ब्रह्मोति प्रकृत्वनात् ।

किञ्च, ब्रह्मविद्धाण्नोति परिमत्युपक्रमाद्धन्ते ज्ञेषानन्दगणनाः मुक्ता, स यश्चायं पुरुषे यश्चासावादित्ये स एक इति वान्यविद्धानिदि पुरुष आदिसे च तदेवाक्षरं ब्रह्म प्रांतांष्ठतिपिति सदानन्दोऽपि तथैवेति तयोरानन्द्योरैक्यम् । एवं रूपं ब्रह्मोति यो वेद तस्य क्रमेणान्नमयादिप्राप्तिमुक्तवा अन्ते वदत्येतमानन्दमयमात्मानमुषमंक्रामतीति । एवं सत्युपक्रमे परमाप्तेः फलन्दवेनोक्तेरपसंद्दारेऽपि तथैव भवितव्यत्वादानन्दमयमाप्तिरेवान्ते फलत्वेनोक्तेरतदुत्तरमन्यस्यानुक्तेरानन्दमय एव परः ।

शङ्का तु, शरीरप्रवेशप्रयोजनेत्यादिनाऽनुपदमेव निवारणीय।तस्मान्न कोऽपि दोष ।उक्तसाधनाय विपक्षवाधनाय च तर्कमाद्दः \*अन्यथेत्याः वि \*। अत चोदयति \* निवत्यादि \*। तत्र समाद्धते \*नेत्यादि \*। \*उक्तरीत्येति \* सर्वात्मत्वादेरन्यत्रांसम्भवेन । पतमेवार्थं श्रुत्यन्तरे-णोपष्टक्रनित \* सत्त पवेत्यादि \* ननु भृगोर्ब्रह्मन्नार्णं प्रवृत्तिरिति सत्यं, परन्तु तत्रानन्दत्वेन ब्रह्मज्ञानाज्ञिज्ञासोपरितनं त्वानन्दमयत्वेन ज्ञानात्। अनो नानया श्रुत्या तदुपष्टम्म इत्याकाङ्कायां प्रस्तुतप्रया-ठकोपक्रमादिविचारेणापि तमर्थं साध्यन्ति \* किञ्चत्यादि \*। \* पर इत्यन्तम् \* । तथाचास्य प्रपाठकस्य, ब्रह्मविद्यामोति परमिति

नन्पसंक्रमणं हातिक्रमणमतो न तथेति चेत् । हन्तैवमित-क्रान्त्रशब्दार्था त्वन्मित्भिति । यतः संक्रमणशब्दः प्राप्त्यर्थकः सर्वत्र श्रूयते । यत एव रवेर्मकरादिराशिशाप्तौ तत्तत्संक्रमणिम-हर्षुच्यते । नचेयं न परममुक्तिः । अस्माङ्कोकातः प्रेत्येति पूर्वमु-क्तेः । यत एव पुरुषोत्तमानन्दानुभवे ससनुभवैकगम्योऽयमान-

सुन्निताथैविवरणरूपत्वातः फलविवरणमेवानन्द्मये प्रपाठकस्य ता-त्पर्य नियम्यत् तस्य ब्रह्मत्वं गमयति । एवं भृगुपपाठके यद्यपि जिश्वासीपरतिस्थले आनन्दमयपदाभावस्त्रधापि समाप्तावेतमानन्द-मयमात्मानसुवसंक्रम्य एतत् साम गायनास्त इति फलक्यनेन द्वयो-रपि प्रपाठकयोरैकार्ध्यावगमात् तस्याष्युपष्टम्भकत्वमञ्याहतमित्य-थै: । अत्र वादी परमफलत्वाभावमाशङ्कर्ते \* नन्वित्यादि \* संक्रमः प्रतिसंक्रम इति पुराणप्रयोगात् तथेत्यर्थः । समाद्धते \* हन्तेत्याः दि \*। \* उच्यत इति \* कार्मुकं तु परित्यज्य झवं संक्रमते रवि-रिखादिवाक्येपूच्यते । ननु संक्रम एव प्राप्तिर्नतूपसंक्रमोऽपीति चेत् तथाप्युपोपसर्गेणातिक्रमोऽर्थः कथं लब्धन्यः । तर्हि किमर्थोऽयमु-पसंक्रम इति चेत्। भेदेन स्थित्वा भोगार्थ इत्यवधेहि। ऋचि तथैव सिद्धत्वेन तदुपपादकग्रन्थे अपि तथैव सिद्धेरावश्यकत्वादिति । नन्वेवं भेदे सांत नेयं परममुक्तिः, किन्तु जीवनमुक्तिरेवयमिति चेत्रज्ञाहुः \* नचेत्यादि \* तथाचैतच्छरीरत्यागकथनेनात्र जीवन्मु-क्तेरशक्यवचनत्वात परममुक्तिरेवात्रोच्यत इत्यर्थः। तर्हि देहान्तरे सिद्धिरेवास्तु । परमसुक्ती बाधकस्य भेदस्योक्तत्वादिनि चेन्न । तथा सति करण्यामसद्भावात प्राणमयादिसत्त्वेन पुनस्तत्संकमोक्तिविरो-भापते । तस्मादत परममुक्तिरेव विवियत इति हर्दिक्त्यैतस्याः परम-मुक्तित्वसाधकं हेत्वन्तरमाहुः \* अत एवेत्यादि \* अस्य परममु-कित्वादेव पुरुषोत्तमानन्दानुभवे सति वरणैकहेतुकानुभवमात्रग-म्योऽयमानन्दो, न मनोवाग्विषय इति ब्रह्मण आनन्दं ह्यात्वा विद्वान् सन् कुतश्चन लोकवेदादिश्योऽपि न विभेतीति सर्वतो भयामावन-

न्दो. न मनोवाग्निषय इति ज्ञात्वा लोकवेदकालादिभ्योऽपि न विभेतीति, यतो वाच इति श्लोकेनोक्तवती । अन्यथा आनन्दे यनसोऽप्यगम्यत्वमुक्त्वा, विद्वानिति कथं वदेत् ।

एवं सात सोऽरतुते सर्वाच कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चि-तेत्य्यचि यद फल्मुक्तं तदेवान्ते विद्यतिमिति झायते। अन्यथा अस्माल्लोकाद पेत्येत्युक्तत्वादेहाभावेन भयानुपःस्थित्या तिविषे-धासस्भवः। कामभोगासस्भवश्च। अत एव सामानाधिकरण्य-मनुक्त्वा आनन्दं ब्रह्मण इत्युक्तम्। एतेन लोकिकं पूर्वदेहं त्य-

नेत श्लोकेनोक्तवतीति सर्वभयामावः परममुकेलिङ्गमिति स एव तथात्वसाधक इत्यर्थः । विपक्षवाधकनकोंकिमुखेन पुनेंईत्वन्तर-माहुः \* अन्यथत्यादि \*। \* अन्यथति \* परममुक्तित्वाभावे । तथाच मनोवागविषयानन्दवेदनमपि परममुक्तेरेव लिङ्गवित्यर्थः । एवं हेतुत्रयेणास्याः परप्राप्तेः परममुक्तित्वसाधनेनेदं सिद्धम्।या ज्ञानमार्गिणां ब्रह्माऽभेद्रस्पा परममुक्तिः सा भक्तानां फलातुभवे हत्रक्षपयोग्यतासम्पाद्कतयोपयुज्यते । तस्यां सत्यां भक्ता तादा-त्म्येन फलानुभवाद । अतः सा पूर्वकशाद्धपेति । तदेतद् हदिक्त सिद्धमाहुः 🛪 एवं सतीत्यादि з । एवं सतीति 🛪 आनन्द्मयप्राप्ते-रेवं परममुक्तित्वे सित \* विदृतमिति \* यतो वाच इति स्रोकेन विवृतम्। अस्य स्रोकसर्गुकफुलांशविवरकत्वमृगंशस्य च यसुर्विः चिश्रतफलवोधकत्विमिति द्वयं निगमियतुं तद्विपरीतवादवाधकं तः केमाहुः अर्नियशा अस्मादित्यादि अतथाच यद्यस्मरीशविवरकत्वं न सात् तदोक्तरीत्या भयाभावेन भयनिषेधनमसङ्गतं स्यात् । यदि ऋगंशस्य विवक्षितफलबोधकत्वं न स्यात् तदा कामभोगोकिरप्य-सङ्गता स्यादित्युमयमनत्रवर्णादेवोभयं निगम्यत इत्यर्घः । अयैतः त्साधकं हेत्वन्तरमाहुः \* अत प्वेखादि \* तथाच विवक्षितफल-विवरकत्वादेव तथोक्तमिलर्यः । एवमेतस्याः धुनेः फलांशविवर-कत्वमुपपाच तेन सिद्धं निगमयितुमाद्यः \* पर्तनेत्यारभ्य, अवग-

क्ता साक्षाद्भगगद्भजनोपयोगिनं भगगद्भिभूत्यात्मकं सङ्घातं प्रा-प्नोत्यादौ । तथाहि । देहेन्द्रियप्राणान्तःकरणजीवात्मको हि सङ्घातः । तत्र स्थूलं शरीरमाद्यविभूतिरूपम् । द्वितीयं स्पष्टम् । तृतीयं सर्वेन्द्रियसम्बर्ग्धत्वेनेन्द्रियरूपत्वेन चान्तःकरणात्मकत्वेन चेन्द्रियान्तःकरणरूपम् ।

त्रीयं जीवतत्त्वास्मकम् । यत्र ग्रहायां भगवद्वरणेन पर्म-व्योमाविभीवस्ततः पूर्णानन्दात्मकं पुरुषोत्तमस्वरूपं फलरूपं प्राप्य उक्तऋगर्थरीया तेन सङ्कः सर्वकामाश्चनमेत्र मनोवायविष-यानन्दवेदनं तद्वान् भवतीति वावयेकवाक्यतयाऽत्रगम्यते ।

पत्रमानन्द्रमध्यप्रातेर्यया परममुक्तित्वं, तथा प्रकारो विषय-वाक्यभूतप्रपाठकविवरणेन प्रकाशितः । तत्र पूर्वोक्तानां विभूतीनां पक्षिकपत्वं यदत्रोक्त तल्लीलोपयोगिषु तेषु-कोशेषु पक्षिकपेण यः प्रवेशस्तद्वेतुकमिति तद्वे धिकायाः श्रुतेर्रायचारे तन्त द्वद मव- अथेदं विचार्यते । पुरश्चके द्विपद इति श्रुतौ वस्तुतस्तु पुरुष्ठ एव । परन्तु पुरः सम्बन्धी सन् पक्षी भूत्वा पुर आविश-दिति निरूपितम् । पक्तते चालम्याद्यस्त्थैवोक्ताः । एवं सत्ये-द्वस्यां पुरि बहुनां तेषां प्रवेशो न वस्तुमुचितः । प्रयोजनाभा-वादित एकैकस्यां पुरि तथा वाच्यः। तत्र कीह्य्यां तस्यां कस्य प्रवेश इति विचार्यमाणे पाक्ततत्वब्रह्मत्वयोर्गविशेषाद् विनिगम-द्वाभावाद सर्वेषां सर्वत्र प्रवेशोऽप्रवेशो वा भवोदाते चेद । अनेदं प्रातिभाति । अस्माल्लोकात् प्रेशोति वाक्ये इदंशब्द-

तीति तद्रदीकरणाय पक्षिरूपप्रवेशवोधकश्रुतिविचारं प्रतिज्ञाय तन ब्रिचारवींजं वक्तुं प्रथमतो विषयमाहुः # अथेलारभ्य, उक्ता ह-स्यन्तम् स । क्ष तथैवेति अपिक्षरूपेण । अत्र विचारवीजं वदन्तः पूर्वपस्त्रमाहुः \* पवं सतीत्यादि, चेदित्यन्तम् । \* अविशेषादिति \* सर्वेषु पक्षिष्वविशेषात्। \* अप्रवेश इति \* उक्तश्रुतावेकस्य प्रवेशो-क्ताचण्यन्नसयादिषु पक्षिलिङ्गेन पुरि प्रवेशे प्राप्तेअप प्राणमयादिष्व-दत्तर आत्मेनि आवणात् नेषां चतुर्णी तत्तदन्तं प्रवेशोऽस्तु । अन्नमये क्षे तद्रश्रावणात् तत्रवेशो न शक्यवचनः । किश्च, द्विपत्त्वादिलिङ्ग--, स्ये स्थूलास्वेच सत्त्वानः ताखेव प्रवेशोऽत्र भासन इति प्राणमया-दिषु लिङ्गाभावेन विविधितपृष्टामावात् तेष्वपि तद्नतग्णां सोऽशः क्यवच्यत्र इत्यप्रवेश इत्यर्थः। सिद्धान्तमादुः \* अत्रत्यादि \* अय-सर्थः । अस्भावलोकात् प्रत्येत्यत स्थूलशरीरत्यागाङ्गीकारे स्हमश-रीरकारणशरीध्यो सत्तेन प्राणमयादिकोशानां सत्तेन, एतं प्राण-मयमात्मानसुपसंकामतीत्याद्यप्रिमवात्र्यविरोधादस्मावलोकादित्य-रुपेद्म, इदं सर्वे यद्यमातमा, अस्मिल्लोकेऽधुकेः स्यादित्यादावि॰ इमः परिदृश्यमानयावत्संत्राहकत्वदर्शनादत्रापि ब्रह्मविदः फलप्र-करणे प्रापञ्चिकसर्वसंग्राहकताया एवासिप्रतत्वीचित्यात तथावग-स्यते । ततो गुणातीतप्रयञ्जपाष्टिव भगवत्युत्कररत्यां जातायां पूर

मयोगात् पाकृतगुणमयं प्रपञ्चमतिक्रम्य गुणातीतं प्रपञ्चं साक्षांरिलीलोपयोगिनं प्राप्नोतीत्यवगम्यते । तत्माप्सेव भगवद्भावे सम्पन्ने पूर्वं भगवद्भिरहभावेनातिनी झत्वेन सर्वोपमिहिना शरीरेन्द्रिः
यप्राणान्तः करणानि नष्टान्येव स्युर्यदि तत्तद्भूपं ब्रह्म तेषु
तेषु न पविष्टं स्यात् । जीवस्य च ब्रह्मण्येव लयेन लीलारसाऽननुभवेन नाश एव सः। तथाच तत्तद्भूपं ब्रह्म तेषु तेषु स्थितमिति
न तेषां नाशः । जीवे त्वानन्दमयः पुरुषोत्तमः प्रविश्वतिति रसात्मकत्वादानन्दात्मकमेव विरहभावरसाब्धिमनुभूय पश्चात् माहुर्भूतं प्रश्चुस्त्रकृपं प्राप्यः, न विभेति कुतश्चनेति वाक्षेन लोकात्
तदभावमुक्त्वाः, एतः ह वा व न तपति किमहं साधु नाकरवं
किमहं पापमकरवामितिवाक्यैवेदाद्भयाभाव उच्यते ।

श्रीरगाग्रमनोऽन्तः करगाजीवात्मनां श्ररीरत्वं वाजसने-

वैविरह्भाव प्वोद्विच्यत इति तेन द्यारादािन मूलसित लीनािन स्युर्तस्तद्भावाय प्रवेद्याः सर्वतावद्यकः । किञ्च, लये झानिसाधा-रण्येन वरणवैयथ्यां लिलान्यमवे स जीवस्याप्यानिष्टक्षप प्रवेद्यतो - ऽप्यावद्यक इत्यर्थः । ननु भवत्वन्यत्रान्येषां प्रवेद्यास्यापि जीवस्य नित्यत्वात् तत्रानन्दमयप्रवंशो निष्प्रयोजनत्वादयुक्त इत्यत् आहुः \* जीवे त्वित्यादि \* । \* उच्यत इत्यन्तम् \* । \* प्रविद्यानित \* रसानुभावनाय प्रविद्यति । \* इतिईती \* तथाच सोऽपि सप्रयोजनः । तस्य पुरुषोत्तमत्वं श्लोकाद्यक्तभयाभावकपाव्लिङ्गान्वेव झायते । पतद्विमार्थस्तु य प्वमतापकरत्वेन पते साध्वसाधुनित्यादि । अत्र स्पृणोतिर्ज्ञानार्थक इति न पुनर्शकः । तेन सोऽपि धुक्त इत्यर्थः । अत्र या स्वक्षप्राप्तिरुक्ता सा फलाध्यायतुरीयपादे निपुणतरं भाष्य उक्तिन मया तत्रैव व्युत्पादनीयिति वोध्यम् । किञ्च । द्वित्वादीत्यादिनोक्तद्वितीयवाधक्रानरासाय पृष्ट स्फुटीकुर्वन्ति \* श्लारीरेखादि \* प्राणमनोऽन्तः करणोतिपाठे मनोऽन्तरिति भिन्नं पदन

विशाखायामन्तर्यामित्राह्मणे पठचते। यस्य सर्वाणि भूतानि शर् रीरं यस्य प्राणाः शरीरं यस्य वाक् शरीरं यस्य चक्षुः शरीरं यस्य श्रोत्रं शरीरं यस्य मनः शरीरं यस्य त्वक्छरीरिमदादे-रन्ते यस्यात्मा शरीरिमिति। अत्र पूर्वोक्तानिर्गुणदेहानां भगव-धरणरेणुजत्वेन भूनरूपत्वाद् ब्रह्मशरीरत्वम् । तत्रान्नमयप्रवेशा-शेन तिरस्थितिः प्राणेष्विप तथा। झानेन्द्रियेषु विझानमयप्रवेशा-त् तथा। मनास मनोपयप्रवेशात् तथात्वम् । जीवेत्वानन्दमयः प्राविश्वतिति तथात्वम् । अतो युक्तं पक्षित्वकथनम् ।

ग्रानन्दगयस्य स्वरूपं विशेषतो वक्तुमशक्यामाति यः पूर्व-स्येति सर्ववोक्तमः । शरीरमवेशमयोजनकपक्षिक्षित्वं पश्चस्विप

म्। एनद्गणनामध्ये । इत्यर्थः । प्राणेन्द्रियान्नः करणेति वा पाठः। अत्रायमर्थः । पूर्वं हि शरीरत्वमः । तच्च भूनाद्यात्मान्तेपुं तुरुयम् । तथा ब्रह्मण अन्तरत्वं च सर्वत्रात्रोक्तमिति प्रवेशोऽपि तस्य सिद्धः। पवं सत्येतदनुरोधाद्ः बहुपदां पुरां दर्शनादत्र प्रतिष्ठा पदेन पाद-यार्वोधनाच पुरश्चक इति श्रुती द्विपदादिपदं कृतपूर्णाश्चेपलक्षकः मिति नव तासां करगों, तासु प्रवेश इति चाभिष्रेतं, न तु तासां है-विध्यं स्थूलत्वं वेति निर्णये सर्वास्वेव कार्यार्थे पक्षिरूपेण प्रवेशः सि-द्धानीनि पक्षिलिङ्गाद्श्वमयादीनामपि प्रवेशः शक्यवचन इत्यर्थः। पवं सर्वेषां प्रवेशं समर्थेयित्वा लीलीपिषकप्रवेशार्थमप्राक्तविभूतिस-षाणां स्वक्तपमाहुः। \* अत्रेत्यादि \* इदं च प्रथमस्कन्धसुवोधिन्यां, या वै लसच्छ्रीतुलसीविमिश्रपादाव्जरेगवभ्यशिकाम्बुनेत्रीत्यत सिन द्याति । प्रवेशं विभजन्ते \* तंत्रत्यादि\* जीवस्य चरणेनैव शुद्धत्वाद् विज्ञानमयस्य प्रवेशोऽनर्थक इति शङ्कावारणाय तद्धिकरणमाहुः। \* क्षानेन्द्रियेष्वित्यादि\*जीवे तथात्वं लीलारसानुभवयेश्वयत्वरूप वाष्य<sup>-</sup> म्।एवं सर्वत्र पक्षित्वोक्ति समर्थयित्वाऽऽनन्द्रमये शारीरत्वोक्तेसारपर्थ धक्तुं यः पूर्वस्येति गूढोक्तेराशयमाहुः। \* आनन्दमयसेत्यादि। \* \* ज्ञारीरेत्यादि च \*। विशेषतो वक्तुमञ्चयत्वं मनोवागगम्यत्वाद्

साधारणिमाति तेषु तथा वदन्सानन्दमयेऽपि तथैवोक्तनती श्रुतिरिति क्रेयम् । एवं सिति स्पर्शमिणिसम्बन्धेन रजनादेहें पत्वामवीक्तमकारकमवेशाश्रयाणामिप तत्तदात्मकत्वमित्युच्यते । वस्तुतस्तु परोक्षवादोऽयमिति क्रायते । तथाहि । ब्रह्मविदाप्नोति
परिमिति वाक्येन ब्रह्मविदः परिमाप्ति सामान्यत उक्तवा तत्तातपर्य सत्यं क्रानित्युचोक्तमः। तत्र सर्वात्मभाववान् भक्तो भगवता सह तत्स्वक्पात्मकान् कामान् भुक्रक इत्युक्तव्याख्यानेन
तदर्थोऽवधार्यते । उक्तभक्तस्य सदैव, विरहभावे तु विशेषतः
पियस्वक्पानिरिक्तास्फूत्यां अन्नपाणादिक्यः स एवेति क्रापनाय
- तत्तद्वपमुच्यते ।

तेन परमप्रेमवन्त्रं सिद्ध्यति । ततो भगवदाविर्भावे सत्यापि पूर्वभावस्यातितीव्रत्वेन ज्ञानादिसर्वतिरोधानेनाग्रिमरसानुभनो न भविष्यतीति स्वयमेव तदनुभवात्मको भवतीति ज्ञापनाय वि-

बोध्यम् । तथाच तस्येष इत्यत्र शब्द एव पूर्वसमो, न त्वथें ऽिष । तेनात्रायमर्थः । तस्येत्यमेदे षष्ठी । तथाच पूर्वस्य यः शारीर आत्मा उपक्रमे जगत्कर्तृत्वेनोकस्तद्दिम् पण इति । एवमर्थोक्ती गमकं तु, अत्रेऽन्यस्यान्तरात्मन उक्त्यभाव प्रवेति प्रागेवोक्तमः । प्रवेशस्य योग्यतासम्याद्कत्वप्रकारं इष्टान्तेनाहुः । अ प्रवं सतीत्यादि अ । एवण्यतासम्याद्कत्वप्रकारं इष्टान्तेनाहुः । अ प्रवं सतीत्यादि अ । एवण्यतासम्याद्कत्वप्रकारं प्रधान्तेनाहुः । अ प्रवं सतीत्यादि अ । एवण्यतासम्याद्वसारेण वास्तवं पिक्षक्षप्रमादत्य प्रकृतश्रुत्यथों निर्णान्तः । अतः परं परोक्षप्रिया इव हि देवा प्रत्यक्षद्विष इति श्रुतेः । वेदानिश्वकायाद्विषया ब्रह्मात्मविषया इमे । परोक्षवादा ऋष्यः परोक्षं च मम प्रियमित्येक।दग्रस्कन्धीयभगवद्वाक्याच परोक्षवादस्येव ज्यायस्त्वेनात्र परोक्षवाद प्रवास्तित्यादुः । अ वस्तुत इत्यादि । अ उपप्रविष्यन्ति । अत्रत्राणमनोक्ष्यम् । अत्रत्राण्यादे । अत्रत्राणमनोक्ष्यम् । अस्त्राणमनोक्ष्यम् । अस्त्राणमनोक्ष्यम् । अस्त्राणमनोक्ष्यम् । अस्त्राणमनोक्ष्यम् । अस्त्राणमनोक्ष्यम् । अस्त्राणमनोक्षयम् । अस्त्राणमन्त्राणमन्त्राणमन्ति । अस्त्राणमन्ति ।

क्षानक्ष्पत्तमुच्यते । तदाऽनुभवविषयः प्रकट आनन्दमय इति तत्स्वक्ष्पमुच्यते । तत्न निरुपियपितिरेव मुख्या, नान्यदिति ज्ञा-पनाय पियस्य प्रधानाङ्गत्वमुच्यते । तदा पियस्यणादिभिरानन्दात्मक एव विविधरसभावसन्दोह उत्पद्यते यः सद्क्षिणः प्रष्ठ उच्यते । ततः स्पर्शादिभिः पूर्वविछक्षणः प्रकृष्टानन्दसन्दोहो यः स उत्तरः पक्ष उच्यते । नानाविधपक्षसमूहात्मकत्वात् तयोः पक्षयोर्युक्तं तथात्वम् । स्थायिभावस्यैकरूपत्वादात्मत्वमुच्यते । यतस्तत एव विभावादिभिर्वविधभावोत्पत्तः । परप्राप्तिसाधनीभूतब्रह्मज्ञानद्वायां तदानन्दोऽपि यः पूर्वमनुभूतः स गणिनतान्द इसेतदानन्दानुभवानन्तरं तुन्छत्वेन भातीष्ट्रगतावसाधन-

%तत्रेति \*। आनन्दमयस्वरूपकथने \*प्रियस्येति \* प्रियस्वरूपस्य । तेन श्रुतौ प्रियमिति नपुंसकालिङ्गस्य नानुपपित्तः। श्रप्रधानाङ्गत्वमुच्यत इति 🛪 करुपनयोपदिश्यते । इत आरश्य करुपनोपदेशो घोष्यः ।ेत-त्रायं प्रकारः । आनन्दमयानुभवे निरूपिधपीतिरेव मुख्या । भक्त्या-'Sहरेमकया ग्राह्य इति वाक्ये तस्या एवानुभवजनकत्वात् । नान्यत् 'साधनान्तरमिति ज्ञापनाय प्रियस्य प्रीतिविषयस्यानन्दस्वरूपस्य प्रधा-नाङ्गत्वं शिरस्त्वमुच्यते । शिरसा5भिज्ञायते, सोऽयीमिति । तथा नि-क्षिप्रीत्या भगवानिति शिरःशब्दे तित्सिद्धिनिवन्धना गौणी। एव-मग्रे, \* तदेत्यादिना वस्यमाणयोभीवयोदीक्षणोत्तरपक्षत्वेऽपि तद्या। ताभ्यामुङ्गायाऽभीष्टदेशं प्राप्तोति । एवं दर्शनस्परीजीनताभ्यां भावा-क्यां शीद्रं भगवन्तं प्राप्नोतीति । \* स्थायिमावस्येत्यादिनाऽऽत्मशब्दे तित्सिद्धिनिवन्धना सा । परप्राप्तीत्यादिना च पुच्छशब्दे पूर्वेषामान-न्दानां प्रशंसानिवन्धना सा वोध्यने । \* प्रतिष्ठाश्रद्धोऽपि तथा। एवमवयवेषु परोक्षवादो वोध्यः । तथाच स्वर्णघर्मानुवाके आनन्द-क्रपं परप्रकाशकं कमनीयं पर्रमेश्वरस्य यत्स्वक्रपं ब्रह्मा झातवात् । स सर्वान्तर्यामी सर्वनियामको वहुधा विचरति यत्र सर्वमेकं भवति स आतमा जननां मानससम्बन्धी। मानसाश्चैते भावा आनन्दरूपा

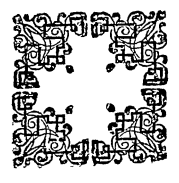
## बनारससंस्क्रन्त्रीरींजनाम्नी वारांग्रेंसैंयसंस्कृतपुस्तकार्वलींा

इयं पुस्तकावली खण्डशो मुद्रिता भवति । अस्यां संस्कृतभाषानिवद्धा वहवः प्राचीना दुलेभा उत्तमीत्तमाः केचिद्क्कलभाषानुवाः
दसहिताश्च प्रन्था मुद्रिता भवन्ति । तांश्च ग्रन्थात् काशिकराजकीयसंस्कृतपाठशालीयपण्डिता अन्ये अपि विद्वांसः शोधयन्ति । यैर्गाहकमहाशयेरियं पुस्तकावली नियमेनाविच्छेदेन संग्राह्या तैस्तदेकेकस्य खण्डस्य ॥ मूर्व्यं प्रापणच्ययश्च अ देयः । अन्येर्महाशयेर्यः कानिचित्त खण्डानि संग्राह्याणि तैश्च प्रत्येकं खण्डानां
६) मुद्र्यं प्रापणच्ययश्च अ देवः प्रत्येकं खण्डानां

| तत्र मुद्रिता ग्रन्थाः।                                        | ন্ত্'ত     | भाक्       |
|----------------------------------------------------------------|------------|------------|
| सिद्धान्ततत्त्वविवेकः खण्डानि ५                                | લ          | . 0.       |
| अर्थसङ्ग्रह <sup>े</sup> अंग्रेजीभाषा <b>नुवादस</b> हितः       | 8          | 0          |
| तन्त्रवार्त्तिकम् खण्डानि १३                                   | १३         | 0          |
| कात्यायनमहर्षिप्रणीतं शुक्क्यजुःप्रातिशास्यमं संभारयं सं०      | ६ ६        | 0          |
| सांख्यकारिका चन्द्रिकारीकागौडपादभाष्यसंहिता                    | १          | 9          |
| वाक्यपदीयम् खण्डानि ४ (प्रथममागः प्रथमद्वितीयकाण्ड             |            |            |
| ्षुण्यराजरीकासहित खण्ड ३। ब्रितीयभागः तृतीयाका                 | 7          |            |
| ण्डम् हेलाराजटीकासहित खण्ड १)                                  | 8          | ø`         |
| रसगङ्गाधरः खण्डानि ९                                           | <b>€</b> , | <b>©</b> ' |
| परिभाषावृत्तिः खण्डे २ः                                        | ર          | •          |
| चैशेषिकदर्शनं किरणावलीटी <b>कांसं</b> विलतेप्रशस्तिपाद्प्रणीत- |            |            |
| भाष्यसहितम् खण्डे २                                            | ₹          | <b>o</b> - |
| शिक्षासङ्ग्रहः खण्डानि ५                                       | G°         | Θ'         |
| नैष्कर्म्यसिद्धिः खण्डानि ४                                    | ઇ          | Ο.         |
| महर्षिकात्यायनप्रणीतं शुक्रयज्ञस्सर्वानुकर्मसूत्रम् सभाष्यम्   | ; <b>३</b> | 9          |
| ऋग्वेदीयशौनकप्रातिशाख्यं सभाष्यम् खण्डानि ४                    | ક          | •          |
| (बृहत्) वैयाकरणभूषणम् पदार्थदीपिकासहितम् खण्डानि ध             | 8÷         | 0          |
| विवरणोपन्यासः सदीकवाक्यसुधासहितः खण्डे २                       | ર          | 0          |
| तत्त्वदीपनम् (पञ्चपादिकाविवरणस्य व्याख्यानम् ) ख॰ द            | <b>:</b> < | ٥          |
| वेदान्तदीपः (श्रीभगवद्गामानुजाचार्यविरचितः) खण्डानि ३          | ३          | 0          |
| दुप्टीका खण्डानि ४                                             | ક્ષ        | 9          |

| वातञ्जलदर्शनम्।श्रीरामानन्दयतिकृतमणिप्रभाऽऽख्यवृत्ति स० | 8 | œ.        |
|---------------------------------------------------------|---|-----------|
| व्याकरणिमताक्षरा। श्रीमदन्नंभद्दप्रणीता खण्डानि ६       | ξ | 0         |
| रसमञ्जरी । व्यङ्गचार्थकौमुद्या प्रकाशेन च सहिता ख० ३    | 3 | 0         |
| सेद्धिकारः व्याख्यासहितः श्रीमद्ण्यद्धितकृत उपक्रमप्-   | • |           |
| राक्रमसहितः खग्डे २                                     | ર | 0         |
| बोधसारो नरहरिकृतः तिच्छष्यदिवाक्ररकृतटीक्या स० ख० ४     | ઇ | 0         |
| ब्रह्मसूत्रदीपिका श्रीमच्छङ्करानन्दभगवद्विरिचता।        | ξ | 0         |
| दैवज्ञकामधेतुः अर्थात् प्राचीनज्योतिषग्रन्थः ।          | १ | Þ         |
| श्रीमद्णुभाष्यम् । श्रीश्रीवल्लभाचार्यविरचितम् ।        |   |           |
| गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजी महाराजीवरचितभाष्यप्रकाशाख्य-   |   |           |
| ्रयाख्या समतम्।                                         | २ | <b>\$</b> |

त्रजसूषणा दास और जम्मनी







## BENARES SANSKRIT SERIES;

COLLECTION OF SANSKRIT WORKS

EDITED BY THE

PANDITS OF THE BENARES SANSKRIT COLLEGE,

UNDER THE SUPERINTENDENCE OF R. T. H. GRIFFITH, M. A., C. I. E.

AND

G. THIBAUT, Pr. D.

No. 103

# श्रीमदणुभाष्यम्।

श्रीश्रीवलुभाचार्यविरचितम् ।

गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजीमहाराजविरचितभाष्य-प्रकाशाख्यच्याख्यासमेतम् ।

श्रीमदाचार्यश्रीवलुभाधीश्वरगुद्धाद्वैतसंप्रदायविदुषा रत्नगोपालभट्टेन संशोधितम् ।

ANU BHÂSHYA,

On Brahmasûtra by Ŝrî Vallabhâchâryă, With the Commentary called Bhâshya Prakâsa, By Goswami Ŝrî Purushottamjee Mahârâj. Edited by Ratna Gopâl Bhatta.

Fasciculus III.

BENARES.

Published by the Proprietors Messrs. Braj B. Das & Co.,
AND SOLD BY H D GUPTE,

Secretary, Chowkhamba Sanskrif Brez Depot.

Printed at the Vidya Villa Frank

Benares.

1905.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        | 0        | ¥        |   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|----------|----------|---|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        | ₹        | <        | • |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        | c        | ţ        | í |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        | c        | 8        | ¢ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        | • {      | २        | ē |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 6      | •        | १        | 0 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        | •        | 8        | Ę |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •      | •        | 4        | 0 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 6      | ,        | ₹        | ξ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 6      | <b>;</b> | ર        | 0 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | c      | ,        | २        | 0 |
| WT NATO For the content of the conte | 8      | i<br>'   | 0        | ٥ |
| परिभाषापाठः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 0      | !        | ?        | 0 |
| पाणिनीयशिक्षा भाष्यसहिता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 0      | ;        | २        | 0 |
| प्रथम परीक्षा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0      | ą        | <u> </u> | ٥ |
| प्रथमपुस्तक हिन्दी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 0      | \$       | 3        | 0 |
| प्रश्नभूपणम् (प्रश्न विचार का बहुत उत्तम ग्रन्थ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٥      | Ę        | }        | 0 |
| बीजगणितम् (म० म० पं० सुधाकरकृतिदेण्पणीसिहत)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | १      | 4        | :        | ٥ |
| मनोर्मा शब्दरत्नसहिता (टाइप)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ९      | c        | <b>)</b> | ٥ |
| लघुक्रीसुदी टिप्पणीसिंहता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ¢      | g        | !        | ٥ |
| लघुकोमुदीभाषाटीका 🤍 👉 💶                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ន      | O        |          | ٥ |
| लक्षणावली 💮 💮 🔩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٥      | २        |          | 0 |
| लीलावती (म०म० पं० सुधाकरकृतिरुपणीसहित)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ₹      | 0        | •        | , |
| वसिष्ठसिद्धान्तः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0      | Ŗ        | Ę        | 1 |
| विष्णुसहस्रनाम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0      | ₹        | 0        |   |
| शब्रुपावली                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 0      | 8        | Ę        |   |
| श्रङ्गार सप्तराती                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8      | <        | 0        | 1 |
| समासचक्रम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 0      | 8        | ٥        |   |
| समास्चिन्द्रिका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0      | 8        | ¢        | 1 |
| सरस्रतीकण्डाभरणम्<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ₹<br>1 | ٥        | 0        |   |
| साङ्ग्यचिन्द्रका टिप्पणीसिंहता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0      | ر<br>د   | 0        |   |
| साङ्ग्यतस्वकोमुदी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | •      | Ę<br>o   | ٥        |   |
| सिद्धान्तकोमुदी<br>सिद्धान्तमुकावली दिनकरीटिप्पणीसहिता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 3      | 0        | 0        |   |
| सिस्रान्तभुकावला दिनकरादिण्यणासाहता<br>उपस्मवृक्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 0      | 8        | c        |   |
| अत्रक <u>ां</u> मुदी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 0      | ξ        | ø        |   |
| क्षत्रकासुर।<br><b>क्षत्रस</b> हित                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ર<br>ર | 7        | ٥        |   |
| <b>प्र</b> न त्र ( <b>दे</b> (र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •      |          | }        |   |

o 0 Ę 0

स्वेन स्वरूपतोऽपि तस्पाद्धीनत्वं चेति पृष्ठभागाद्यपि दूरस्थित-पुच्छरूपत्वं ब्रह्मण उच्यते । पुरुषोत्तमाधिष्ठानत्वादः मतिष्ठारू-पस्वं च । एवं सद्यक्षरादप्युत्तमत्वेऽप्यमधानीभूय भक्तकाम-पूरणकर्तृत्वेऽसम्भावना विपरीतभावना च सम्भवति । तदभा-वायासम्रेव स भवतीत्याद्यक्तम् । स्वानुभवाभावेऽपि गुरूपदे-शादिनापि तद्सितत्वमात्रमपि घो जानाति तं ब्रह्मविदः सन्तं सक्वधर्मविशिष्टं वर्तमानं च विदुरित्यग्रेऽवददस्ति ब्रह्मेति चेदि-त्यादिना । ब्रह्मासत्त्वज्ञानेऽसन् भवतीत्युक्त्वा तदस्तित्वज्ञाने सन् भवतीत्यनुक्त्वा, सन्तमेनं विदुरिति तत्त्वेनान्यज्ञानं यद्क्तं, तेनोक्तपुरुषोत्तमानन्दानुभववन्तं ज्ञानक्रियाविशिष्टं जीवं वर्त-मानं विदुः। अननुभवे केवलं गुरूपदेशादिना ताद्यब्रह्मास्ति-त्वज्ञाने स्वरूपतः सन्तं तं विदुर्न तु ज्ञानादिमन्तम् । तदसन्व-**ज्ञाने** त्वळीकतुरुयमिति श्चितितात्पर्यमिति ज्ञायते ।

एवं विचारचातुर्यवाद्भः सिद्धर्वजाधिपे । आनन्दमयतानन्दसन्दोहायाऽवधार्यते ॥ ॥ ११ ॥ नन्वानन्दमयस्य न ब्रह्मता वक्तुं शक्या । मयटो छोके विकाराधिकारविहितत्वादित्याशङ्घा स्वयमेव परिहरति ।

इति तज्जनकस्य यत् स्वरूपं भावरूपं कल्पनया परोक्षवादार्थमु-च्यत इति बोध्यः। एतमर्थे दढीकर्तुम्, असन्नेव स भवतीति स्रोकं व्याकुर्वन्ति \* एवं सतीत्यादि \* ज्ञायत इत्यन्तम् \* । शेषाणां श्वतीनामर्थस्तु पूर्वाक्तपक्षेष्वपि तुल्य इत्यतोऽग्रे न ज्याख्यातम् । एवं परोक्षवादव्याख्यानस्य फलं कारिकयाऽऽहुः। \* एवं विचारे-त्यादि \* एवमस्मिन् वर्णके आनन्दस्य श्रेयकोटिनिवेशे तद्निवेशे चानन्द्मयस्य परब्रह्मत्वं निर्वाधमिति प्रभुचरणैर्व्यवस्यापितम् ॥११॥

अतः परमग्रिमसूत्रमवतारयन्ति \* नन्वित्यादि \* मयड्वै-

विकारशब्दान्नेति चेन्न प्राचुर्यात् ॥ १२ ॥

अनेनैव पूर्वसूत्रार्थः सिद्धो भविष्यति । विकारवाची मयद्मस्ययो यस्मिस्तद्विकारक्षव्दं तस्मात्तच्छिब्दवाच्यं ब्रह्म न भवाते । ब्रह्मगोऽविकारित्वादिति चेत् । नात्र विकारे मयद्,
किन्तु प्राचुर्यात् । प्राचुर्यमतित प्राप्नोतीति प्राचुर्यात् । तथाच
पार्श्यानिः । तत्प्रक्षतवचने मयद् । प्राचुर्येण प्रस्तुत वचनं तत्पकृतवचनं, तस्मिन् मयद् प्रत्ययो भवतीसर्थः ।

तयोर्भाषायामित्यनेन लोके मयटो विकाराधिकारे विहितत्वाहै-दिकनिर्णयस्यापि वादिबोधनाय लोकन्यायेनैव कर्तव्यत्वादित्याश-ङ्कन्य परिहरतीत्यर्थः । सूत्रं पठित्वा व्याकुर्वते ॥ विकारशब्दाक्षे-तिचेन्न प्राचुर्यात् ॥ \* अनेनेत्यादि \* । विकारार्थनिराकरणेनैव पू-र्वसूत्रगत आनन्दमयशब्दो यौगिक इति बोधनान्निरवध्यानन्दरूपः परमात्मेति सिद्धो भविष्यतीत्यर्थः। \* विकारशब्दमिति \* पदमिति शेष । अनेन सूत्रांशे मायावादिवद् भ्रान्ताः प्रागपि ऋषयः स-न्तीति, तथा प्राचुर्योदित्यनेन व्याकरणान्तरे प्राचुर्येऽपि मयडस्ती-त्यपि बोधितम् । तथापीदानीं पाणिनीयस्यैवात्यादतत्वात् प्रसिद्ध-त्वाच्य प्राचुर्यार्थे तत्सम्मतिमाहुः। \* तथाचेत्यादि \* ननु पाणि-नीये सुते तत्प्रकृतवचने मयडुक्तो, न प्राचुर्ये इति कथं तस्य स-म्मितित्वेनोपन्यास इत्याकाङ्कायां व्याकुर्वन्ति \* प्राचुर्येणेत्यादि \* सूत्रं तु काशिकायामेवं व्याख्यातम् । तदिति प्रथमा समर्थविम-क्तिः। प्राचुर्येण प्रस्तुतं प्रकृतम्। तथाच, प्रथमान्तात् समर्थात् प्र-कृतीपाधिक वर्तमानात् स्वार्थं मयड् भवतीति । उदाहरणं तु प्रकृतमन्त्रमन्त्रमयमिति । अपरे तु प्रकृतमुच्यतेऽस्मिन्निति प्रकृतव-चनम् । उदाहरणं तु प्रकृतमन्नमुच्यतेऽस्मिन्नित्यन्नमयो यज्ञ इति । उभयथा च स्तप्रणयनाद् द्वयमपि प्रमाणमिति । अयमेवार्थः प्र-सादेऽनूदितः । सिद्धान्तकोमुद्यां तु तथानूद्य प्राचुरेण प्रस्तृतं प्रकृतं तस्य वन्ननं प्रतिपादनिमति व्याख्यानेन सूत्रे पष्टीतत्पुरुपो

प्राचुर्येण पूर्वापेक्षयाऽप्याधिक्येन, को होनान्यात् कः प्रा-प्यादिति वाक्ये प्रकर्षेण स्तुतम् । अतो मयद् पूर्वापेक्षया प्रा-चुर्यमयते । एकवेशांनर्देशेन तदर्षलक्षणया प्राचुर्यः । प्राचुर्येण प्रस्तुतार्थवाचकत्वादित्यर्थ इति वा ।

बोधितः । मनोरमादिषु तद्दीकासु तु यद्यपि प्रकृतशब्दः प्रस्तुतमान्ने रूढस्तथापि वचनग्रहणसामर्थ्याद् यादशस्य प्रकृतस्य लांके प्रत्या-यनमभिषेतं तत्रायं मयर् स्यादिति विशेषो छभ्यत इत्युक्तवा स्वा-र्थिकप्रकरणवशात् प्रचुरार्थबोधविषयवृत्तिमतः प्रातिपदिकात् स्वा-थे मयड्विधाने प्रातिपदिकार्थीपस्थापिका प्रथमा विभक्तिः प्रकृता-घर्षादेव सिद्धातीति वचनपदस्य भावव्युत्पत्तौ तच्छब्दग्रहणं व्य-र्थस् । अधिकरणब्युत्पत्तौ तु थप्रमाप्रापकत्वात् सार्थकम् । उच्य-मानता प्रकृतता च प्रकृत्यर्थविशेषणम् । ल्युटोक्तमधिकरणत्वं तु मयडर्थ इत्युक्तम् । शब्देन्दुरोखरे तु स्वार्थिकप्रकरणविरोधादधि-करणत्वं मयडर्थ इत्यसङ्गतम् । नचान्नम्यो यज्ञ इत्याद्यवाहरणासि-द्धिः। प्राचुर्यवद्धिकरणलक्षकाच्छव्यात् स्वार्थे मयट्करणेऽपि तु-त्सिद्धेः । वृत्तेरप्यत एव सङ्गतेश्च । सुत्ने तु तद्भहणं चिन्त्यप्रयोजन-मित्युक्तम् । तदेतत् सर्वे वृत्तिविचारादेवानुसन्धाय तद्रहणवैय-र्थ्यनिवृत्त्यर्थम्।तेनः प्रकृतं तत्प्रकृतम्, उच्यत इति वचनमवर्यप्रति-पादनम् । प्राचुर्येण प्रस्तुतस्य वचनं तत्प्रकृतवचनम् । तत तथेति सूत्रार्थः । तथाच तच्छब्दस्य दिवक्षितप्रकारबोधनार्थत्वाद्वचनप्-दस्यावइयकार्थत्वादेवं सूत्रार्थोक्ती सम्मतित्वं निर्वाधमिति तथेत्य-र्थः। स्वोक्तं विभजन्ते \* प्राचुर्येणेत्यदि \*। \* पूर्वापेक्षयेति \* अन्नमयादिचतुष्टयापेक्षया । नतु प्राचुर्येण प्रस्तुतेऽर्थेऽनुशिष्टो मयद् कथं प्राचुर्यबोधक उच्यत इत्यत आहुः। \* एकदेशेत्यादि \*। यथा हि भीमसत्यादिपदानि, विनापि प्रत्ययं पूर्वोत्तरपदयोवी छोपो बाच्य रति वार्तिकेनैकदेशभूतान्यपि विशिष्टार्थनामानि, तथाल ना-मत्वाभावेन वक्तुमशक्यत्वालक्षणया प्राचुर्येण प्रस्तुतं, बोधयतीत्य-र्थः । पूर्वस्मिन् पश्चे कल्पनाक्षेशात् प्रकारान्तरेण व्याख्यातम् । तः

छन्दसि द्वचज्व्यतिरिक्तस्यले मयटो विकारे विधानाभा-वाद् व्याकरणमप्यर्थनिर्णायकम् । विज्ञानमयानन्दमयज्ञब्दौ पश्यक्षपि पाणिनिर्मयड् वैतयोर्भाषायां, द्वचचच्छन्द्सीति कथ-सर्वोचत् ।

थाच पश्चम्यन्तिमिद्ं पद्म्। तेन कल्पना हिरा इत्यर्थः । नतु, मय-द्वैतयोभीषायामिति स्ते विकल्पस्य भाषायां सिद्धेवेदे नित्यं विकार्धः स्यद् । किश्च, नित्यं वृद्धशरादिश्य इत्यग्रिमस्त्रे भाषायामित्य-स्यानुवृत्त्या भाषायां नित्यो, वेदे वृद्धादिश्यो वैकल्पिक इति सिद्धाति । एवं सत्यानन्दशब्दस्य वृद्धत्वात् ततो वैकल्पिको, विज्ञान-शब्दाच्च नित्यो विकारे मयडदण्डवारितः । अन्नादिपदेश्यश्च स्वा-शिक पवेति प्रायपाठानुग्रहाद् विकारार्थ एव युक्त इति तं विहाय प्राचुर्ये तदङ्गीकारो न युक्त इत्यत आहुः श्चन्दसीत्यादिश्च । श्च्चयाच्यति स्वकारः पाणि-निस्तथाभित्रेयात् तद् । छन्दिस वह्वच्ख्यदासाय द्वच्च एवेति न नि-यमयेत् । अतो नित्यो वैकल्पिको वा मयद् छन्दिस वह्वचो विकारे न भवत्येवेति पाणिनीयविचारेणापि प्राचुर्यार्थग्रहणं युक्तमेवेत्यर्थः ।

अत्र शङ्कराचार्याः। अन्नमयादिविज्ञानमयान्तं विकारप्रायपाठमनादृत्यानन्द्मयपद्स्य प्राचुर्यार्थत्वव्रह्मविषयत्वयोरङ्गीकारे प्रायपाठिवरोध आकिस्मकत्वं च । मान्त्रवर्णिकव्रह्माधिकाराद् व्रह्मिनपयत्वाद्रणेऽन्नमयादीनामपि व्रह्मत्वप्रसङ्गः। अन्नमयाद्यान्तरस्यान्यस्य कथनात्तेषां न व्रह्मत्वम् । आनन्द्मयाद्न्तरस्यान्यस्याकयनात् तस्य ब्रह्मत्वमित्यङ्गीकारेऽप्येकस्यैवानन्दमयस्य व्रह्मण आत्मत्वेनावयिवत्वं, तस्येव पुच्छत्वेनावयवत्वमित्यसामञ्जस्यम् । किञ्च ।
प्रियमोदादिविशेषयुतस्यानन्दसयस्य सर्वलोकप्रसिद्धत्वेन भावाभावशङ्करस्पदत्वाभावादसन्नेव स भवतीतिश्लोकस्यापि विरोधः।
आपि चानन्दमयस्य व्रह्मत्वेऽपि प्रियाद्यवयवयोगेन सविशेषव्रह्मत्वमङ्गीकर्तेव्यम् । तथा सति वाङ्मनसाऽगोचरत्ववोधकस्य, यतोवाचो निवर्तन्ते इति वाक्यशेषस्य विरोधः। किञ्चानन्द प्रचुर इ-

श्रव केचित सर्वविष्ठववादिनो विकारार्थत्वं वदन्ति । श्रु-तिसूत्रादीनामर्थाज्ञानात् । तद् वेदाद्यर्थविद्धिर्भगवतो नवमावता-रकार्यं ज्ञात्वोपेक्ष्यम् ।

त्युक्ते तत्र दुःखास्तित्वस्यापि प्रत्ययापितः । लोके प्राचुर्यस्य प्रतियोग्यल्पतासापेक्षत्वात् । तथाच सित यत्र नान्यत् पर्यति श्रणोति विजानातीति सुखेकरसे भूम्नि ब्रह्मणि तद्व्यतिरिक्ताभावधोधकश्चत्पत्रस्यापि विरोधः । किश्च । प्रियादेः प्रतिशरीरं भिन्नत्वेनानन्दमयस्यापि तथात्वात् तस्य न ब्रह्मत्वं शक्यवचनम् । सत्यं
भानमन्तं ब्रह्मेति श्रुतौ, एको देवः सर्वभूतेषु गूढः सर्वव्यापी सर्वभूतान्तरात्मेति श्रुत्यन्तरे च ब्रह्मण आनन्त्येकत्वयोः श्रावणात् ।
किश्च । आनन्दपदस्यवाभ्यासो, न त्वानन्दमयपदस्येत्यतोऽपि न ब्रह्मत्वम् । एतमानन्दमयमात्मानमुपसङ्क्रामतीत्यभ्यासस्त्वन्नमयादिप्रवाहपतितत्वान्न ब्रह्मत्वसाधनसमर्थः । अत आनन्दमयशब्दस्य
ब्रह्मविषयताया अनिश्चितत्वेन तत उत्तरेष्वानन्दमात्रप्रयोगेष्वानन्दमयाभ्यासस्य कल्पयितुमशक्यत्वान्नानन्दमयो ब्रह्मेत्याहः ।

तन्मतस्याधिकरणसमाप्तौ दूषणीयत्वाद्त्रैतत्स्त्रे पूर्वपक्षत-योदितमानन्दमयपदस्य विकारार्थत्वं यत् सिद्धान्तितं, तस्यासङ्गत-त्वायाहुः। \* अत्र केचिदित्यादि \* अत्रानन्दमयशब्देऽन्नमयादिषु पञ्चस्वाप वा केचिन्निर्विशेषवादम्रहिला विवर्तवादाद्यङ्गीकारेण भ-गवन्माहात्म्यादिनाशकत्वात् सर्वविष्ठववादिनो विषयवाक्याकरश्च-तेस्तिद्वःचारकाणां व्यासस्त्राणां व्याकरणस्त्राणां चतात्पर्याञ्चानाद् विकारार्थत्वं वदन्ति।तत उक्तश्चत्याद्यथिविद्धिभगवतो नवमावतारस्य बुद्धस्य कायं वेदद्षणक्रपं ज्ञात्वोपेक्ष्यम्।पाद्मोत्तरखण्डे उमामहेश्व-रसंवादे तामसशास्त्रकथनं प्रतिन्नाय कानि चिदसच्छास्त्राण्युक्त्वा, 'मायावादमसच्छास्त्रं प्रच्छन्नं बौद्धमुच्यते।मयैव कथितं देवि कलौ ब्राह्मणक्रपणा। अपार्थे श्वतिवाक्यानां दर्शयलोक्षगहितम्। कर्मस्व-क्रात्याज्यत्वमत्नेव प्रतिपाद्यते। सर्वकर्मपरिभ्रष्टं वैकर्मत्वं तदुच्यते। 'परेशजीवयोरैक्यं मयात्र प्रतिपाद्यते। ब्रह्मणश्च परं क्रपं निर्गुणं

वक्ष्यते मया। सर्वस्य जगतोऽप्यत मोहनार्घे कलौ युगे।वेदार्थवन्स-हाशास्त्रं मायावादमवैदिकम्। मयैव वश्यते देवि जगतां नाशकार-णाद्' इति शिषवाक्याद् वेदाद्यर्थविद्धिर्नाद्रणीयमित्यर्थः । नचप्रा-यपाठविरोधः । विकारार्थस्य प्राणमयपद एवाभावात् । प्राणादीनां त्वयाणां वृत्तित्वेनाकाशपृथित्योश्च भूतान्तरत्वेतः तद्वयवकल्पनाग्र-न्थतस्तव सयदः स्वार्थिकत्वस्यैव मद्दमास्करोक्तरीत्या निश्चयात्। नच घटाकाशस्य घटविकारत्ववत् प्राणाद्यपाध्यवच्छिन्नस्य प्राणवि-कारत्वं भामत्युक्तरीत्या सिद्धातीति प्रायपाठसिद्धिरिति वाच्यम्। पतस्या रीतेर्मजत्फेनालम्बनकरपत्वात्। अवच्छिन्ने तद्विकारम्बस्या-प्रत्ययात् । शास्त्रेषु कापि तथाप्रयोगादर्शनाच । तुष्यतु दुर्जनन्या-येन तद्ङ्गीकारेऽपि गस्य सत्यामुभयत्र प्राप्ताचेकतरनिर्णायकत्वं, न तु तत्प्रापकत्वमिति द्वचचइछन्द्सीति व्याकरणसूत्रेण, न वह्वच इति नियमिते विज्ञानानन्द्राद्धाभ्यां वैकारिकमयट्प्राप्तेरेवाभावेनाऽिक-श्चित्करत्वाद्य । नच मनोरमादिषु, मयड् वेति सूत्रेण, हेतुमनुष्ये-भ्य इत्यनुवर्तमाने हेतुवाचकादानन्दशद्यादागतार्थे मयदं साधयि-त्वा विकारस्यार्थिकत्वमुक्तमित्यस्त्येव प्राप्तिरिति वाच्यम्। पश्च-स्वप्यन्नमयादिषु स्वार्थे मयट्प्राप्तौ वाधकामावेन चूथा तद्तिहा-यैवं क्लिष्टकरुपनस्यायुक्तत्वात् । हेतुत्वस्य निमित्तोपादानसाधारण-त्वेन विकारस्यार्थिकताया निर्णेतुमशक्यत्वाच । नचानन्दप्राचुर्य-स्योक्तरीत्या दुःखशाबल्यस्फोरकत्वेनानन्दमये ब्रह्मत्वसिद्ध्यभावादा-गतार्थमादाय विकाराद्रेऽपि को दोष इति वाच्यम् । लोकेऽपि प्र-चुरप्रकाशः सविता, प्रभूतसन्तापो निदाधदिवसोऽन्धकारमयी व-र्षाविभावरी, बहुधनो वैश्रवण इत्यादिवाक्यश्रवणे प्रतियोगिनां तः मःशैत्यप्रकाशदारिद्याणां प्रत्यक्षतो वाधन तत्र तद्वपत्वशङ्काया अनुद्यात् । वेदे तु सर्वभूतोपजीव्यांशानन्दप्राचुर्यवोधके दूरापेतैव प्रतियोग्यल्पत्वशङ्का । यदि हि तत्र वेदो दुःखसम्भेदमभिप्रयाद-वयवकल्पनायां तद्पि कचिन्निवेशयेत् । सजातीयेरेवार्धेरवयवकः स्पनाया अनुपकान्तत्वात् । आकाश आत्मा पृथिवी पुच्छै महः पु-च्छमित्यादिना तथा निश्चयात् । यच शारीर आत्मेति शरीरसम्य-न्धबोधनं दुःखसम्भेद्समर्थकिमत्युक्तं,तद्प्यन्तर्यामिब्राह्मणाननुस-न्धानहेतुकम् । अत एवं सत्यपि यत् तद्विचारेगा।नन्दमये दुःहा-

#### बोऽर्थस्तमवोचाम ॥ १२ ॥

स्तित्वकथनं, तद् प्रन्थकृतो महादुः खसंस्कारस्य प्रावल्यमेव गमय-तीति दिक्।

भास्कराचार्यास्तु स्वरूपैक्ये प्राचुर्यवचनं प्रचुरप्रकाशो र-विरितिवन्नेतराल्पत्वमपेक्षत इत्याहुः।

रामानुजाचार्यास्तु, तत्प्रचुरत्वमितरस्तां नावगमयित । अपि तु तस्यालपत्वं निवर्तयित । इतरसङ्गावासङ्गावी तु प्रमाणान्त-रावसेयो । इह त्वपहतपाप्मेत्यादिना प्रमाणान्तरेण तद्भाव एवा-वसीयते । तथा आनन्दमीमांसायां ब्रह्मणि निरिनशयद्शाशिरस्का-नन्दबोधिकया श्रुत्या पूर्वोक्तजीवानन्दापेक्षया प्राचुर्यबोधनेन सापे- क्षत्वमप्येवं पूर्यत इति दुःखसङ्गावावगमकथनमसदित्याहुः। तद्दिप युक्तमेव । उपपन्नत्वात् ।

यत्तु, श्रीग्रामण्योदछन्दसीत्यत्र श्रियदछन्दसीत्यंशो भाष्य-कृता छन्दसि विभाषाया व्यवस्थितत्वमुपेत्य प्रत्याख्यातस्तद्गीत्या प्र-कृतेऽपि भाषाग्रहणं, द्वचचरछन्दसि, नोत्वद्वर्धविल्वादिति सुत्रद्वयं च त्याज्यम् । तथाचानन्दमय इत्यादाविप विकारे मयट् सुकर ए-वेति राङ्कराचार्योदितं सम्यगेवेति मनोरमायां समर्थितम्। तत्तु विकारत्वप्रकारकबोधविवक्षायां वह्नचः परस्य मयद्प्रत्ययस्यासाधु-त्वक्षापनाय, द्वचचइछन्दसीत्यादेरावश्यकत्वेन दृष्टान्तदाष्ट्रान्तिक-योर्वेवम्यादिति दूषगां प्रदर्श रामरुष्णशास्त्रिभिरेव सिद्धान्तरह्ना-करे दूषितमिति न कथमपि विकारे मयद्सिद्धिः। यद्पि प्राचीन-वृत्तिकारैर्विज्ञानमयस्थले विकारार्थकत्वं यदाश्रितं तस्रैषैव गतिरिति मनोरमायामुक्तम् । तद्पि कल्पितमिवाभाति। रामानुजाचार्येर्वृ-त्तिकारानुसरणस्य कृतत्वेन तैरननूदितत्वात् । अथास्ति तत्र तर्हि तहैव दोषो नान्यत्रेति, न किञ्चिदेतत् । किञ्च पूर्वसूत्रे, अभ्यासा-दित्युक्तवाऽस्मिन् सूत्रे प्राचुर्यादिति यदुक्तं तेनान्नमयादिषु प्ञच-स्विप प्राचुर्यमेव षाधकाभावात् सिद्धातीति प्रायपाठोऽप्येतस्येवा-नुप्राहको, न तु विकारार्थस्येति घोधनायाहुः \* योऽर्थस्तमवोचामे-ति \* यः सर्वत्रानुस्यूतः पञ्चानामर्थस्तं व्याकरणसूत्रोपन्यासेनावो-

शब्दबलविचारेण मयदो विकारार्थत्वं निवारितम् । अर्थ-षलविचारेग्णापि निराकरोति ।

### तद्धेतुन्यपदेशाच ॥ १३ ॥

हेतुत्वेन व्यपदेशो हेतुव्यपदेशः । तस्य हेतुव्यपदेशस्तद्धेतु-व्यपदेशस्तस्मात् । एष होतानन्दयाति । आनन्दयतीसर्थः । सर्व-स्पापि विकारभूतस्यानन्दस्यायमेवानन्दमयः कारशाप् । यथा विकृतस्य जगतः कारशं ब्रह्म अविकृतं सिच्दूपमेवमेवानन्दम-योऽपि कारणत्वादिवक्नतोऽन्यथा तद्वावयं व्यथमेव स्यात् । तस्मात्रानन्दमयो विकारार्थः । चकारः समुच्चयं वदन् सूत्रद्व-येनेकोऽर्थो मध्ये प्रतिपादित इसाह ॥ १३ ॥

नतु किमिति निर्वन्धने सूत्रवयेगौतं वर्ण्यते । अञ्चमयादि-

चामत्यर्थः ॥ १२॥

उक्तस्तेण विकारार्थे निरस्तेऽप्रिमस्त्रस्य किं प्रयोजनिमत्यत आहुः \* शब्देत्यादि \* तामिन्द्रो मध्यतोऽपरोध्य व्याकरोदिति श्रु-तेर्मुखं व्याकरणंस्मृतमिति परिशिष्टाच व्याकरणरूपः शब्दोऽर्धान-णायक इति तद्वलिवचारेण तथा कृतम् । तद्पेक्षया अर्थस्तु बिल-ग्रुः । प्रतिपाद्यत्वेन शेषित्वात् । उक्तरीत्या निराकरणे स चेद् विरु-द्योत तदा प्रयासो व्यर्थः स्यादतस्तद्वारणाय स्त्रान्तरमित्यर्थः । उ-क्तरीतिकं विकारार्थनिराकरणं व्युत्पादयन्ति \* सर्वस्थत्यादि \* । \* व्यर्थमेव स्यादिति \* रसर् होवायं लब्ध्वाऽऽनन्दीभवतीति पूर्व-वाक्ये पूर्वप्रकृतस्यानन्दमयस्यैव रसत्वेन सिद्धत्वात् तल्लाभेनान-न्द्वत्ताश्रावणेनैव रसरूपस्यानन्दकारणताया अर्थतः सिद्धौ पुन-स्तत्कथनमप्रयोजनकं सत् तथा स्यादतः कारणत्वेनाविकृतत्वयो-धनायैवेदं वाक्यम् । तेनाविकारत्वमेव सिद्ध्यतीत्यर्थविचारेणापि न तथेत्यर्थः ॥ १३ ॥

मान्त्रवर्णिकसूत्रमवतारयन्ति अनन्वित्यादि ॥ अपविमिति ॥

वदुपासनापरत्वेनापि श्रुत्युपपत्तेः । पक्षपुच्छादित्वेन मोदममो-दादीनामुक्तत्वाच । तस्माद् ब्रह्मत्वेन साधितमप्यावश्यकोपप-ेच्यभावात्र ब्रह्मपरत्वमिति प्राप्तेऽभिधीयते ।

मान्तवर्णिकमेव च गम्यते ॥ १४ ॥

ससं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेद निहितं गुहायां परमे व्यो-मन् । सोऽश्तुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चितेति मन्त्रः । मन्त्रेणाभिषया हत्त्या प्रतिपाद्यं मान्त्रविणकम् । तदुप-पादनग्रन्थे तदेव मुख्यतया ज्ञायते । यत्र यदुद्धिं तदेव मुख्य-तया ज्ञातव्यम् । उपपादनीयं च सन्दिग्धम् । तत्र, ब्रह्मणा वि-पश्चितित सन्दिग्धं सर्वज्ञं ब्रह्म ।

परमात्मपरत्वेन । नचोपास्तेरश्रवणाद्प्रामाणिकं कथं कल्प-नीयमिति राङ्क्यम् । तद्भावेऽपि विद्युद् ब्रह्मेत्यादिषु विद्युदाद्यु-पासनासु प्रकरणबलेन तत्स्वीकारात्। प्रकृते तु पक्षपुच्छादित्वेन मोदप्रमोदादीनां कल्पनयोक्तत्वाच लिङ्गस्यापि सङ्गावात्। तस्मा-दुक्तहेतुद्वयाद् ब्रह्मत्वेन साधितमप्यानन्दमयपदमावश्यकोपपत्त्य-भावान्न ब्रह्मपरिमति प्राप्ते इत्यर्थः । ब्रह्मपरत्विमति पाठे त्वईतीति शेषस्त्रुटितो बोध्यः । को मन्त्रः, किं मान्त्रवर्णिकमित्याकाङ्क्षा-यामाहुः। \* सत्यमित्यादि \* यथाच यं कश्चिद्रथमिसन्धाय रा-क्यसम्बन्धानां नानात्वात् तेषु यं कञ्चिदादाय लक्षणया यत्किञ्चि-द्रुच्यते, तन्न मान्त्रवर्णिकम् । किन्तु मन्त्रेणाभिधया पद्रशक्त्या मु-ख्यवृत्त्या यत् प्रतिपाद्यं, तत् तथेत्यर्थः । एतस्य मान्त्रवर्णिकस्य क-थमुपपत्तित्वमित्यत आहुः \* तदित्यादि \*। \*तदुपपादनग्रन्थ इति\* । सर्वस्मिन् प्रपाठके । तथाच तस्य मुख्यत्वादावश्यकोपपत्ति-त्वमित्यर्थः। मुख्यत्वमेवास्य कथमित्यत आहुः \* यत्नेत्यादि \* ननु तदेषाऽभ्युक्तेति प्रतिज्ञानान्मन्त्रस्य ब्राह्मणव्याख्यानत्वं स्फुटम्। शि-ष्टस्य प्रपाठकस्य मन्त्रव्याख्यानत्वे किं गमकमित्यत आहुः \* उपपा-दनीयमिति \*। \* सन्दिग्धमिति \* विभक्तिभेदात् पदभेदाच स-न्दिग्धम् । तथाच सन्दिग्धोपपादकत्वमेव व्याख्यानत्वगमकमित्य-

तस्य हि फलत्वं वाक्ये नोपपाद्यते । फलं तु सर्वे: स्तुत आनन्दः । अभ्यासात् स्तुनत्वामत्यत्रोचाम । क्षिरःपाण्यादिकं तु स्तुत्यर्थमेव पुरुषविधत्वाय । लोके ह्यन्तर्भृतं बहिवेष्टितं च तदाकारं भवति ।

र्थः। ननु सर्वज्ञे ब्रह्मणि कस्मिनंशे कुतश्च सन्देह इत्यत आहुः। \* तस्य हीत्यादि \* । \* वाक्य इति \* मन्त्रे । तथाच ब्राह्मणवाक्ये द्वितीयया परस्य फलत्वबोधनात्,तद्व्याख्यानमन्त्रे तु द्वितीययाका-मानां फलत्वबोधनाद् ब्रह्मणश्च गीणत्वबोधनात् तत्य फलत्वांशे स-न्देह इत्यर्थः। तर्हि कथं तस्य फलत्वमुपपाद्यत इत्याकाङ्कायां सर्वतः प्रचुरानन्द्र त्वेनोपपाद्यत इत्याहुः \* फलन्त्वत्यादि \* । \* सर्वेरि-ति \* प्रकारैः । प्रकारास्त्वभ्याससर्वान्तरत्वसर्वाधिकत्वादयो बो-ध्याः । नजु यदि प्रचुरानन्दरूपेणैव फलत्वाभिष्रेतं स्यादमूर्तस्य त-थोक्तं स्यान्न तु शिरःपाण्यादिकं कल्प्येत । प्रयोजनाभावात् । क-हानया चोपासनार्थता प्रतीयते, न तु परमफलतेत्यत आहुः \* शि-र इत्यादि \*। \* शिरःपाण्यादिकमिति \* इदमा बोधितं शिरःपा-ण्यादिकम्। \* पुरुषविधत्वायेति \* सर्वेषां पुरुषविधत्वाय । यदि हि स्वयं पुरुषवियो न स्यात्तदा तदुपरितनोऽन्नमयान्तः पुरुषाकारो न स्यादिति तद्यी तथोक्तिरिति तस्य पुरुषविधता-मन्वयं पुरुषविध इति वाक्यादेव प्रतीयते । अतः सा कल्पना नोपा-सनार्थाऽपि तु स्तुत्यर्थेति कल्पनाया लिङ्गत्वाभावात् प्रकरणापेक्षया दाक्यस्य विलाग्धत्वाच्चानन्दमयपदस्य ब्रह्मपरत्वं न पारिष्लवमित्य-र्थः। नन्वानन्दमयस्य पुरुषविधत्वेन कथं सर्वेषां तथात्वमित्यत आहुः। **\* होके हीत्यादि \* । अयमर्थः । छोके ह्यन्तर्भृतस्य तदाकारता मूपा-**निषिक्तप्रतिमादौ इष्टा । बहिचेष्टितस्य तदाकारता तूपदेहे सीवितव-सनादो च हष्टा। तथाच यथा भाण्डकर्तारः प्रथमत आरुति मधू-त्थादेः कृत्वा तदुपरि मृदं वेष्टयित्वा तन्मूषायां धातून् पूरयन्ति।अ-न्यथा पूरितभाण्डनिर्माणं न भवति । तथात्र तादशोऽयं देहः । अ-तोऽत्र देहे फश्चिदान्तर एवंविधो वर्तते यदुपरि समागता अन्नरसा-द्यः पुरुषाकारा भवन्ति । नो चेद् घटादिवत् कृतिसाध्यत्वाभावाद्

जीवोऽत्र मुख्यः । कर्तृत्वेन व्यपदेशात् । स च वस्तुतो इंसद्भयः । पुरुषाधिकारकं हि शास्त्रयः । तेन पुरुषश्चरीरे तदा-कारः सर्वे फल प्राप्नोति । अतः पुरुषं इंसद्धपेणानुवर्णयति ।

भस्मोत्करवद् राशीभूता एव भवेयुः। अत तु श्रुती, तस्माद्वा एत-स्मादन्तरसमयादन्योऽन्तर आत्मा प्राणमयः । तेनैव पूर्णः । स वा एष पुरुषविध एव तस्य पुरुषविधनामन्वयं पुरुषविध इत्यादौ पूर्व प्राणमयादिकमुक्तवा तेन प्राणमयादिना आन्तरेण एषीऽन्नमयादिरु-पारतनः पूर्ण इति पूर्वोक्तन्यायेन पूर्णतां प्रतिज्ञाय ततस्ताः निगम-यितुं, स वा एष प्राणमयादिः पुरुषविध एवेत्यनेन तदाकारमुक्त्वा तस्य प्राणमयादेः पुरुषविधतामनुलक्ष्यीक्तस्य, अयमन्नमयादिः पुरुष-त्रिश्च इति वद्यति । नेन मर्जान्तरस्यानन्दमयस्थैव सर्वत्र पुरुषाकार-मप्तर्पकता पर्यवस्यात । तन तथा सिद्ध्यतीति । नन्वस्त्वेर्वं, नावता स्तुनिः का वा सिद्ध्यतीत्यन आहुः \* जीव इत्यादि, वर्णयतीत्यन्त-म् \*। \* तेनित \* हतुना। \* तदाकार इति \* हंसाकारः । अय-मधः। उक्तमन्त्रे सोऽर्नुत इत्यनेन जीवः फलाशने कर्तृतया व्यप-दिष्टः फलभोगे मुख्यः । तस्य च, द्वासुपर्णाविति श्रुत्या, एवं स मा-नसो हंसो हंसेनैव प्रयोधित इति स्मृत्या च हंसऊपेग्रींव निद्धत्वात् पुरुषाधिकारंण प्रवृत्तस्य दा स्त्रस्यः तं प्रत्यष्ववृत्तौ तस्य ब्रह्मावन ॥ छ-भावेन वेदना दिफलस्याप्यभावाच्छास्रादेवैयर्थ्यं स्यादिति फलार्थ शा-स्त्रमार्थक्यार्थे च जीवस्य पुरुषरूपमावश्यकम् । तथा समनां विना फलानुभवदीर्घट्याद् ब्रह्मसमनायाश्च, न तत्सम इत्यादिश्रुत्या निषे-धात् फलानुभावनार्थे समनाये ब्रह्मणोऽपि हंसरूपमावश्यकम् । अनः पुरुष एव यदा इंसऊपेण जीवान्तराविश्य तं पुरुषक्षपेणान्तरितवाँ-स्तदा तद्वेष्टनेन पुरुषरूपो जीवः सर्वे लोकिकालोकिकफलमनुभवति। परमात्मा च हसे ऽन्तर्भृतो हंसाकारश्च सँस्तत्फलमनुभावयनीति श्रुतिरपि परमात्मानं इंसऊपेण पुर्यावेद्योत्तरं वर्णयति । तथाच स्वः यर्मातमहानाप जीवय फलभोजनार्थमेवं करोतीत्येषा स्तुनिरित्यर्थः । पव पक्षिरूपकरूपनस्य शिरःपाण्यादिकथनस्य च स्तुत्यर्थनाममर्थनेन निरालम्बना प्रत्यगारमविषया बुद्धिः कर्तुमशक्योत दृष्टशारीरात्म-

पञ्चस्विष कारीर आत्मा जीव एक एव । तत्रान्नमये निःसन्दिग्धत्वाद, तस्येष एव आत्मेति नोच्यते । द्वितीयादिषु प्रथमोक्तमेवातिदिश्यते । तत्रान्नमये इस्तेन प्रदर्भयन्ति निःसन्दिग्धं व्याख्यातम् । तदन्तरो हि प्राण आन्तरव्यवहारका-रणम् । वलभोजनिवसर्गादिषूपयोगाद । तस्य सञ्चार आकाशे परिनिष्ठितः पृथिव्याम् । एवं छौकिकव्यवहारार्थं वाह्याभ्यन्त-रभेदेन द्वयम् ।

सामान्येन प्रत्यगात्मनि बुद्धिसिद्धचर्धे शाखाचन्द्रन्यायेनेद्ं फल्पत-मित्यपास्तम् । तथा सति पुरुषक्रपकल्पनयापि कार्यसिद्धः पक्षिक्प-कल्पनाचैयद्येप्रसङ्गादिति । ननु यद्येवमभिष्रेतं स्यात् तर्ह्यानन्दमय-स्येव पक्षिरूपत्वं वर्णितं स्यान्नान्नमयादीनामतो नैवमित्याशङ्खां एवोक्तं विभजन्ते \* पञ्चस्वित्यादि \* तथाच प्राणमयादीनां चतुर्गा व्याख्याने, तस्येष एव शारीर आत्मेति कथनात् पश्चखपि फलेष्वेक-स्यैव जीवस्य भोषतुः पञ्चानां शारीरतया भोग्यत्वस्य च शाप्यत्वेन हंसक्रपजीवानुरोधादन्नमयादिष्वपि तथा करुपने युक्तमित्यर्थः। ननु यद्येवं तदान्नमय इदं वाक्यं कुतो नोच्यत इत्यत आहुः \*तन्नेत्यादि\* कोशेऽन्नमये शरीत्वस्यैकात्मभोग्यत्वस्य च प्रत्यक्षसिद्धत्वेन तत्तुव्ये-**ऽन्नमयेऽ**पि तथात्वस्यासन्दिग्धत्वान्नोच्यत इत्यर्थः । नन्वेवं सत्यन्ये-**ष्वपि तत्त**त्कोशतौरुयात् तत्रापि गोच्येतेत्यत आहुः \*द्वितीयेत्यादि\* \* प्रथमोक्तामिति \* अन्नमय उक्तं पञ्चावयवकत्वम् । तथाचातिदेः शदाद्यार्थि तदुक्तिरित्यर्थः । एतदेव प्रपश्चयन्ति \* तत्रेत्यादि \*। \* प्रदर्शयित्रवेति \* वदनीत्यत इति शेषः । तथाच यत एवं वदत्य-तः प्राप्यक्रपेऽन्नमयेऽप्यत्र व्याख्यातं तद्वयवसाम्य निःसन्दिग्धाम-स्यर्थः । प्रदर्शयतीवेति वा पाठः । प्राणमये आहुः । \* तद्दन्तर इत्या-दि \*। अत्र, \* चलेत्यादिना प्राणादित्रयस्य कार्यमुक्तम् । को-शाद्भेदश्च दर्शितः । स पश्चवृत्तिको दशवृत्तिको वा अयं तु त्रि-वृत्तिकः । तस्य सञ्चारो नियते देशे हृदयादी । अस्य तु सर्वताकाश

तदनु वैदिकव्यहारः । स च मनोमयः पुरुषः । आदेशः कर्मचोदना । ब्राह्मणानि संशेषाणि । अयर्वाङ्किरसे ब्रह्म-कर्मत्वात प्रतिष्ठा । तदनु नानाविषयागादिसाधनवतः फलं विक्रानमयः । तत्र श्रद्धा आपः । तृतीयाध्याये त्वयमर्थो विस्तरेण

इति स तस्य खरूपलाभहेतुत्वादात्मा । स तु देहे स्थिनोऽयं तु सर्व-स्यां पृथिच्यामिति । अतो द्विविधमोगसाधनत्वेन साभिमानाय द्वयोः कथनमित्यर्थः। अग्रिमप्रयोजनादिकमाहुः \* नदन्वित्यादि \* लौकिके ब्यवहारे वय प्रभृतिभिः स्वातन्त्र्यमम्पत्ती सत्यां वैदिके प्रवर्तत इति वेदप्रयुक्तो मनोमात्रेन्द्रियप्राणव्यापारस्तस्यानन्तरभा-धी। तस्य च लौकिकाद् भेद , शब्द इति चेन्नानः प्रभवाद् इत्यत्र सोपपत्तिकं वक्तव्यः । तद्भोगसाधनाय च स वेदात्मको मनोमयः पुरुषः । वेदस्य च मनोमयत्वमकादशस्कन्धे, स एष जीवो विवर-प्रसृतिरितिश्लोकेन भगवतोक्तम् । \* सशेषाणीति \* सार्थवादा-नि \* ब्रह्मकमेत्वादिति \*। चातुर्हीत्रविधाने ब्रह्मणः कृताऽकृतावेक्ष-कत्वेन तत्कर्मणोऽधर्वसिद्धस्य कर्मस्थेर्यसम्पादकत्वाद्यर्वाङ्गिरसः प्रतिष्ठांकप इत्यर्थः । शान्त्यादिकर्मवोधकत्वातः पुच्छत्वमपि तस्य बोध्यम् । एतेन नानावृत्तिकान्मनोमयकोशाद् भेदोऽपि दर्शितः । एवं क्रिविधेहिकभोगीपयिकं द्वयं वैदिकव्यवहारीपयिकं तृनीयं चोक्त्वा पारलीकिकभोगीपयिकं चतुर्थमादुः। \*तद्नु नानेत्यादि \*। विद्यानमय इति \* विद्यानप्रचुरः । तस्यावयवानां स्वरूपमाहुः \* तत्र श्रद्धेत्वादि \*। पञ्चाग्निविद्यायां, यतिष्यामाहुत्याः हुतायामापः पुरुषवचसो भूत्वा समुत्याय घदन्तीति प्रश्नान्निरूपणभागे प्रथ-माहुती, देवाः श्रद्धां जुह्नतीति कथनाच्च श्रद्धारूपा आपी मुख्या इति शिर इत्यर्थः । अस्यार्थस्य काल्पनिकत्त्रपरिहाराय विचारि-तत्वं बोधयन्ति \* तृतीयेत्यादि \* रंहत्यधिकरण इत्यर्थः । ननु प्रथमाहुतौ श्रद्धाहोमप्तनः सोमबृष्ट्यत्ररंतःक्रमेण पश्चम्यामाहुतौ हुनायां रेतसः पुरुषभाव इत्यवयवपूर्वभावात् कथमस्य जीवभो-

वक्ष्यते । यथोक्तकर्तृत्वाद क्रममुक्तिः ।

ऋत्नस्यो प्रमीयमागानुष्ठीयमानौ धर्मो योगश्च मुख्यत्ता-दात्मा । अधोभागो महल्लोकः । तादृशस्य ततोऽवांक् संस्थभा-वात् । ततोऽपि ब्रह्मांबद् आनन्दमयः फलम् । तस्य स्वक्ष-स्येकत्वाद् धर्मनेदेन शिरःपाण्यादि निक्ष्यते । तस्य मुख्य-तया मीतिविषयत्वं धर्मस्तांच्छरः । मोद्यमोदावपरिनिष्ठितपरि-निष्ठितावानन्दाांतशयौ । आनन्दस्तु स्वक्षप्य। साधनक्ष्यत्वाद।

ग्यत्वं भोगसाधनत्वं चेत्याकाङ्कायामाद्यः। \* यथोक्तेत्यादि \*। अ-श्रमयाद्युकोपामनाकर्तृत्वात् क्रममुक्तिः । एतेनोप सनाकधनप्रयो-जनमीप बोधितम । तथाच अद्धादीनामधीनां पूर्वसिद्धत्वेन सरवा-देनद्वयवास्तु पूर्णा एव । तेन जीवस्य कमिको संग इति न दौ-धेट्यमित्यर्थः। एतेन सरायविषयीसादिनानावृत्तिकाद् विज्ञानमय-कोराद् भेदो दर्शितः । अनैतत् सिद्धम् । अन्नव्रह्मापासनायां सर्वोत्रप्राप्त्या होतिको बाह्या भागस्ततोऽप्रिमोपामने सर्वायुप्रा-तिरूप आस्तरः। तद्ये ब्रह्मानन्द्रज्ञानात् सर्वदा भयाभावाद् वैदि॰ कः। तद्वे प्रमादाभावे सति पापनाशपूर्वकसर्वकामाप्तिरूप इति। अवयवान्तरस्वरूपमाहुः \* ऋनेत्यादि \*। \* तादयस्येति \* अ-काहोमात् पूर्वजनमनि निष्कामयद्यकर्तुर्ज्ञानराहिनस्य ततः श्रद्धाः दिक्रमेण प्राप्तयोग्यरेहस्य। एताहरास्य ज्ञानप्राप्त्या मुख्यं फलं भव-तीर्ति विवेक्तुमाहुः \* तनोऽपीत्यादि \* । \* साधनकपत्वादिति \* क्षेयत्वेन साधनदोषतया तथात्वात्। एवं, लोके हीन्यादिना वर्गाः यतीत्यन्तेनोक्तमधै विभन्य पुरुषविधावं पक्षिरूपत्वं च समर्थि-तम । तेन च मन्त्रे द्वितीयान्त्रकामपदेनोका एत एव धर्माः। आ-नन्दमयस्तु विपश्चिद् ब्रह्म । धर्मधर्मिणोः प्रकाशाश्रयवद्गेदेऽप्यभे-स्विताहशमेव व्याख्ययवाक्योक्तं परिमितिं वीधितम्। तावतापितस्य विधियानवत्त्रं लक्षणोक्तसव्चिद्वैशिष्टयं च सम्यङ् नावगम्यत इति

ब्रह्मपुच्छिमिति । श्लोकौ तु सच्चिदंशबोधकौ केवलानन्दत्व-परिहाराय ।

श्रपरौ तु श्लोकौ माहात्म्यद्वापनाय । वाग्गोचरागांचरभे-देन । श्रवान्तरानन्दास्तु मर्वे तस्मान्न्यूनतया तदुत्कपत्ववोधनाय । तस्मात् सर्वत्र प्रपाठके मान्त्रवर्णिकमेव प्रतीयते । श्रवो मुख्यो-पपत्तीवद्यमानत्वेनानन्दमयः परमात्मव । चकारो मध्ये प्रयुक्तो विधिमुखिवचारेगाधिकरणसम्पूर्णत्वबोधकः ॥ १४ ॥

तदर्थमित्रमो प्रन्थो, न तु साधनशेषव्रह्मज्ञानायेत्याहुः \* श्ठोकौ त्वित्यादि \* श्होकात् पूर्वे, नद्पीत्यननानन्दमयं लक्ष्यीकृत्य, असः न्नोति श्लाक उक्तः। तेनानन्द्रमयमेवास्ति ब्रह्मोते चेत्तव्यमित्यायानि । प्वमसद्वेतिक्होके कर्नृत्वसमवायित्वयां वेधना विदंशलाभः तेन द्वावे-तौ विपश्चित्त्वसमर्थनायेनि फलनि।तथा सति तत्तच्छ्रोकोत्तरं या प्रन्थः सोऽपि ऋ कोक्तार्थपोषणायेति बोधितम्।नेनाथातं।ऽनुप्रश्ना इत्यादिना प्रन्थेन साधनस्य विद्वत्त्वस्य फलोपधायकम्बद्धपप्रश्नः। संSिकामय-तेत्यारभ्य तत्त्वेव भयं विदुषो धमन्वानस्येत्यन्तेनोक्तरूपतया सर्वदा विचारयत एव पूर्ण विद्वस्वं तदैव फलं नान्यथेति सिद्धाति । भी। षाऽस्मादित्यादिग्रन्थस्य तात्पर्यमाद्यः \* अपरावित्यादि \* भीषा-Sक्मादिति इलोको चाग्गोचरमाहात्म्यबोधनाय । यतो वाच इति तु वागाद्यगोचरतद्बोधनाय । तथाच सब्याख्यानावेती परत्वस्य निग-मनायेति सिद्धानि । गणितागणितानन्दत्वस्त्वविशेषावगम विना क्षे-यब्रह्मणः सक्ताशात् परस्य निष्क्रष्टुमशक्यत्वादिति । शेषं स्फुटम् । श्रीमांगवते दशमस्कन्धे वंदस्तुनी, पुरुषविधोऽत्र चरमोऽन्नमयादिषु य इत्यनेनायमर्थ उपद्यंहितः । अन्नमयादिषु चरम आनन्दमयो भ॰ गवानिति । तथा सति तेन पुरुषाकारे समर्पिते सर्वस्य पुरुषा-कारता सिद्धाति । ये तु प्रसिद्धमन्नमयस्य पुरुषविधन्वं स्वीकृत्य तस्य पुरुषविधत्वमनु प्राणमयाद्यानन्दमयान्तानां पुरुषविधत्वं मुषानिषिक्तप्रतिमान्यायेनाहुः । तैः स्वांक्तरष्टान्तप्रकार एव न

बुध्यते । सूपानिपिक्तप्रतिमायास्तदान्तराकारानुविधायित्वात् । तस्य च मघूत्थानिर्मितप्रतिमया समर्पणादबापि तेन न्यायेन वाह्या-कारानुरोधस्य।शक्यवचनत्वात् । तेनैष पूर्ण इत्यत्र तद्यद्वेन प्रक्र-तम, एतच्छदेन पूर्वोकं च परामृश्य मध्ये, स वा एप इति तदेतः च्छद्धाभ्यां च प्रकृतं परामृश्य तस्य पुरुवविधतामित्यत्र पूर्वपराम-र्घनम् । ततस्तस्य प्राण एव शिर इत्याद्यवयवकत्पनावाक्ये पुनः प्र-कुतपरामर्थ इत्येवं व्याख्याने प्रकान्तत्यागप्रसङ्ख्या । तस्मानीते को-शाः, किन्तु पञ्चापि फलरूपा व्यापका भिन्ना एव । एतल्लोकत्या-गोक्तिपूर्वकं तत्तत्यातिश्रावणात्। तथा श्रुत्यन्तरे, अन्नात् प्राणा भ-वन्ति भूतानां प्राणेमेनो मनसञ्च विज्ञानं विज्ञानादानन्दो ब्रह्मयोतिः स वा एव पुरुषः पश्चथा पश्चातमा येन सर्विमिदं प्रति पृथिवी चान्तः रिक्षं च चोञ्च दिश्रश्चावान्तरदिशाश्च स वै सर्विमिदं जगत् स स भृतः स भन्यमित्यादिना अनादिपञ्चविघस्योक्तरीत्या पञ्चातमकस्य पुरुषस्य सर्वेद्याप्तिसर्वातमकत्ववोधनपूर्वकं, हात्वा तमेवं मनसा हदा च भूयो न मृत्युमुपचाहि विद्वानित्यनेन तद्विदो मुक्तिश्रावणाच्च। कोशास्त्वन्नमयप्राणमयमनोमयविज्ञानमयमानन्दमयमात्मा मे शुद्धाः न्तामिति श्रुत्यन्तरे शोध्यत्वलिङ्गाः प्रतिशरीरं भिन्ना पव । म इति स्वस्वजीवीयत्वक्रपभेद्छिङ्गात् । अतक्तद्भ्रमेणातः तदङ्गीकरणमपि प्रकृतविरुद्ध मेवेनि । ननु शोध्यत्वलिङ्गिकायां श्रुतो सिद्धवन्निर्देशाद्त्र चाकारसमर्पणिलङ्गात् कोशत्वं चतुर्णी सिद्धाति । मतान्तरे तु तत् सृष्ट्वा तदेवानुप्राविदादित्यनुष्रवेशस्यात्रे श्रावणादनुष्रवेशस्य च थु-त्यन्तरे, अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य नामरूपे व्याकरवाणीति जीव-करणकत्ववोधनादव शारीरपदाच पञ्चानां को शत्वम्। द्वितीयवर्षः करीत्या विचारे त्वप्रं अस्मालोकात् वेलेत्यादिना इतं उत्क्रमणपूर्वः कमक्षमयाद्युपसंक्रमणश्रावणाद्तेषामेव प्राप्यतया फलरूपत्वं सि॰ द्भानि । तत्र सिद्धान्ते चतुर्णी विभूनित्वं, पश्चमस्य परपुरुपरुपत्वात् परमफलत्वम् । पूर्वपक्षे तु पञ्चानामपि विभृतिरूपत्विमिति विशेषः।

तथापि श्रुनिसमर्थनं तु सर्वत्र तुल्यमतः कुत उत्क्रमणं, कस्य प्राप्तिरित्येतत् सर्वमतेऽपि विचारणीयमेवेति चेत्। अत्रेदं प्रतिभाति। तथाहि । ब्रह्मविदाप्तोति परिमिति प्रतिज्ञानात् तत आन्तं तद्विवरणे फल्ल्वस्यैवोपपादनादिदं फल्प्यकरणमेवेति निश्चीयते। एवं सत्यतुः प्रवैद्यक्षतिः प्रकरणेन सन्दष्टा परस्य फलकप्रस्येव सर्वेत्रां सुप्रवेदां समपेयति । न त्वप्रकरणिनी जीवस्य । नच छिङ्गाद् बाधः। तद्ञु प्रविद्य सब त्यचाभवदित्यादिना, सत्यमित्याचक्षते इत्यन्तेन वाक्येनानुप्रविष्टसर्वात्मकतायाः सर्वस्य सत्यतायाश्च श्रावणादनुप्र-वैद्यस्य नामरूपव्याकरणार्थताया अश्रावणाचास्यानुप्रवेदास्य तस्मा-द्नुप्रवेशाद् भिन्नत्वेनीस्य जीवलिङ्गत्वाभावात् । अन्यया वाक्यपी-डापत्तः। अग्रे च, यदेष आकाश आनन्दो न स्यादित्यनेनानन्दस्यै-वान्तराकाशवर्तित्वश्रावणेन प्रकरणस्यैव पोषाच्च । अत आकारस-मर्पणस्याप्युक्तरीत्या ब्रह्मकोशत्वसाधकतया मैत्रायणीयश्चती, विश्व-भृद्धे नामैषा तनूर्भगवतो विष्णोर्यदिदमन्नं प्राणो वा अनस्य रस्रो मनः प्राणस्य विश्वानं मनस आनन्दं विश्वानस्येति भगवत्तं नुत्वश्राव-शोन, अन्नात् प्राणा भवन्ति भूतानामिति पूर्वोक्ततैत्तिरीयश्चती व्या-पकत्वादिब्रह्मालिङ्गश्रावणेन चैतेषां जीवकोग्रह्मपत्वे दूरिनरस्ते, एते विभूतिक्रपाः प्राप्या प्वेति सिद्धम् । जीवकोशास्त्वेतदृज्यष्टिक्रपा इति तावत् प्रेत्यपदोक्तोत्क्रमणिङ्गादत्र बोधिताः कल्पन्ते । तेन श्रुखन्तरीयः सिद्धवंत्रिदेशोऽप्युपपन्न एव । एवमेतेषां विभूतित्वे जीवकोशाद् भेदे च निश्चिते पूर्वोकाश्यासादिभिरानन्दमयस्य त-तोऽपि निष्कर्षात् परमफलत्वं सुसिद्धमिति ब्रह्मवज्जीवः पूर्वोकावि-भूतिव्यष्टिकपेक्यः खकोशेक्य उत्क्रम्य मान्त्रवर्णिकसूत्रभाष्योक्तरी-त्या क्रमेण समधिभूतान्नमयाद्यानन्दमयान्तानि विभृतिकपाणि प्रा-्ट्यानन्द्रमयो भूत्वा, एतमानन्द्रमयं परं ब्रह्माप्नोति । आनन्द्रमानन्द्-मयोऽवसान इति द्वितीयस्कन्धवाक्यात् । यद्यप्यत्रानन्दमयो मध्ये मोक्तस्यापि, तडितोऽधि वरुण सम्बन्धादितिन्यायेन श्रुत्यन्तर-सिद्धत्वामिवेशनीय इति नात विवादलेशः । एवमत लाज्येश्यो-**5न्नमयादिकोशेश्य** उत्क्रमणं तत उक्तरीत्या विभूतिक्रपाणां तेषामा-नन्दमयस्य परस्य च क्रमेगा प्राप्तिरिति वर्णकद्वयोक्तमुपपन्नतरामि-त्यवधेहि ।

नतु भवत्वेवं झानामार्गीयाणां प्राप्तिः, परन्तु भक्तिमार्गीयाणां प्राप्तिः कथं व्युत्पाद्या । प्राप्तिर्हि पूर्वमसम्बद्धस्य पाश्चात्यसम्बन्धस्य । अत्र चाकारसमर्पकत्वेनानन्दमयस्य लौकिकेऽपि शरीरे खितेः पूर्वे सिद्धत्वेन विभूतिरूपाणां चाकाग्रवद् व्यापकतया सिन

निषेधमुखेन चतुःस्त्र्येदमेवाधिकरणं पुनिवचार्यते सुद्दर-त्वाय । इदमलाकूतम् । जीव एवानन्दमयो भवतु । फलस्य पु-रुषार्थत्वाद । स ब्रह्मविदानन्दमयो भवतीति स्वर्गादिसुखवद-सौकिक्तमेव रूपमानन्दमयं जीवस्य फलभूतिर्मात माप्तेऽभिधीयते ।

तेरथात् सिद्धत्वेन भक्तशरीरेष्वपि सत्तया पक्षिक्षेण तेषु भक्तः शरीरेषु प्रवेशनिर्वेचनाशको फलप्राप्तव्युत्पाद्यितुमशक्यत्वादिति चेद् । अत्रोच्यते । अनुप्रवेशश्रुत्या, आविशदिति श्रुत्या च पुरेषु भगवत्प्रवेशो निर्विवादः । पश्चिलिङ्गेनान्येषामपि गनिप्रतिवन्धकीः भूतव्यापकत्वोल्रङ्घनात् स निर्विवादः। या पुनः सार्वदिकी स्थितिः सा तु तावन्मातकार्यार्थत्वादेतःफलानुभावने प्रयोजिका न भव-स्पेष । यथा काष्ठादिषु चन्हिस्पितिर्दाहादी । एवं स्रति चहिष्ठो भक्त्या यदान्तः प्रविशाति, हृद्येव वा मायामपसार्य प्रादुर्भवति तदा अक्षरात्मकानि विभूतिक्रपाण्यापि भगवता सह विशन्त्याविभवन्ति वा। अक्षरत्य चरणाचात्मकत्वेन तेषामपि तत्त्वात्। इयं तु लोकिक-शरीरे ब्यचस्या। यदा त्वेतत्त्यागेनालीकिकशरीरे प्राप्तिस्तदा तु तत वर्तमानत्वात तेपां कार्यकारित्वमेवति विशेषः । एवश्चाधिभौतिक-रूपेण ज्याप्तानि तिष्ठन्त्याध्यात्मिकेन प्रविश्वन्त्याधिदैविकेन कार्य कुर्वन्ति । आधिभौतिकत्वं च छौकिके नियतम् । आधिदैविकं भगव-ति नियतं पर्यवसन्नम् । अवान्तरेषु सर्वेषु त्वाधिदैविकादित्रयमपि यधासम्भवं सन्यपेक्षमिति, न कापि प्राप्तिन्युत्पचिप्रात्वन्ध इति जानीहीति दिक्॥ १४॥

प्रकृतमनुसरामः । अत्रिस्त्रमवतारियतं तत्र प्रयोजनमाहुः \*
निषेधेत्यादि \* ननु को वा सन्देहो येन निपेधमुखविचारावश्यकः
तेत्यत आहुः । \* इद्मित्यादि \* । यद्यप्यानन्दमयस्य फलत्वं, सर्वापेक्षयोत्कर्पश्च प्रतिपादितस्त्रथापि फलस्य पुरुषार्थत्वेन पुरुपशेषत्वात, तत्त्वेष एव शारीर आत्मेत्यानन्दमयेऽपि आवणाङ्जीव
एवानन्दमयो भवतु । नच मन्त्रवर्णविरोधः । स प्रकृतित सर्वान्

## नेतरोऽनुपपत्तेः॥ १५॥

इतरो जीवो न । आनन्दमयो न भवति । कुतः । मनुप-पत्तेः । जीवस्य फलरूपत्वमात्रेणानन्दमयत्वं नोपपद्यते । तथा सति तस्य स्वातन्त्रयेण जगत्कर्तृत्वेऽत्यलौकिकमाहात्म्यवत्त्वेन निरूपणं नोषपद्यते । अतो न जीव मानन्दमयः ॥ १५ ॥

#### भेदव्यपदेशाच्च ॥ १६ ॥

इतोऽपि न जीव श्रानन्दमयः । यतो भेदेन व्यपदिश्यते । रसर् होतायं लब्ध्वानन्दी भवतीति । आनन्दोऽस्यास्तीसान-न्दी । एष होवानन्दयाति । श्रानन्दयतीत्यर्थः ।

कामान् अद्युते, विपश्चिता ब्रह्मणा सह भूत आनन्दमयो भवतीत्य-योंको तदभावात्। तेन यथा खगंसुखमस्य फलभूतं तथा अखण्डे-करसं मुक्तावस्थालोकिकरूपमपीत्यर्थः । सृतं पठित्वा व्याचश्चते ॥ नेतरोऽनुपपत्तेः ॥ इत्यादि । \* तथा स्तीति \* जीवस्थानन्दमयत्वे स्ति । \*निरूपणमिति \* ब्रह्मणो निरूपणम् । तथान्द्र, तस्माद्धा एत-स्मादात्मन आकाशः सम्भूत इत्यादिनोक्तं माहात्म्यं जीवेऽपि गल्छ-देतां श्रुति विरुन्द्यादिति माहात्म्यश्चर्यनुपपत्ते स्वयेत्यर्थः । नचात्रेवं जीवस्य जगत्कर्तृत्ववारणे कृते फलाध्यायस्य वस्यमाणस्य जगद्-ध्यापारवर्ज्ञसूत्रवैयर्थ्यापत्तिरिति शङ्क्षमः। तत्रेतास्त्राजगद्व्यापारराः-हित्यस्याविवक्षितत्वेनावैयर्थ्यात् ॥ १५ ॥

भेद्रवपदेशाश्च ॥ रसः हावायं लब्ध्वानन्दी भव्नतित्य-जानन्दीति लब्धुलब्धव्यभेद्रव्यपदेशो न जीवभेदगमकः । अध-स्मलाभान्न परं विद्यत इत्यत्न स्वक्रपेक्येऽपि लब्धुल-ब्धव्यभेद्रव्यपदेशदर्शनेन तस्यानिखामकत्वादिति परे मन्य-न्ते । ताकिवारणायाहुः \* पत्र हावेत्यादि \* तथाच्यानया श्रुत्या-इऽनन्दनीयानन्दकत्वेन भेदनिर्देशाजीवब्रह्मभेदे सिद्धे, आनन्दीति निर्देशस्यापि भेदोपोद्बलकात्वे बाधकाभावातः । आत्मलाभश्रुताविष चकारात् सूत्रद्वयेन जीवो नानन्दमय इति निक्षितम् ॥१६॥ तर्हि जङो भवत्वानन्दमयः । न । आन्तरत्वान्न कार्यक्षो भवति । किन्तु कारणरूपः । स स्वमेते नास्त्येव । सतान्तरे प्रकृतिभवेद । तन्निवारयति ।

### कामाच नानुमानापेक्षा ॥ १७ ॥

जहा प्रकृतिर्नास्तीति कारणत्वेन निराक्ततेव । अधैतद्वा-क्यान्यथानुपपत्त्या सत्त्वपरिणामक्ष्या कल्पते । सा कल्पना नोपपद्यते । कुतः । कामाद् । आनन्दमयनिक्षपणानन्तरं, सो-ऽकामयतेति श्रूपते । स कामश्चेतनधर्मः । भ्रतश्चेतन एवानन्द-मय इति । चकारात्, स तपोऽतप्यतेसादि । भ्रतोऽनुमान्पर्यन्त-मर्षम्वोधयद् वाक्यं न तिष्ठतीत्यर्थः ॥ १७॥

त जीवलाससात्पर्यविषयः, किन्तु परमात्मलाम एव तत्र भूम्न एवा-त्मतया सनत्कुमारेण नारदं प्रति छान्दोग्ये ब्याख्यतःवात् । सतो जीवव्रह्मैक्यस्य तद्गीत्या अभ्युपगमैकश्ररणत्विमति दृष्टान्तोऽप्यस-ज्ञत एवेत्यर्थः । \* नानन्दमय इति \* कस्यामप्यवस्थायाम् ॥ १६॥

कामाच्चेति सुबद्रयमवतारयन्ति कति जड इत्यादि का क्रि नित कि पतदेव विभजनते कि आन्तरत्वादित्यादि का कि मतान्तर इति कि सांख्यमते। कि जडेत्यादि कि प्रधानक्षेत्रश्चपतिगुणेश इत्यादी प्रधानादिश्चः श्रुताचुक्तापि यादशी सांख्येजेडा मुलकारणभूताङ्गीकियते तादशी श्रुती नास्तीतीक्षतिसूत्रे कारणन्वन
निराकृतेव। अय तस्य पियमेवेत्य्वयवक्रव्यना वाक्यान्यथानुष्यः
न्या आत्मपदार्थे गौणामङ्गीकृत्य आनन्दस्य सुखात्मकत्वेन सन्वयः
र्मत्वात् सन्वपरिणामकृषा कार्यकृषा कृत्यते, सा तथेत्यर्थः। अतुः
सानपर्यन्तिमत्यादि का वाक्यश्रवणोत्तरम्, आनन्दमयपदोक्तोऽर्थः
सन्वपरिणाम आनन्दिवकारत्वाङ्गीकिकसुखवादित्येवं यावदनुमीव्यते तावन् ततः पूर्वमेव कामवाक्यश्रवणात् तत्प्रतिहन्यतेऽतस्योः
सर्वथः॥ १७॥

#### अस्मिन्नस्य च तचोगं शास्ति ॥ १८ ॥

इतश्र न जड ग्रानन्दमयः। अस्मिन्नानन्दमये ग्रस्य जीव-स्य च ग्रानन्दमयमात्मानमुपसंक्रामतीति तेन क्षेण योगं ग्रास्ति। फललेन कथयतीति । न हि जीवस्य जडापत्तिर्यु-क्ता । ब्रह्मेच सन् ब्रह्माप्येतीति चदस्याप्यर्थः । तस्मान्नायं जीवो, नापि जडः। पारिभेष्याद् ब्रह्मेचेति सिद्धम्। ये पुनर्धिकरणभङ्गं कुर्वन्ति, तेषामज्ञानमेन । यतस्तैरप्यानन्द-मयः कः पदार्थ इति वक्तव्यम् ।

अस्मित्रस्य च नद्योगं शास्ति ॥ \* इतिवद्स्याप्यर्थे इति \* भानन्द्रमानन्द्रमयोऽवसान इति श्रीभागवतीयवाष्यादानन्द्रमय एव सन्तानन्द्रमयमात्मानमुपसंक्रामतीत्यर्थो क्षेय इत्यर्थः ।

एवमधिकरगाव्याख्यानं समाप्य विकारशब्दसूत्रे विशेषेगाः-५दूषणाद्धुना परमतं दूषयन्ति स्वोक्तसमर्थनाय। 🛪 ये पुनरित्यादिः 🛊 । ये शाङ्करा एकवारं सर्वसम्मतप्राचीनरीत्या व्याख्याय, पुनरिदं त्विह चक्तव्यमित्यादिना प्रायपाठविरोधमाकस्मिकत्वमेकस्यैवावयवित्वाव-यवत्वाक्ष्यामसामञ्जस्यम्, असन्नेवेत्यादि श्होकद्वयविरोधमानन्द्रप्रा-चुर्येऽपि दुःखसाइचर्यमब्रह्मत्वापत्तिमानन्त्यैकत्वविरोधमानन्दमयप-दानक्यासं च प्रदेश्योनन्दमयपदस्य ब्रह्मपरत्वानादरगोन व्यासोक्त-स्याधिकरणस्य भङ्गं कुर्वन्ति तेषां श्रुत्यर्थाज्ञानमेव।यतस्तिरप्यानन्द्-मयपदार्थः क इति प्रश्ने तस्योत्तरं वक्तव्यम् । तस्यानुकत्वाद् तथेस्यर्थः। नचानन्दमयपदस्य ब्रह्मपरतायां दूषितायां जीवो वा जडो वा पारिशेष्यादानन्दमयः सेत्स्यतीति कथमनुक्तमिति वाच्य-म् । दूषणानामसङ्गतत्वात् । तथाहि । अस्यामुपनिषद्यारम्भ एव ब्रह्मविदाप्नोति परमिति ब्राह्मग्रोकोऽर्धः सत्यं ब्रानेत्यस्यामृचि सः ङ्क्षेपेणोक्तः।स पव सम्पूर्णे प्रपाठके विस्तारेण व्याख्यायते । तत्र झान-शेषस्य ब्रह्मण ऋांच स्वरूपलक्षणवाक्यादेवासिन्द्ग्धं प्रतीतेस्तत्र सन्देहानुद्येन तद्र्यमुपपादनविस्तारस्याप्रयोजनकत्वात् फलवाक्ये

विमक्तिवचनयोभेंदेन सन्देहात तद्ये एव सम्पूर्णप्रकाहक उत्पा-द्नीयः। सन उपपाइनवीज्ञत्वेन शानरोपस्य ब्रह्मारो मन्द्रवर्षे प्र-कृतत्वक्यनमेवासङ्गतम् । तत् एव तर्हिक्सिपयिषया पश्चानां कोश-त्वक्रयनमपि तथा । इत्यरस्योरेक्याङ्गीकरोऽपि शद्धान्तरप्रयोड-त ततु मन्यातात् तथा १ विक राज्ययासम्सवस्य प्रापु रपद्धितका स प्रा ।पाठदिरोधोकिरःकस्तिकत्वोकिञ्चापि तथा । प्रियाचवपवयोगस वायकत्वकयनमपि तथा। द्वितीयवरीकसमातिसपरे सवाद्व्याच्या-तरीतिकमक्तहर्याधिकरणप्रादुर्मावाहानान् । केवर्लानविद्येपप्रस् व इस्वेझत्यिकरण एव निरम्तवाच्य । एकस्यावयवावप्रविमाः वविरोत्रकथनमपि, प्रापास प्रामासिति स्रुतिसस्य, नेह नानानीः विभागस्यार्थोङ्गलादेव । आकारदर्शेनं विना नानात्वस्पुरपायोगेन तस्य निरेघानईनया तेनैवाकाः आतौ सत्यां नानात्वनिषेचस्यावयः वावयावेमावविरोधानाव एव पर्यवसानादिति । एवं, कृत्साः हर झानधन एवेति सन्स्तपदाद्यि झातव्यम् । अस्तस्तरवापादकभेद्यु-वृध्युद्यं विना सेद् निवारणकलकक्तन्तपद्वैयर्थस्य दुर्परिहरे-त्वादिति : एवमसन्नेवेतिं स्रोकस्य ब्रह्मपुच्छेत्युच्छब्छारप्तियेस् पानी निर्देतुकम् । अक्रमयाविक्षोक्तनामिवास्याप्यवयविपरतायः प्र ज्ञायास्यागे दीजःभावात् । नच प्रियमोदादिकपस्यानन्त्रयस्य सर्वप्रतीतिगोचरःवात् नद्विपयक्तमावाभावशङ्गसावादेव तस्यस्रोकः स्यासङ्गतिरेव वीजमिति युक्तम् । उक्तियादिपञ्चावयवविधिष्ठाव-चिक्षेपानन्द्रमयपुरुपहानस्य स्वतः हात्र्यद्र्यनेनोक्कश्रुतित एव ज्ञानसम्भवे तत्र विश्वासरहितस्य निस्ताया विश्वसस्य प्रशंसाय अ दोधनेनास्यासङ्गत्यभावात् । एवं. यदो वाच रित वाक्यपेपस्य ति-विशेषसमपैकलकपनमपि तथा । नायम तमेति मन्ते सहनततुः विवरमञ्जावणेनेतदुचराईं आवितस्याननः विस्वस्यापि तत पव नि द्धाः तर्ननुगृद्दीतवाङ्ननसयोस्गोचरन्वस्यापितत एव तिद्वेनस्य निविद्यासमर्पकतायाः करुपयितुमशस्यत्वात् । किञ्चोकप्रसास्य वेर्नविषयाणामलैकिकानामेव प्रियादीनामव पूर्वोत्तरीत्या परान-श्रंत् तेषां-प्रतिसरीरं भेद्-भावादेवानन्द्रमयस्यानेकत्वमपि न शक्य-कररनम् । अन आनन्दमयेऽनेकत्वप्रसञ्जनाय लोकिक नां प्रियारीः मानाद्रोऽप्यसङ्कत एव । यन्युर्ननचानन्द्रम्यपदास्यासः

न तावज्जीनः । तस्य ब्रह्मज्ञानफलत्वेन, ब्रह्मणा विपश्चि-तेयानन्दमयस्योक्तत्वाद् ।

इत्यादिना आनन्दपदाभ्यासे आनन्दमयपदाभ्यासस्याशक्यकलपः नत्वमुक्तं, तद्पि तथेव । यतोऽभ्यासाऽभ्यस्यमानं भिन्दन्ना-भ्यस्तपद्वाचेयेन सामान्यक्रपेण तं भिनन्ति. किन्तु पदान्तरो-क्तिन विवक्षितरूपेण । समिधो यजतीत्यादिरूपे तदुदाहरणे पश्चसु यागतंत्र समानेऽपि पदान्तरोक्तसमिदादिरूपेगीव भद-इश्नात् । एवं सति तत्र यथाभ्यस्तो यजातिः समिदादिप-द्दाक्ष्यासकल्पनानपेक्ष एव समिदादिकप्यागभेदसाधकस्तथातानन्द-पद्मप्यानन्दमयपदाभ्यासकल्पनानपेक्षमेवानन्दमयरूपानन्दभंदसा-धकमिति स्फूर्त्या तादशशङ्काया प्वानुद्यादिति बोध्यम् । अधान-न्द्बल्लीभाष्ये यदुक्तम्। आनन्द इति विद्याकर्मणोः फलं, तद्विकार आनन्दमय इति । प्रियादिवासनानिर्वृत्तो ह्यात्मानन्दमयो विज्ञानम-याश्रितः स्वप्न उपलक्ष्यत इति च । तद्व्यसङ्गतमिति । तत्रान्त्यं दू-षयन्ति \* नेत्यादि \* अयमर्थः । ब्राह्मणं परशब्देनोदितं फलंतदृब्या-रूपाद्मापामृचि न केवलेन कामपदेन शक्यवचनम् । तेषां श्रेयब्रह्मा-पेक्षया अपरत्वेन ऋगुपजीव्यब्राह्मणस्यपरशब्दविरोधापातात् । किन्तु विपश्चिद्ब्रह्मपदाश्यां सहितेन । अतः सर्धान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चितेत्यंतावन्तं प्रन्थं व्याख्यातुं सर्वप्रपाठक इत्युपपादितम् ।तथा सत्यन्नमयादीन्निरूप्य सर्वोन्तरः प्रियाद्यावयववानानन्दमयो यो व्या-ख्यायते स जीवस्य ब्रह्मज्ञानफलत्वेनैव ब्याख्यायते । तत्नावयवा एव कामपदार्थोऽवयब्येव विपाश्चद् ब्रह्मेति सिद्ध्यति। उत्तरतैतमानन्दम-यमात्मानमुपसंक्रामतीत्यनेन ताइशस्य तस्यैव पर्यवसितफलत्वेनो-पसंहारात् स यदि जीवत्वेन विवक्षितः स्यात् प्रथमान्तत्वेनात्र निर्दिष्टः स्यात्।सोऽप्रनुत इति भुतौ फलशोषिणो जीवस्य प्रथमान्तत्वेनेव निर्दि-ष्टत्वात् । भोक्तुफलयोरैक्यापत्तिश्च स्यात्। किञ्चान्नमयादीनां व्यवहारे सतामत्र प्रायपाठेनाकस्मात् तद्विहाय स्वप्नोपलक्ष्यमानप्रहणे तद्वि-रोघोऽपि । किञ्च ब्रह्मांशस्याविद्ययात्यन्तभिन्नमानिनो जीवस्य ब्रह्म-वेद ब्रह्मेष भवतीत्युक्तो ब्रह्मभावः सर्वात्मभावरूपं झानं तद्धिकार-

अथ जडः स्वर्गवत् तदा किमाश्रित इति वक्तव्यम् । जंव् डाश्रितत्वे कर्मफलमेव स्यात् । झानस्याप्यवान्तरफलिमिति चेत्रा तर्हि किमानन्दात् तस्यातिरिक्तं फलं भविष्यति । जडचिद्रूप-सायाः पूर्वमेव विद्यमानत्वात् । अस्यैवानन्द्स्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्तीतिश्चतिवरोधश्च ।

रूपा अविद्यानिवृत्तिश्च न अद्योगनफलत्वेन वक्तुं शक्यानि । ब्रह्मभाः बस्यावरणभङ्गमात्रेण स्वतं। भवनस्य भवतिना बोधनात् प्रकृते तदः ङ्कीकारे द्वितीयाविभक्तिपीडा लक्षणादोषश्च स्याताम् । ज्ञानस्य त-थात्वाङ्गीकारे तु तस्य, स यश्चायं पुरुषे यश्चासावादित्ये स एकः स य पर्व विदितसाधनशेषभूतपुरुषविशेषणत्वेन तत्कोटिनिविष्टत्वाः त्। साधनरूपस्य फलक्पस्य च हानस्यावैज्ञात्यात् साधनफलमावः व्याहतिस्र । तेन, एतः इ वा व न तपतीत्यादिकं ब्रह्मविन्माहात्म्यः योधनद्वारा विद्यादिमाहात्म्यायैव सिद्धाति । अतः श्रुतिच्याख्यातः स्यासङ्गतत्वादानन्द्रमयो जीव इत्यसङ्गतम् । एवं द्वितीयं दूषिगवा आद्यं दूषयन्ति । \* अथ जड इत्यादि । \* जीवाभ्रितत्वे भोषतृशरीः रान्तःपातात् तद्व्यतिरिक्तं जडं वा ब्रह्म वा आश्रित इत्यनयोमेध्ये एकं किञ्चिद् वक्तव्यम् । तत्राद्ये ज्ञानफलत्वाभावादुक्तश्चितिवरोध यव द्वणम् । यदि तद्विरोधाय ज्ञानावान्तरफलत्वमङ्गीक्रियते, तदा मुख्यं फलमानन्दादतिरिक्तं किं भविष्यतीति वक्तव्यम् । ब्रह्मः भावादीनां फलत्वाङ्गीकारे दृषणानामुक्तत्वात् संसारदशायां जडरूपताया ब्रह्मविस्वद्शायां चिद्रूपतायाश्च सत्त्वात्। अत आनन्दमयस्य विकारत्वाङ्गीकारे फलवोधकश्रुतिविरोधः सर्वधा दुर्वार इत्यर्थः । दूषणान्तरमाहुः । \* अस्येत्यादि एको ब्रह्मण आनन्द इत्यस्य व्याख्याने ब्रह्मानन्दस्य त्वायैतस्यैवानन्दस्येति श्रुतिस्तैरुपन्यस्ता । आनन्दमयस्य विकार-त्वे ब्रह्मानन्दैकदेशत्वाभावात् स्फुट एव तद्विरोध इत्यानन्दमयस्य विकारत्वेन ब्रह्मानन्दैकद्शत्वामावात् स्फुट एव तिहरोध इत्यानन्दन -मयविकारत्वाङ्गीकारः । सर्वधा श्रुनिविरुद्ध इत्यधिकरणभङ्गो न युक्त

पुच्छत्वेन ब्रह्मवर्चनात् प्रदेष इति चेत्, ति स एको ब्र॰ साण आनन्द इसंत्रापि षष्ठचा भेदनिर्देशाद् ब्रह्मणः परमपुरु-षार्थत्वं नाङ्गीकुर्यात् । उपक्रमादिसर्वविरोधश्च पूर्वमेव प्रतिपा-दितः । यद्ष्यधिकरणमन्यथा रचितं, ब्रह्मपुच्छमिति । तत्र न पुच्छस्य ब्रह्मत्वं प्रतिपाद्यते, येनान्यथा समाधानं भवेत्। किन्तु ब्रह्मणः पुच्छत्वमिति पूर्वन्यायेनेदं पुच्छं प्रतिष्ठेतिवत् । तत्र श्रु-तिवाधो ब्रह्मणाप्यश्चयः ।

इत्यर्थः । अधिकारणमङ्गस्याशयान्तरमुद्धावयन्ति । 🛊 पुरुछत्वेनेत्या-दि। \* जिक्कास्यत्वेन मुख्यतया शास्त्रारमभे बोधितस्य ब्रह्मणोऽनया-भिकरणरचनया न्यूनता समायातीत्यतः प्रद्वेषाद्धिकरणभङ्ग इत्य-र्थः । तद् दूषयन्ति । \* तर्हीत्यादि \* । स्वप्रधानस्याप्रधानत्वापत्त्या यदि प्रद्वेषस्तदा ब्रह्मण आनन्द इत्यत्राभिन्नस्य षष्ठचा भेदनिर्देशा-द्भयाभावरूपस्य फलस्यानन्दकर्मकज्ञानेनैवोक्तत्वातः तस्य परमपुरु-षार्थत्वमपि नाङ्गीकुर्यात् । पुच्छत्ववचनवद् भेदवचनस्यापि प्रद्वेष-बीजस्य सत्त्वात् । अथ यदि राहोः शिर इतिवद् ब्रह्मण इत्यभेदेष-ष्ठी तर्हि तस्य प्रियमेवेत्यादावण्यभेदषष्ठीमाहत्य पुच्छत्वं भाक्तम-ङ्गीकार्य, न त्वधिकरणं भङ्कव्यमित्यर्थः । भङ्गे पूर्वोक्तानि दूष-णानि स्मारयन्ति । \* उपक्रमेत्यादि \* । ननु न वयमधिकरणं भञ्जमः किन्तु प्रकारान्तरेण तत् समर्थयाम इत्याकाङ्कायां तद् दूष-यितुमनुवद्नित । \* यद्पीत्यादि । \* ब्रह्मपुच्छमिति । \* ब्रह्मपुच्छं प्रतिष्ठेत्यत्र किमानन्दमयस्यावयवत्वेन ब्रह्म विवस्यते, उत स्वप्रधां-नत्वेनेति सन्देहे पुच्छराब्दादवयवत्वेनेति प्राप्तम् । तत्रोच्यते ॥आन-न्टमयोऽभ्यासात् ॥ आनन्दमयस्यात्मेत्यत्र ब्रह्मपुच्छं प्रतिष्ठेति स्वप्न-धानमेव ब्रह्मोपदिश्यते । असन्नेव स भवतीति निगमनक्षोके के-वलस्य ब्रह्मण एवाभ्यस्यमानत्वादित्येवं रचितमित्यर्थः । तद् दूव-यन्ति । \* तत्र नेत्यादि । \* ब्रह्मपुच्छं प्रतिष्ठेति वाक्ये पुच्छस्य यदि ब्रह्मत्वं प्रतिपाद्येत तदा शङ्का स्यात् । पूर्वे वेद्नविषयतया लक्षित-स्वप्रधानब्रह्मरूपत्वं पुच्छस्यं कथिमति। तदा समाधानमपि सन्न-

मीरुर्वे चैतत् । आनन्दमयस्येव ब्रह्मत्वे न कोऽपि दोषः स्यात् । आनन्दमयस्याब्रह्मत्व परिकल्प्य तत्पुळत्वेन ब्रह्म वे-दबोधितियिति ज्ञात्वा तत्समाधानार्थे यतमानो महामूढ इति विषयफलयोः । किं मुख्यमित्यप्यनुसन्धेयम् । पुच्छत्वोक्तिस्तु पूर्वभावित्वाय। अत एव ज्ञानविषयत्व प्रतिष्ठा च। आनन्दमयो

वेदभ्यासात् स्वप्रधानत्वमिति । दश्यते तु विपरीतम् । तत्र ब्रह्मप-दाञ्यासेन कथं समाधानं भवेत्। अञ्यासो हीतरशब्दश्रुतमर्थं स्था-प्यन्नभ्यस्यमानं परिच्छिनत्ति, न तु तद्रथं बाधते । समिधो यजती-त्यादौ तदुदाहरणे तथा दर्शनात् । एवमतापि ब्रह्मपदाभ्यासस्तत्स-मभिव्याहृतपदश्चतं पुच्छमितरेभ्यः परिच्छेत्स्यति, न तु वाधिष्यते। अतो ब्रह्मणोऽवयवश्रुतिबाघोऽनया रीत्या ब्रह्मणा सर्ववेदपाठिनापि कर्तुमशक्यः, कि पुनरितरेणेति व्यर्थमिदमन्यथा रचनमित्यर्थः । दूषणान्तरमाद्यः। \* मौर्ख्यमित्यादि। \* पतत् \*। अन्यथा रचन-म् । \* चकाराद्धिकरणभङ्ग उभयमपि मौर्ख्यम् । तत्र हेतुरानन्द-मयस्येत्यादि । \* त्वदुद्धावितानां दोषाणां प्रागेव परिहृतत्वादन्ये-षां चाभावात् तथेत्यर्थः । ननु प्रकारान्तरेण योजनं कौशलाय भवतीति कथं मौर्ष्यमित्यत आहुः । \* आनन्दमयस्याब्रह्मत्व-मिल्यादि \*। तथाच भवेत् कौशलाय यद्यानन्दमयस्याद्र-ह्यत्वं न कल्पयेत्, पुच्छश्चतिं च न वाधेत । तत्तु करो-तीत्यतस्तथेत्यर्थः । ननु शास्त्रं प्रकृतं ब्रह्मेव मुख्यमतस्तस्य त-थात्वं साधियतुमयं यत्नः कथं मौत्यायेत्यत आहुः । \* विषयेत्या-दि \*। प्रकृतत्वस्योभयत्र तौल्यान्न तेन रूपेण मुख्यत्वं निर्णेयं, किन्तु रूपान्तरेण। तथा सति तु त्वद्भिमतस्य न मुख्यत्वं, किन्तु फलस्येति विषयमुख्यत्वार्थमपार्थी यत्न इत्यर्थः। ननु भवत्वेवं तथा-पि विषयत्वेनावश्यकस्य पुच्छत्वोक्तिकृतोऽपकर्षः कथं सोढव्य इत्यत आहुः। \* पुच्छेत्यादि। \* सा तु पूर्वे तत्प्राप्तिवोधनाय। न हि द्वारं गृहं वा अप्राप्य तत्र स्थितं पुरुषं कश्चित् प्राप्नोति । तेन तथेत्यर्थः। अत्र गमकमाद्यः \* अत इत्यादि \*। आनन्दमयस्य तत्र स्थितौ गमकमाद्यः \* प्रतिष्ठेत्यादि \* नन्वेवं सति द्वैतमापद्यते, तद्य

ब्रह्मण्येव प्रतिष्ठित इति । अत्रावयवावयविभावो भाक्त इति तु युक्तम् । प्रागामयादीनामपि तथात्वात् । अन्तःस्थितस्य ं बाह्यानुरोयेन तथात्विमित सर्वे सुस्थम् ॥ १८॥ •

नेहः नानाऽस्तीत्यादिभिर्निषिद्धमतो नोक्तं साधीय इत्यत आहु । \* अवेत्यादि \* भाक्तत्वस्याप्रामाणिकत्वान्न द्वैतापत्तिदोष इत्यर्थः । नमु भाक्तत्वे भवता हंसाकारः कथं समर्थनीय इति राङ्कायामाहुः। \* अन्तरित्यादि \* बाह्ये। जीवस्तद्गुरोधेन तथाकार इति न को ऽपि शङ्कावकाशः । तत्प्रकारस्य पूर्वमेवोपपादितत्वात् सर्वे प्राचां वचनं समीचीनमेवेत्यर्थः । एवश्च यद्भामतीनिबन्धे पक्षद्वयं व्याख्यायौक्त-म्, 'प्रायपाठपरित्यागो मुख्यत्रितयलङ्गनम् । पूर्वस्मिन्नुत्तरे पक्षेप्रा-यपाठस्य बाधनम्' इति । अर्थस्तु, आनन्दमयपदस्य ब्रह्मार्थकत्वपक्षे मयडर्थस्य विकारस्य त्यागेन प्राचुर्यार्थाङ्गीकारे प्रायपाठपरित्यागः। आनन्द्रमयपद्स्य ब्रह्मण्यप्रसिद्धस्य रुक्षणया योगेन वा ब्रह्मणि;च्या-ख्याने मुख्यार्थीलुङ्गनम् । आनन्दपदाभ्यासेन च ज्योतिरधिकरण-पूर्वपक्षे ज्योतिःपदेन ज्योतिष्टोमवदानन्दमयो लक्ष्यत इत्यानन्दपद्-स्यापि मुख्यार्थोलङ्घनम् । पुच्छपदं च बालधी शक्तमानन्दमयाव-यवे गौणमिति तत्समानाधिकर्णब्रह्मपद्मपि स्वार्थत्यागेन तत्प्र-सृतस्तस्यापि मुख्यार्थोव्ळङ्कनिमिति चत्वारो दोषाः । विकारार्थकत्वन पक्षे तु ब्रह्मपदस्य न स्वार्थत्यागो, नाष्यानन्दमयपदस्य, न चानन्द-पदस्य । पुच्छपदमुख्यार्थवाधस्त्ववयवपरतायामधिकरणपरतायां च तुल्यः । अवय्वप्रायपाठवाधश्च विकारप्रायपाठवाधेन तुल्य इति वि-कारार्थत्रहणपक्ष एव साधीयानिति । तद्पि व्याख्येयपूजनमात्रमेव, त तु तात्विकम् । विकारार्थस्य प्राणमये वाधितस्य घटाकाशदृष्टा-न्तेनोज्जीवयितुमराक्यत्वात् । आप्राकृतमाचपण्डितं कस्यापि घटा-कारो घटविकारत्वप्रत्यस्याभावात् । घटभृते दुग्धादावपि तथा-प्रत्ययाभावेन दष्टान्ताभावाद्नुमातुमप्यशक्यत्वात् । लोके शास्त्रे तथाप्रयोगस्य काष्यनुपलम्भादिति । एवं वाधिते विकारपाठे तस्य प्रायताया अपि वन्ध्यासुतसीन्दर्यदेशीयत्वात् । किश्च । शब्दमात्र-सोङ्कारस्य विकृतिः । ॐकारस्तु ब्रह्मवाचक प्वेति तद्विकृतयः सर्वे-

९पि शब्दा उत्स्र्गतो ब्रह्मवाचका एव । ॐमित्येतद्क्षरमिदं सर्वं त-स्योपव्याख्यानमिति, स्वधाम्नो ब्रह्मणः साक्षाद्वाचकः परमात्मनः, स सर्वमन्त्रोपनिषद्धेदबीजं सनातनमिति, तस्य वा्चकः प्रणव इति श्रुतिपुराणपातञ्जलस्मृतिभित्तथा निश्चयात् । अतः शक्तिसङ्कोचेनै-व व्यवहारसिद्धार्थे तत्तद्वदन्तीति तन्निवर्तनायैवाचार्यः श्रौतान् हे-तृत्र ब्रूत इति प्रागेव निर्णीत्मिति नानन्दम्यानन्दब्रह्मपदानामपि खुख्यार्थोव्ळङ्कनम् । अतः पूर्वास्मन् दोषाभावाद् द्वितीयस्मिन्नेव व्याकरणविरोधादि रूपदोषवाहुल्यादुत्त्र एवासाधुरिति । यदपि न्नेदस्त्रयोर्विरोधे, गुणे त्वन्यायंकलप्नेति स्त्राण्यन्यथा नेतन्यानी-त्युक्तम् । तद्प्यसङ्गतम् । तथाहि । इदं हि, विप्रतिपत्तौ विकलाः स्यात् समत्वाद् गुणे त्वन्यायकरपनैकदेशत्वादिति नावमिक तृती-यपादस्यस्त्रस्येकर्देशभूतम् । सूत्रस्य त्वेवं विषयः । ज्योतिष्टोमेऽप्री-शोमीयपशावेकवचनान्तबहुवचनान्तौ पाशोनमोकमन्तौ भिन्नयोः शाखयोराम्नातौ । अदितिः पाशं प्रमोक्त्वेतामिति तैत्तिरीये । अदि-तिः पाशान् प्रमुमोक्त्वेतानिति शाखान्तरे। तत्र सन्देहः। बहुवचः नान्तो मन्त्रः प्रकृतौ निविशते न वेति । तत्र प्रकरणवशेन प्राप्ताविष विकल्पापादकत्वाद् बहुवचनस्यैक्सिन् पशुपादो असमर्थत्वाच्च न निवेशो युक्त इति वहुपाशकपशुगणयुक्तासु विकृतीपूत्कष्टच इति पूर्वः पक्षः । सिद्धान्त्स्तु पाशक्षप्रातिपदिकार्थान्वितं विभक्त्यभिः हितं कर्मकारकं प्रकृतावंष्यस्तीति पाशक्रमकोन्मोचन्।भिधानेन स-म्भवन्मन्त्रो नोत्कर्षे स्हते । सङ्खन्यामात्रं त्वस्मभवद्षि गुणत्वाष प्रातिपदिककारकयोः प्रधानभूतयोरुत्कर्षणस्मर्थम् । इह सङ्ख्या-प्यविवक्षिता । पाशक्मणोरिभधानमात्रेण व्यवहारस्य सिद्धेः। किञ्चैकस्मिन्नप्यवयववहुत्वाभिप्रायेण छान्द्रसो वहुवचनप्रयोगोऽप-करपते । अतो गुणे र्न्यायकरपनाया अदुष्टत्वात् प्रकरणानुरुद्धो वि-कल्प एव युक्त इति । एवञ्चात्र सूत्राणां वेदार्थनिश्चायनाय प्रवृत्त-त्वेन सङ्ख्यावदेकदेशत्वाभावात् तद्न्यथा नयने मीमांसाद्वयस्य वेः द्स्य च वि ३वापत्तेरिति । वस्तुतस्तु ।

> युक्तिभिरतिशिथिलाभिः स्माद्धानो दढात् दोपात् । दाचस्पतिरपि भाष्ये व्याख्याव्याजेन दूपणं व्रूते ॥ इति वोध्यम् ॥ १८॥॥ इति पश्चमाधिकरणम् ॥

# ञ्जन्तस्तद्धमोपदेशात् ॥ १९॥

भय य एषो उन्तरादिसे हिरण्ययः पुरुषो दृश्यते हिरण्य-६ मश्रु हिरण्यके शः, आमन्छात् सर्व एव सस्च वर्णस्तस्य यथा क-प्यासं पुण्डरीक मेन मिक्षणी तस्योदेति नाम स एष सर्वे भ्यः पाष्मभ्य छितः । छदेति ह वै सर्वे भ्यः पाष्मभ्यो य एवं वेदे-स्याधिवैनतमथा ध्यात्ममप्यथ य एषो उन्तरिक्षाण पुरुषो दृश्यत इत्यादि । तत्र संशयः । किमिष्ठ छात्ते नता शरीरमा हो स्वित पर-ब्रह्मोति, ब्रह्मणो वा शरीरमिति । तदर्थमिदं विचार्यते । दिश-ण्यशब्दः सुवर्णा विकारवाची, भाहो स्वित मका शसा स्येना नन्द-वाचीति । ब्रह्मविदाप्नोति पर्रामत्युपक्रम्य भानन्दमयस्य फल-त्वसुक्त्वा द्वितीयोपा ख्याने, स यश्चायं पुरुषे पश्चांसा वादिसे

श्रन्तसद्ध्रमोंपदेशात् ॥ अथय य एष इत्यादि ॥ इदं छान्दोग्ये प्रथमप्रपाठक्के श्रूयते । विषयवाक्यमुपन्यस्य संशयाकारमाद्धः । ॥ किमित्यादि ॥ तथाचात्र तिकोटिकः संशय इत्यर्थः । ॥ तद्र्थमिदं विचार्यत इति ॥ तादशसंशयोत्पत्त्यर्थं तस्य बीजं विचार्यत इत्यर्थः । तदाहुः ॥ तिरणम्यत्यादि ॥ नजु जन्माद्यधिकरणसमन्वयाधिकरणाश्यां लक्षणक्रथनादिना सप्रकारां कारणतां विचार्यक्षत्यान्त्रमयाधिकरणाश्यां मसम्भवादिदोषनिरासेन सा परीक्षिता।तथा सति लक्षणप्रमाणाश्यां ब्रह्मज्ञानस्य सौकर्यात् तावतेव च ततः फल्लिखेः किमनेनाधिकरणेनत्याकाङ्क्षायां पूर्वाधिकरणेनास्य सन्कृतिं वक्तुमाद्धः ॥ ब्रह्मविदित्यारभ्य, विचारारम्भ इत्यन्तम् ॥ ॥ ॥ द्वितीयोपाख्यान इति ॥ यद्यपि प्रथमप्रपाठक एतादशं वाक्यमिति । तथापि तत्न, स एको ब्रह्मण् आस्त्वः इति गणितानन्दं प्रस्तुत्य तत्पठितं, न तु वाङ्मनसागोचरं प्रस्तुत्येति पूर्णब्रह्मविद्स्तदनुपयुन्कमिति शङ्का स्यादतस्तदस्यवायैतदुक्तम् । अत्र हि सर्वान्ते एत-दुक्त्वावे, हाबु हाबु इत्यहोअर्थकेन शब्देन वीप्सया आश्चर्यमुक्त्वा,

स एकः स य एवंविदिति साधनस्यानन्दमयमात्मानम्रुपसं-क्रम्येति फलं श्रुतप्।

तत्र सिवतिर निद्यमानस्यात्रहात्वे फलं नोपपद्यत इति विचारारम्भः। तत्र हिरण्मयशब्दो विकारवाची । केशनला-ह्यश्चोच्यन्ते द्यारिधमीः। स्ट्रता वा एषा त्वगमेध्या यत् केश-श्मिश्चिति द्यारीरमन्त्रश नोपपद्यते।परिच्छेदश्चाधिदैविकादि-वचनं च बाधकम्।

अहमन्नमित्यादिना सर्वात्मभावं ब्रह्मभावं चाह। तेनैतज्ज्ञानमक्षर-सायुज्ये परब्रह्मसायुज्ये च फलोपधानायावश्यकमित्येतस्य कथ-नम् । नच भवत्वेचं, तथाप्यस्य विचारे किं बीजामिति वाच्यम्। तत्त्वेच भयं विदुषोऽमन्वानस्येत्यनेन मननाभावे भयस्योक्ततया त-दापत्तेरेव बीजत्वादित्याशयेनाहुः \* तत्र स्वितरीत्यादि \* तथा-चास्य हेतुतागर्भः प्रसङ्गोऽत्र सङ्गितिरित्यर्थः । किञ्चायं जन्मादिस् जस्थविचारः सर्वस्याग्रिमविचारस्य मूलम् । तत्राग्रे, फलमत <sup>उप-</sup> पत्तेरित्यनेन सर्वफलदाता भगवानेवेति वक्तव्यम् । ततोऽश्रे चतुर्थे ऽध्याये निषेधमुखेन प्रतीकोपासना, विधिमुखेनाङ्गापासनाश्चादि<sup>-</sup> त्यादिमतिस्त्रे वक्तव्यास्तव मतान्तरोक्तरीत्या प्रतीकोपासनानाम-ब्रह्मपरत्वेऽपि तद्वाक्योक्तफलिसिद्धिस्तद्नतः स्थाद् ब्रह्मण एवेति शा-पनायाङ्गोपासनानां ब्रह्मपरत्वे तदुक्तमवान्तरफळं तत्कतुत्वरूपं मुन ख्यं फलं च भगवत एवेति ज्ञापनाय चाप्येतद् बोध्यम्। तेनान्तः पदः घटितेषु वाक्यान्तरेषु सत्स्वप्येतस्यैव विषयवाक्यत्वेनोदाहरणे Sप्येतदेव बीजिमिति बोध्यम् । पूर्वपक्षमादुः \* तत्रेत्यादि \* । \* विन कारवाचीति \* द्वचन्त्वाद् विकारार्थकप्रत्ययवान् । \* नोपपद्यते इति \* मृतत्वक्सम्बन्धो नोपपद्यते। \* परिच्छेदश्चेत्यादि \* अन्तराः SSदित्य इत्यनेनोक्तस्तदन्तर्वार्तित्वकृतः परिच्छेद इत्यधिदैवतमित्यने नोक्तमाधिदैविकवचनम् । आध्यात्मिकस्तु यः प्रोक्तः सोऽसावेवा-धिदैविक इति स्मृती तस्याध्यात्मिकाभेदकथनाद्याध्यात्मिकस्य च

अतः सर्वथा तच्छरीरिमिति मन्तव्यम । चाश्चषत्त्राश्च । इन्द्रियवत्त्रञ्च श्रुपते । यथा कप्यासं पुण्डरीकमेवमक्षिणी त-स्थित । कपेरास आसनम् । भारक्तं तस्यासनं भनतीति । भ्रासम्यत्वस्यता च । भ्रतो दहेन्द्रिययोर्विद्यमानत्त्राज्जीवः कश्चि-द्यिकारी सूर्यमण्डलस्य इति गम्यते । फलं तत्सायुज्यद्वारेति । अथोच्येत, एव सर्वेभ्यः पाप्पभ्य उदित इति । भ्रपहतपाप्प-त्वाद्धिर्मश्रवणात् । पूर्वदोषस्यापि विद्यमानत्त्राद्ध ब्रह्मण एव केन चिन्निमित्तेन श्ररीरपरिग्रह इति । तस्य च श्ररीरस्य

जीवत्वात् तद्वचनमपि ब्रह्मत्त्रबाधकमित्यर्थः। \* आदिपदं, य एषी-ऽन्तरक्षिणीति, अथाध्यात्ममित्यादिनोक्तानामक्षिपुरुषधर्माणां संप्रहा*•* य । अक्षिपुरुषविचारोऽपि, स यश्चायं पुरुष इति श्रुत्यर्थनिर्णयायेति बाध्यम्। \*मन्तव्यमिति \* उक्तहेतुभिर्निश्चेयम्। एवं देहत्वसाधनेन देहित्वं साधयित्वेन्द्रियवत्वं साधयति \* इन्द्रियेत्यादि \*। \* क-प्यासमिति \* उपवेशनार्थकस्यास्तेः करगो घञ् । कपेर्मर्कटस्यास-नमधोभाग इव कप्यासम् । उपमावाचकपदलोपाल्छप्तोपमा । तेन रूपकातिशयोक्तिः । ननु यदि स जीवः स्यात् तदा तैसिरीये परि-करान्तानामुपासनानामनन्तरं, स यश्चायमिति वाक्यं नोच्येत। तथा बृहन्नारायणीये, आदित्यो वा एष एतन्मण्डलं तपतीत्यज्ञवाके त्रयीविद्यात्मकत्वमुक्त्वा, आदित्यो वै तेज ओजो वलमिति तद्ग्रि-मानुवाके ब्रह्मणः सायुज्यर सलोकतामाप्तोतीति फलं नोच्येतेति शङ्कायामाह \* फलमित्यादि \* आनन्दमयोपसंक्रमणरूपं फलं ख-स्याधिकारिसायुज्यद्वारा भवतीत्यंतदर्थे तदनन्तरमुज्यते । आदि-ेत्यो वै तेज इत्यतापि ब्रह्मणः सायुज्यमित्यायु<del>ष</del>त्वा, पतासामेव दे-वतानार सायुज्यर सार्धितार समानलोकतामाप्नोति य एवं वेदे-त्युच्यते । एवमधिष्ठातृदेवताशरीरकोटिः साधिता । ब्रह्मशरीरको-टिं साधयति \* अथोच्येतेत्यादि \* अनया श्रत्या असाधारणब्रह्म-धर्मश्रावणाद्यं ब्रह्मैवेत्युच्येतेत्यर्थः । तद् दूपयति अअपहतेत्याद् अ

कर्मजन्यत्वाभावादपहतपाष्पत्वादि सङ्गच्छते । सुवर्णशरीरत्वः मण्यलौकिकत्वाद् ब्रॅह्मण एव सङ्गच्छते । शरीरवदिन्द्रयस्यापि परिश्रहः । वर्णमात्रपरिश्रहान्नासभ्यता । स्थावरापेक्षया जङ्गमस्यो-त्कृष्टत्वाद स्थावरावयवोपमानवज्ञङ्गमावयवोपमानं स्थावरस्या पीति सर्वब्रह्मभावाय श्रुत्युक्तत्वाच्च । तस्माद् ब्रह्मण एवेदं शरीरिमत्येवं प्राप्ते, उच्यते ।

श्रन्तस्तद्धमेषिदेशात्॥

अन्तर्दश्यमानः परमात्मेत । कुतः । तेष्ठमीपदेशातः । तस्य अक्षणो धर्मा छित्तादिधर्मा छपिदश्यन्ते । स एष सर्वेभ्यः पाष्मभ्य छित्त इति । अयमाश्यः । ब्रह्म कार्रणं, जगत्कार्य-मिति स्थितम् । तत्र कार्यधर्मा यथा कारणे न गच्छिन्ति, । तथा कारणासाधारसधर्मा अपि कार्ये । तलापहतपाष्मत्शदयः कारणधर्मस्ते यत्र भवन्ति तद् ब्रह्मेसेवावगन्तव्यम् । बिल्छ-त्वात् कारराधर्मस्य । नामतुल्यतामात्रमुभयेपामिप धर्माणाम् । ते श्रुत्येकसमधिगम्याः । ब्रह्मणि लोके प्रमाणान्तरमिप प्रवर्तते । अतः सर्वरमादयो ब्रह्मिन्छा एव धर्माः । स्यूलत्वादयस्तु ये ब्रह्मिस निष्धयन्ते, अस्यूलादिवाक्येषु ते कार्यधर्माः । अस्रणो-

स्थावरस्येति \* पुण्डरीकस्य । एवमुपमाप्रयोजनं तु प्रहाप्रवेशेन
 सर्वस्य ब्रह्मभाववोधनम् । ब्रह्मदाशा इतिवत् । स्फुटमन्यत् ।

सूतं पिठत्वा समाद् श्रते \* अन्तरित्यादि \* ननु वाधकानां वहूनामुक्तत्वाद्ध मीपदेशमात्रेण कथं ब्रह्मत्वितश्चय इत्यतस्तद् ब्यु-त्यादयन्ति \* अयमाशय इत्यादि \* । \* स्थितमिति \* पूर्वाधिक-रणैनिणीतम् \* कार्यधर्मा इति \* कार्यासाधारणधर्माः । इष्टं चैतत्। न हि घटीया जलाहरणयोग्यत्वाद्यो मृत्पिण्डकपालादौ गच्छन्ति । न वा मृत्पिण्डादिसंस्थानविशेषा घटादौ । अथ यदि गच्छेयुस्तदा कार्यकारणयोवें स्थानविशेषा विष्ठा । कार्यकारणव्यवहारश्च भन्येत ।

रणीयानिसादिषु कारणधर्मा एव । अत एकोऽध्यसाधारणो धर्मो विद्यमानः शिष्टान् सन्दिग्धानिप ब्रह्मधर्मानेव गमयति । इममेव श्रुत्पिमायमङ्गीकृत्य सर्वत्र ब्रह्मवाक्यनिर्णयमाह सूत्र-कारः । तथाच श्रुतिव्यिक्तिस्थले तथैवावगन्तव्यम् । अनन्त-मित्यनन्तमूर्तिता च ब्रह्मणः मतिङ्गाता । मन्यथा गुहायां निहितमिति विरुद्धित । तस्माद साकारं ताह्यमेव ब्रह्म ।

अती ये असाधारणा धर्मास्तेऽन्यत्र न गच्छन्तीति नियतम् । तत्र प्रकृतवाक्ये, तस्योदिति नाम स एष सर्वेभ्यः पाप्मभ्य उदित इत्यने-नोकमपद्दतपाप्मत्वम् । तथा आदिपदेनाक्षिपुरुषवाक्ये सर्क् त-त्साम त्युक्धं तद्यं जस्तद् ब्रह्म तस्येतस्येतदेव कपं यद्मु-ष्य कपं यावमुष्य गेण्णो तो गेण्णो यन्नाम तन्नामेत्यनेनोक्तमृ-क्सामादिसार्वोत्म्यं यन्नाम तन्नामेत्यतिदिष्टनामनिर्वचनहेतुभूतमपन हतपाप्मत्वं च, य आत्मा अपहतपाप्मेतिश्रत्यन्तरे ब्रह्मासाधारणध-र्भत्वेन सिद्धम् । तथा, इदं सर्वे यद्यमात्मेतिश्रुत्यन्तरसिद्धं सार्वा-्हम्यं च कारणभूतब्रह्मासाधारणधर्मरूपं नान्यगामि तदत्रोपदिइयते। प्वमन्येऽपि श्रुत्यन्तरोका असाधारणा ब्रह्मधर्मा यत्र भवन्ति तद् ब्रह्मेत्येवावगन्तव्यम् । तेन सूत्रे अन्तःपदं स्थानान्तरस्याप्युपलक्षकं, में तु तावन्मात्रपर्यवसन्नमिति बोधितम् । नच केशनखादीनां कार्य-धर्माणामपि बोधनात कथं विनिगमनेति राङ्म्यम् । उपजीव्यत्वेन नित्यत्वेन च कारणधर्मस्य बिछिष्ठत्वात् । नचापहतपाप्मत्वं स्वाध्या-्ये मुख्यप्राणे चोच्यते, सार्वात्स्यं च चतुर्मुखादावतः कथमसाधा-रणत्वमिति राङ्क्यम् । यतो नामतुन्यतामात्रमुभयेषां धर्माणाम् । ्स्वाध्ययादी हापहतपापमत्वं पापराहित्यरूपं, स्वाध्यायो देवपवित्र-मिति य प्वंविदि पापं कामयत इति तत्र तत्र लिङ्गात । अत तु स-र्धकर्माञ्जन्राहित्यरूपम् । अनन्वितं ते भगवन् विचेष्टितं यदात्मना चरिस च कर्म नाञ्ज्यस इति श्रीभागवतवाक्यात्। एवं चतुर्मुखा-दिसार्वातम्यमपि साङ्कराम । अविशाय परं मत्तः, पताक्तवं यतो हि म इति द्वितीयस्कन्धे नारदं प्रति ब्रह्मवाक्यात् । अत उदीत्यादीना-

मेवं कारणभूतब्रह्मासाधारणधर्मत्वे सिद्धे तत्सहपठितानां हर्यत्व-हिरण्यरमश्रुत्वादीनामपि ब्रह्मधर्मत्वमेव वोध्यम् । यतस्ते श्रुत्येक-समधिगम्या ब्रह्मणि। लोंके तु तेषां गमकं प्रमाणान्तरमपि वर्तते। अत एतद्वत् सर्वकर्मा सर्वकामः सर्वगन्धः सर्वरस इत्यादिश्चत्यन्त-रोक्ताः सर्वरसादयोऽपि ब्रह्मनिष्ठा एव धर्मा बोध्याः। श्रुत्येकसम-विधगम्यत्वस्य तेष्वपि तौल्यात् । नचैवं सति स्थूलत्वादिप्राप्तः श-ङ्क्या । तेषां श्रुत्या निषिद्धामानत्वेन कार्यधर्मत्वात् । नच ब्रह्मणि वि-्रें द्वधर्माश्रयत्वस्याग्रे न्युत्पादनीयत्वाद्, आसीनो दूरं वजति, अणो-रणीयान् महतो महीयानित्यादिषु सहावस्थानविरुद्धकियाधर्मयो-रिव भावाभावविरुद्धस्थूलत्वतद्भावयोरि शक्यवचनत्वादेतेषां कारणधर्मत्वमेवास्त्वित शङ्क्यम्। इतः पूर्वं गार्ग्यो उपादानकारण-वोधनार्थं कार्याणां प्रकृततया याज्ञवल्क्येन कार्यविलक्षणकारण-वोधनार्थं कार्यधर्माणामेव निवेधात् । अन्यथा प्रकृतिविरोधापत्तेः । नचैवमनण्वित्यनेन निपिद्धस्याणुत्वस्य, स य एषोऽणिमेलादिषु श्रुयमाणस्य का गतिरिति राङ्ममः । तताणोरणीयानित्यादिषु तु, सप्त प्राणाः प्रभवन्तीत्यादिभिः कार्यस्यात्रे वक्ष्यमाणतया ततः पूर्वे श्रूय-माणानां कारणधर्मत्वेन तिद्धन्नत्वात् । ऐतदात्म्यमिदं सर्वे, महतो महीयानित्यादितद्विरुद्धधर्मसामानाधिकरण्यश्रावणेन तथा निश्च-यात् । एवमन्यत्रापि बोध्यम् । अत एकोऽप्यसाधारणधर्मो विद्यमा-नः शिष्टान् सन्दिग्धानपि धर्मान् ब्रह्मधर्मत्वेनैव गमयति । अन्यथाsन्यगामित्वेन तस्यासाधारण्यभङ्गप्रसङ्गात् । तथाच यत्र निपिद्ध-न्ते तत्र तद्नुरोधात् ते लौकिकाः कार्यधर्मा एव। यत्र च न निपंध-स्तत्रालीकिका ब्रह्मात्मकास्ते धर्मा, नेह नानास्तीतिश्रुत्यनुसारेणा-वगन्तव्याः। इमसेव श्रुत्यभिप्रायमङ्गीकृत्य सर्वेष्वधिकरणस्त्रेषु व्र-ह्मवाक्यनिर्णयमाह सूत्रकारः। अन्यथा, आदित्यान्तरक्ष्यन्तरित्येव-मधिकरणं विशिष्यात् । तथाचेदं सिद्धम्।यत्र निश्चिते कार्यत्वे तस्य कारणाभेदेन स्तुतिः क्रियते, यथेन्द्रप्रतर्वनसंवादादौ तत्र नेयं रीतिः। तद्व्यतिरिक्तस्थले त्वेवमेवावगन्तव्यमिति । नचैवं परि-च्छिन्ने चु नानास्थानेषु नानापरिमाणेन स्थितौ ब्रह्मणोऽनेकत्वापत्या, एकमेवाद्वितीयमित्यादिश्वतिविरोध इति शङ्क्यम् । यतः सत्यं धान-मनन्तं ब्रह्मेति लक्षणवाक्य एवानन्त इत्यनेन ब्रह्मण आनन्त्यकथने-

श्रह्मगाः शरीरिमिति तु सर्वथा श्रमङ्गतम् । सर्वकर्तुब्रह्मणः का वा श्रनुपपित्तः स्याद् येन स्वस्यापि श्रारीरं करुपयेत् । किन्तु लास्या व्यामोहनार्थमन्यथा भासयेत्रद्वतः ।

ऽनन्तमृर्तिता च प्रतिज्ञाता । नचात्र मानाभावः । निहितं गुहायामि-ति हृदयाकाद्यानिधानकथनस्यैव मानत्वात् । अन्यथा गुहायां, निहि-तिमति विरुद्ध्येत । अनन्तमूर्तित्वाभावे व्यापकतया सर्वस्य तदन्तः-स्थत्वात् । इदं च श्रुत्यन्तरेऽप्युक्तम् । यदेकमञ्यक्तमनन्तरूपं विश्वं पुराणं तमसः परस्ताद्विति । तस्माद् ब्रह्मगः एकत्वेन व्यापकृत्वे-ऽप्यनन्तमूर्तित्वात् साकारं वेदैकवेद्यत्वाद् यादशं यत्र स्थाने यद्वा-क्य उच्यते तादशं तत्र ब्रह्मेति मन्तव्यमिति सिद्धमित्पर्थः । एवम-धिष्ठातृदेवतापशं निराक्तत्य अत ब्रह्मैबोच्यत इति स्थापितम् । अतः प्रं साधकानुत्रहार्थे ब्रह्मण एव शरीरिगति पक्षं निराचक्षते \* ब्रह्म-णः शरीरमित्यादि \*। असङ्गतत्वे हेतुमाहः \* सर्वेकर्तुरित्यादि अयमर्थः । यदत्र शरीरमङ्गीकृतम् । तत् किं नित्यमुतानित्यम् । नाद्यः । अद्वितीयश्रुतिब्याकोपात् । सिच्चदानन्दादितिरिक्तवस्त्वभा-वस्य प्रागेवोपपादितत्वेन ब्रह्मात्मकताया प्वापाते शरीरत्वस्याश-क्यवचनत्वाच । अन्यथा पुरुषविधव्राह्मणोदितायाः, सोऽनुवीक्ष्य नान्यदात्मनोऽपद्यदित्यनुवीक्षाया विरोधापत्तेश्च । द्वितीयपक्षेऽपि तच्छुद्धसत्त्वातमुकं वा प्राकृतं वा मायिकं वाङ्गीकार्यम्। तत्र कर्त्रपे-क्षायां ब्रह्मण एव कर्तृत्वं च वाच्यम् । तत्नान्यानपेक्षतया सर्वकर्तुर्व-ह्मणः का वा अनुपपत्तिः स्याद् येन स्वस्यापि शरीरं कल्पयेत्। अतो मुलरूपे नास्त्येव रारीरम् । किन्तु स्वरूपमेव तदाकारम् । प्रा-ण्ह्रेव प्राणी भवति वदन् वागितिव्रु छरीरकार्य कुर्वे छिया ज्या-मोहनार्थे शरीवद्गासयेत्रटवत् । 'यथा मत्स्यादिरूपाणि धत्ते जह्या-द्यथा नटः । भूभारः क्षपितो येन जहीं तच्च क्छेवरमिति प्रथमस्क-न्धवाक्यात् । अतो यादशं प्रतीयते तादशं तद् ब्रह्मैव । येपां पुनर्न मोक्षाधिकारक्तेषां तच्छरीरवद्गासत इति निश्चयः। एतमेव निर्णय-

तस्माक् वेदातिरिक्तेऽप्युपपितपूर्वकं यत्र ब्रह्मधर्मस्तव् ब्रह्मित अन्तव्यम् । ब्रह्म तु वेदैकसमधिगुम्यं याद्यां वेदे मितिपाद्यते ताद्यमेवेद्यसंकृदवीचाम । अकृतेऽपि हिरण्यय इत्यत्र यका-रलोपश्छान्दसः । अतो न द्वयच् । हिरण्यशब्द श्रानन्दवा-ची । लोकेऽपि तस्यानन्दसाधकत्वात् । श्रतः केशादयोऽपि सर्वे श्रानन्दमया एव । तादशमेव ब्रह्मस्वरूपमिति मन्तव्यम् ।

अन्यश्रातिदिश्चन्ति । \* तस्मादित्यादि \*। नजु किमित्येवं निर्यन्धेन सर्वोकारं निकण्यते । निर्विशेषसेवोपासकानुत्रहाय मायया शरीर कर्ययतीत्येव कुतो न क्रव्यंते इत्याकाङ्कायामाहुः। 🕸 ब्रह्म वित्याः दि \* ननु भवत्वेवं, तथापि प्रकृते हिरणमय इत्यत्र विकारवाचिनो मयटः प्रयोगो, हिरण्मयशब्दस्य, दण्डिनायनसूत्रे निपातनाद्विकार-त्वसिद्धी कथं ब्रह्मत्वनिर्णय इस्यत आहुः। \* प्रकृतेऽपीत्यादि \* त्-थाच इयद्वेन विकारप्रत्ययास्वाकायं निपातः किन्त्वत्र छान्दस् यव यकारलोप इत्यर्थः । ननु पूर्वे स्वरूपलक्षणेविचारे ब्रह्मणः सत्य-ज्ञानानन्दक्रपत्वमेव सिद्धं, न हिरण्यक्रपत्वमिति हिरण्मयस्यावि-कारत्वेऽपि ब्रह्मत्वं वक्तुमशक्यमतः श्र्रीरत्वमेवाङ्गीकार्यमिस्रत आहु: । शहिरणयशब्द इत्यादि \*। यद् यज्जनकं तत् तद्गुणकं, यद् यद्गुणकं तत् तदात्मकमिति व्याप्त्योः पूर्वे साधि्तत्वादंशानन्दसाः धकत्वेन स्तन्दाहमकत्वे विकारभूतस्य लोकिकस्यापि हिरण्यस्य सिखे कारणभूतस्याविकारस्यानन्दात्मकत्वे वाधकाभावीं किरग्य्यध्यं आन नन्द्धाची । अतः क्षेत्रसम्भुनखात्राक्षीणि, तत्सहभूता अनुका अन्येऽपि पुरुषावयवाः कप्यासग्रव्हेन वर्णान्तरस्थापिस् चितत्वात् ते न्तद्वर्णविशिष्टा अपि यदे आनन्द्मया प्रवेति पुरुषाकारं ब्रह्मस्वरूप-मेवेति मननीयम् । अन्यया, तस्वेवं भयं विदुषोऽमन्वानस्येत्युक्तस्य भयस्यापत्तेरित्यर्थः। नजु सूर्यान्तर्वर्ति न ब्रह्मणरीरमित्यसङ्गतम्। उप-'बुंहणविरीवात्। अग्निपुराणे, ध्येयः 'सदेति स्ठोके, हिरण्मंपवपुरिति

भत एव, 'ध्येयः सदा स्वित्ंभण्डंलमध्यवती नारायणः सर-सिजासनसन्निविष्टः। केर्यूरवान् मेकरकुष्ड्लवान् किरीटी हारी हिरण्मयवपुर्धतकङ्कचक्त' इत्यत्रापि वषुः स्वक्रपम्।

माया होषा मया स्रष्टा इत्यांदि भगवेदांक्यं, भगवन्मायया भगवन्तमन्यथा पश्चनतीत्याह । न तु भगवानेव मायिक इति । श्वरीरे सति जीवत्वेमेवति निश्चयः । अतो ब्रह्मधमरिपदेशाद

शरीरवाचकपदस्योक्तंत्वादित्यारोङ्कायामाद्यः । 🗱 अत् 'एवेत्यादि 🗯 । संयाचात्रापि वं सुंखं पुष्णातीति योगेन ब्रह्मैबोच्यते । अ्त एव स्मृत्यन्तरे 'ऑदिस्यमण्डलासीनं रुक्मामं पुरुषं परम् । च्यात्वा जपेन त्तदित्येतन्निष्कामो मुच्यते द्विजः । आदित्यमण्डलान्तःस्यं परं ब्रह्मा-धिदैवतम् । छन्दोनिवृत्स्याद्वायत्री मया दृष्टा सनातनी ' इति गाय-इया ध्येये सूर्यमण्डलान्त खे ब्रषु पदं नोच्यत इति न तेन शरीराङ्गी-कारः कर्ते शक्य इत्यर्थः। तन्यत्रं केवलस्त्रक्षपाङ्गीकारेऽन्यत्रापि स्त्रक्र-प्रमेव न्यायबलेन साधियतुं शक्ष्यम । तथा सति भाया द्येषा मया स्ष्टा यिन्मां पेईयिसि ने।रद । सर्वेभूतिगणैर्युक्तं न मां पेईयन्ति सूरये' इति विश्वकपास्त्रेनर्गरायणस्य यद्भारते वाषयं तस्य विरोधो दुर्वार इत्यत साहुः । \* मायेत्यादि \* । तथाचा स्मिन् वाक्येऽपि, यन्मां सर्वभूतगु-ग्रीर्युक्तं पर्यंसि प्रवा माया मया सृष्टिंति पदसम्बन्धान्नः विरोध दत्य-र्थः । ननु किमित्येवं निर्वन्धेन दारीरवंचा निराक्रियते । कर्माजन्य-स्यैच्छिकेशरीरस्याङ्गीकारेऽपि ब्रह्मत्वाक्षतेरित्याशङ्कायामाहुः। \* श-रीर इत्यादि 🗱। मास्तु क्रमजन्यत्वं शरीरम्य, तथापि शुद्धसत्त्वा-त्मकत्वं त्रिगुणात्मकत्वं वी तु सर्वेधाङ्गीकार्यम् । तेन सह सम्बन्ध-श्चाभिमान एव वाँच्यः । तथा सत्यभिमन्ता जीव इति तापनीये श्रावितस्य जीवलक्षणस्य तित्र सत्वाज्जीवत्वमेव । यदिच नियन्द-त्वं, तदाऽन्यस्याभिमानिनस्तनं सत्त्वाद् ब्रह्मश्ररीरत्वाभावः। यदिच सबन्धान्तरं, तदापि 'स पव वासुदेवोऽयं पुरुषः प्रोच्यते बुधैः । प्रकृतिस्पर्शराहित्यातः स्वातन्त्रयादः वैभवादपीति नारासिद्दवाक्यवि-

सूर्यमण्डलस्थः परमात्मेव ॥ १९ ॥

## भेदन्यपदेशाचान्यः ॥ २० ॥

इतोऽपि सूर्यमण्डलस्थः परमात्मा । भेद्रव्यपदेशात् । क् आदिसे तिष्ठनादिसादन्तरो यमादिसो न वेद् यस्यादित्यः शरीरं य आदित्यमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृत् इति श्रुत्यन्तरे आधिदैविकं सूर्यमण्डलाभिमानिभ्यां भेदेन नि-दिष्ठम् । यद्यपि तत्राकारो न श्रूयते, तथापि हिरण्मयवावयेनै-कवाक्यत्वात् सर्वत्र साकारमेव ब्रह्मेति मन्तव्यम् ।

अन्तर्गामित्राह्मणे चत्वारोऽथा उच्यन्ते । सर्वत्र तिष्ठं स्त-द्भैर्ने सम्बन्यते । सर्वमुक्तिपरिहाराय स्वधैमस्तक बद्धाते । स्वलीलासिद्धार्थं तच्छरीरमिति । तस्य नियमनं तदर्थमिति । चकाराद्धमा उच्यन्ते ।

रोध इति शरीराङ्गीकारे जीवत्वापत्तिरनिवार्येति तदभावाय निर्व-न्ध इत्यर्थः॥ १९॥

भेद्व्यपदेशाच्चान्यः ॥ ननु पूर्वस्त्रोक्तेक हेतुना सिद्धे 
प्रहारवे किमिति हेत्वन्तरोपन्यास इत्याकाङ्कायामाहः । \* यद्यपीत्यादि \*। तथाच समानप्रकरणोक्तधर्मान्तरत्यापि प्राप्यर्थे हेत्वन्तरमित्यर्थः । नन्वत्र भेद्व्यपदेशमात्रेण कथं परमात्मलाभ इत्यत 
आहुः \* अन्तर्यामीत्यादिं \*। \* तिदिनि \* सामान्ये तपुंमकम् । 
शिमानीत्यर्थः । अत हि जडावजीवाच्च भित्रत्वेनान्तर्यामी प्रतिपाद्यते । तत्र, य आदित्ये निष्ठन्नादित्यादन्तर इति जडमण्डलमाधारत्वेन निर्दिश्य ततोऽन्तरत्वकथनात् ततो भेदो द्योधितः ।
तेन तद्धर्मैर्न सम्बद्धत इति वोधितम्। तत्त आदित्यादन्तरत्वं तद्दभिमानिनो जीवस्याप्यसीति नतोऽपि भेदवोधनाय, यमादित्यो न
वेदेति तद्भिमान्यद्येयत्वकथनेनाभिमानिधर्मैर्न सम्बध्यत इत्याह ।

तरेपाद सर्वविलक्षणत्त्रादन्य एव, नाभिमानी । उपचार-च्याद्यस्पर्धमन्यपदेनोपसंहारः।

तथा यद्यभिमानी तं जानीयानुमुक्तः स्यात् । अतस्तदभौवाय ३वा-साधारणैक्कीनापहतपाष्मत्वादिभिर्धमैः कर्तृभिस्तद् आधारभूतम् अ-भिमानि वस्तु न बष्यते, न व्याप्यते । यदादित्यगतं तेजी जगद्धा-सयतेऽखिलम्। सैषा त्रय्येव विद्या तपतीति समृतिश्रुत्युक्तधर्मर्म-ण्डल एव ब्याप्यते, नाभिमानीति स न मुच्यते । यद्वा दिवादि-भ्वादिवदाकृतिगणः । तेन श्लीयते मृग्यतीत्यादिवद् बध्यत इत्यपि कर्तरि प्रयोगः। तथा सति स्वधमैस्तमभिमानिनं न व्याप्नोतीत्यर्थः। तात्पर्यं तूमयथापि समानम् । तेन ततोऽपि भेदः । एवमुभयाद्भेदे सिद्धे ऽपि तत्र स्थितेः किं प्रयोजनामित्याकाङ्कायां, यस्यादित्यः शरी-रमित्याह । तत्र जगद्भासनं दिग्विभागो धर्मप्रवृत्तिरित्यादिकपा **९**वस्पैव लीला तत्सिद्धार्थं तन्मण्डलं शरीरं, न त्वधिष्ठानार्थम् । तेन जीवतुरुयता वारिता । एवं, गामाविद्य च भूतानि धारयाम्य-हमोजसेत्यादिष्वपि भगवल्लीलात्वं घोध्यम् । तेन पृथिव्यादिका-र्थस्यापि लीलात्वं, तेषां लीलाशरीरत्वं च झातं भवति। ग्ररी-रस्य ताह्यात्वे गमकमाह। य आदित्यमन्तरो यमयतीति। अता-दित्यपदं मग्डलामिमानिनोः संप्राहकम् । तथाच \* तस्यादित्यादे-र्नियमनं, \* तद्र्धे ताहरालीलार्थम् । तं यदि, भीषास्मादित्याद्यक्त-'रीत्या न नियमयेत्तदा सा सा लीला न सिद्धोदिंति । अक्ष पुनरप्य-इति पद्म, अन्तरं करोतीत्यन्तरयति, अन्तरयती-त्यन्तर इति सर्वान्तः स्थापकत्ववीधनार्थम् । पवमेने रो ८र्था उच्यन्ते । सूत्रे तु चकारात् पूर्वसूत्रोक्ता धर्माः समुचीयन्ते । तेन हेतुभेदेऽपि साध्यक्याश्चाधिकरणभेदः एवञ्च श्रुतिं सुत्रं च व्याख्याय सिद्धमाहुः । तस्मादित्यादि । तथाच भेदन्यपरेशात् सर्वविलक्षगात्वेन न्यपरेशादादित्यान्तवर्ती परमात्मा अन्य एव, नामिमानीत्यर्थः । नन्वतान्य इत्यस्य साध्यत्वेन निर्देशा-दिदमधिकरणान्तरमेवास्त्वित चेत्तत्राहुः \* उपचारेत्यादि \* त-थाच, नतरोऽनुपपत्तेरित्यादिना पूर्वाधिकरणं निषेधमुखेन विचारितं यथोपचारनिवृत्त्वर्षे तथेदमन्यपदेनोपसंहतमिति तस्रेवात्रापि नाधि-

ज्ञसत्वे सिद्धे द्वानं वा, उपासना वेति, नास्मित्सद्धान्ते कश्चन विशेषः । कारणे कार्यधर्मारोपस्त्वेयुक्तं प्रव । कार्ये प्रनः कारणपूर्माविकरणत्वेनोपासना अभेदात् फळायेति सर्वत्र हेपः बस्यितिः ॥ २० ॥

करणमेद इस्पर्यः। ननु, उद्ति ह नै सर्वेश्यः पाप्तश्यो य एवं षेदेसकेनोपासनाक्षयनात् तस्याश्च वाची धेनुत्ववदारोपिताकारेणा-पि सिद्धेः किमर्थमयमात्रह इत्यत आहुः \* ब्रह्मत्व इत्यादि \* तथा-च भवतूपासना, तथापि पूर्वस्वोक्त धर्में स्तर इहात्वे सिझे तदाकी-रसाकारिपतत्वमप्यनुपपत्यमावात् सिद्धमेवेति वेदनस्य शानत्वमुपा-सनात्वं वास्तु, मनोन्यापारत्वस्योभयत्र तौल्यादतस्तत्र नास्मित्सद्भा-न्ते कश्चिदांत्रह इत्यर्थः । नन्वतस्मिलदर्भानारोप्य तत्त्वेन चिन्तन-मुपासना, तस्य तस्वेन निश्चयो ज्ञानमिति स्वरूपभेदाद कुतो न वि-द्येष इत्यत साहुः \* फारण इत्यादि \* अस्त्वयं विधेषस्तथापि हीने उत्कृष्टधर्मारोपस्य लोके कार्यसाधकत्वस्य विपरीते वैपरीत्यस्य च द-श्चेनात कारणे यः कार्यधर्मारोपः स तु हीनत्वापादकत्वेन कार्यासा-धकत्वादयुक्त एव । वेदे हि सर्वत्राई ब्रह्मत्यादी कार्यागताना-मुर्त्पत्तिश्वितप्रलयकर्वृत्वादीनामारोपेणापासनाद फलप्राप्तिः श्रूयते। त्तत्र हेतुः कार्यस्य कारणासेदः पव । सर्वत्र तथा दर्शनात् । कारणस्य कार्याभेदस्तु प्रत्यक्षाच्छास्त्राच्च विरुद्धः । यत्र पुनः सर्वधा भेदो यथा वाग्धेन्वोत्तत्रापि हाद्यापेक्षयार्थस्योत्कृष्टत्वम् । शब्दशेषित्वाद-र्थस्य। अतो ज्ञानोपासनग्रोविंदोपसन्तेऽपि यथैकदेशिभिः सीक्षि यते तथा नास्तीति फलजनकत्वांशे विशेषाभावकथनं, तश्रोपपन्न-मेवेत्पर्थः।

माध्वास्तु, 'पूर्वाधिकरणविषयवाक्येषु, अहरयेऽनातम्येऽनिरुक्त । तच्चाहरयत्वम, अन्तः प्रविष्टं कर्तारमेतम् अन्तक्षन्द्रमपि नमसा चरन्तं सहैव सन्तं न विज्ञानन्ति देवा इत्यत्रान्तः स्यस्य कस्य चिदुच्यते । तद्ये च, इन्द्रो राजा जगतो य ईशे इति । सप्त गुञ्जन्ति, रथमेकचर्जः त्वष्टारः रूपाणि विकुर्वतमित्यादिभिरन्ये प्रती- यन्ते। अतः को वाऽजन्द्रमय इति, सन्देहे, इन्द्रो राजेत्यादि वर्षः

**ई**वतावाचकश्रुत्या, सप्त युञ्जन्तीत्यादित्यिलङ्गा**च क**श्चिद्देवताजी-वृविशेष एव तत्र युक्तः । श्रुंतेः सर्वोपेक्षया प्रबलात्वाज्जगतो य ईश इत्यादियोगस्यापि तदुपोद्वलकस्य तत्र दर्शनाच्चेतिं प्राप्त इदं स्त्रह्यं प्रववृते ॥ अन्तस्तद्धर्मोपदेशात् ॥ भेदव्यपदेशावचान्यः॥ इति। अन्तः श्रूयमाणो विष्णुरेव । कुतः । 'अन्तःसमुद्रे मनसा चेरन्तं ब्रह्मान्वविन्दइशहोतारमणे । समुद्रे अन्तः कवयो विचक्षते। म-रीचीनौ पदमिच्छन्ति वेधसः। यस्याण्डकोराः शुष्ममाहुः प्राणमु-व्यम्' इत्यादि तद्धर्मीपदेशात् । श्रुत्यर्थस्तु समुद्रे अन्तरर्णे अन्तर्जेले मनसा चरन्तं यथेष्टं विहरन्तं दशहोतारं, हुदानादनयोः, दशेन्द्रि-यविषयदातारं ब्रह्मा अन्वविन्दद् व्यजानादिति तथा । मरीचीनां जीवानां पदमाश्रयभूतं वेधसः भूतभाविनो ब्रह्माण इच्छन्तीति । अण्डकोगं ब्रह्माण्डं यस्य शुष्मं वीर्यमाहुरिति । अत्र समुद्रशायित्व-ब्रह्माण्डवीर्यत्वादीनामन्तःप्रविष्टनिष्ठतयोपदिष्टानां लिङ्गानां विष्णवे-कनिष्ठत्वादन्तःप्रविष्टः कर्ता विष्णुरेवेति । प्रलयार्णवशायित्वब्रह्मा-ण्डवीर्यत्वयोः कथं विष्णुलिङ्गत्विमस्याकाङ्कायाम्, आपो नारा इति ध्यासंस्मृतियाम्यं, चतुर्वेदशिखाश्चितिश्चोपन्यस्ता । नतु तस्यन्द्राद्य-भिन्नत्वं तर्श्वस्वितिशङ्कायां द्वितीयस्त्रे, 'इन्द्रस्यात्मा निहितः प-श्चहोता । वायोरात्मानं कवयो निचिक्युः । अन्तरादित्ये मनसा चरन्तं देवाना इद्यं ध्रह्मान्वविन्ददित्यादिष्वेषस्यैव सर्वदेवान्त-र्घार्तित्वकथनेन यथेष्टचारितयान्तर्यामित्ववोधनेनेन्द्रादिश्यस्तस्य मे-इब्यपदेशात् सोऽन्य एव तेश्य इति वद्नित।

रेशक्तु छान्दोग्यश्रुतिमेव विषयवाक्यत्वेनोपन्यस्य साधकानुप्रहार्य तत्र हिरण्मयं किमिप क्ष्यं समास्थाय स्वितृमग्डलेऽधिवसित । तत्र त्रिलोचननीलकण्डादिविशिष्टम । न चाक्षिणी शति हिघचनिषरोधः । तस्य पुण्डरीकोपमाबोधनार्थत्वात् । तृतीयस्य नेत्रस्य मुकुलितत्वेन तत्र पुग्डरीकोपमाया अभावात् । नचैतावता तृतीयाभावः श्रद्धाः । यथाद्दि कश्चित् त्रिपुतं ब्राह्मणमुद्दिश्योच्यते,
द्वावस्य पुत्राविभक्षणे । न तावता तृतीयाभाव आयाति । किन्तूपमाभाव एव । तथातापि शक्यवचनत्वात् । ध्येयः सदेति वाक्यन्तु
लौकिकानां भाक्तमेव । नापि पुण्डरीकाक्षत्विलङ्गेन विष्णुः शङ्काः।
कृमलनेत्रत्वस्य लौकिकसाधारणत्वेन लिङ्गत्वाभावात् । नचास्मित्र

हिरण्मयपुरुषवाक्ये शिवासाधारणलिङ्गादर्शनात् कथं शिवाकाः रिनश्चय इति श्रङ्काम् । अस्य वाक्यस्य सन्दिग्धत्वेनासन्दिग्धेन वाक्यान्तरेणैनदर्थस्य निर्णेयत्वात् । तेतिरीयागां महोपनिषदि, आदित्यो वा एव एनन्मग्डलं तपतीत्यनुवाके, य एपान्तरादित्ये हिर-रामयः पुरुष इलादिल्यान्तर्यामिणमभिधाय तद्यिमानुवाके, आदि-त्यों वै तेज इत्यादिनाऽऽदित्यरूपस्य विभूतिमभिधाय एव पुरुप एप भूनानामधिपतिरिति भूतपतित्वेन तं निर्दिश्य तदग्रिमानुवाकेषु, सर्वी वै रुद्र इत्यादिषु, हिरगयवाहवे अभ्विकापतय उमापतय इत्युप-संहारेण तत्र शिवाकारनिर्णयात । अन्तर्यामिब्राह्मणे, एष त आत्मार Sन्तर्यास्यमृत इति कथनाच्च । जावालोपनिषदि, एतानि ह वा अमृतस्य नामधेयानीति शतरुद्रियप्रशंसाधाक्येन अमृतपदस्य शि-वपरतानिणैयादत आदित्यान्तर्वती त्रिलोचननीलकण्डादिशरीर्वा-नित्याह । तन्मन्दम् । द्यारीरपक्षस्य प्रागेव दूषितत्वातः । आकारं-Sष्यक्षिद्वित्वस्य पुण्डरीकोपमाबोधनार्थत्वं तदा स्याद्यदि नीलग्री-वादिकं विलोचनत्वसाधकमस्मिन् वाषये एति विराधकवाष्यान्तरे वा स्वात् । भूतानामधिपितिरित्यस्य तु न निर्णायकत्वम् । भूतप-दस्य, क्षरः सर्वाणि भूतानि, पादोऽस्य विश्वा भूतानीतिवत प्राणि-मात्रवाचकत्वेन प्रेतवाचकत्वामावात्र नीलग्रीवादिकपविल्कात्वम्। तस्य प्रेतमातवाचकत्वे च परिच्छिनेश्वर्यवोधकत्वेन परमेश्वर्य-विघटकतया तस्यालिङ्गत्वमेवेत्युभयथापि तदगमकत्वात् । सर्वो वै रुद्र इत्यादीनां तु नैतद्राक्यशेषत्वम् । आदिस्यो वै तेज इत्यनुवा-काम्ते, इत्युपनिषदित्यनेन विद्यासमाप्तिवोधनात् । एवममृतपद-स्यापि न निर्णायकत्वम् । शतरुद्रियस्याऽमृतनामत्त्रेऽप्यमृतपदस्य शिवनामत्वाभावात् । इदं यथा तथा प्रहस्ताख्ये वादे निपुणतरः मुपपादितमिति नेह प्रपञ्चचते । यत्पुनध्येयः सदेलस्य लौकिकः वाक्यत्वमुक्तं, तत्त्वग्निपुराणादर्शनादेवेति । गायत्र्यां तु भर्ग रति पदं सान्तम । द्वितीयपादे चास्यान्वयो मैत्रायणीयोपनिपदि सिद्धः। तथा, 'रविमध्ये खितः सोमः सोममध्ये द्वतादानः। व-न्हिमहये स्थितं सत्यं सत्यस्यान्तः स्थितोऽच्युत इति तन्नेव मन्त्रः । योगियाज्ञवल्क्येऽण्येताहरामेच वाक्यम् । ताञ्यामापि सर्वान्तरच्युत , पवोक्तो, ध्येयत्वेन च भगवानेवाहत इत्यतोऽपि द्येवमतमसङ्गतम-

षेति दिक्।

विद्वानेन्द्रभिक्षुस्तु कारवषष्ठाध्यायस्थं, 'स वा एव महानज आत्मा योऽयं विश्वानमयः प्राणेषु । य एषोऽन्तर्हृद्य आकाशस्तः स्मिन् शेते। सर्वेत्य वशी सर्वेस्येशानः सर्वेस्याधिपतिः सर्वेमिदं प्रशास्ति। स न साधुना कर्मणा भूयान्नो एवासाधुना कनीयान्' इति वाक्यं विषयत्वेनोपन्यस्य, तत्र कि जीवविशेष उच्यतें, उत परमेश्वर इति सन्देहं विज्ञानमयशब्दस्य योगक्रद्धिश्यामात्मसामा-न्यवाचित्वाउजाग्रदाद्यवस्थामिजीवस्यैव प्रकान्तत्वाउजीव प्रवेति प्राप्ते । अन्तः परब्रह्मैव भवितुमईति । कुनः । तद्धमीपदेशात् । सर्वे-वशित्वशुभाशुभक्षमेफलाभागित्वसर्वाधिपतित्वादीनां परमेश्वरध-र्माणामुप्देशातः । नचैते धर्माः सिद्धेः पूर्व जीवेषु सम्भवन्ति । सत्कर्मणैव पदप्राप्तेश्चेत्यादियुक्तिभिर्देतुं साधियत्वा, न केवळं धर्मव्यपदेशादेवान्तःस्थो विज्ञानमयो जीवध्दन्यः परमेश्वरः। किन्तु, भेद्व्यपदेशाच्चान्यः । भेद्व्यपदेशश्च यथात्रैव वाक्य-द्वीषे । येषां नोऽयमात्मा, आत्मन्येवात्मानं पश्यतीति । खाधा-राधेयभावस्य भेदतन्त्रत्यादित्यायुक्त्वाह । 'आधुनिकास्तु, य एषोऽन्तरादिस्ये हिरगमय इति छान्द्रोग्यवाक्यं विषयतपा वर्णय-न्ति । तन्न । पाष्मभ्य उदित इत्यनेनोक्तस्य पाष्मभ्य उद्यस्य पापना-द्याक्रपतया ब्रह्मधर्मत्वाभावात् । धर्मान्तरस्य चात्रानुकत्वात् । प्रत्युत त्रेनैव लिङ्गेन चन्द्र्नक्षत्रादिदेवताप्र**करणमठिनतया च देवताविद्येषा**-वधारणाच । नचादिखस्यान्तरिति भेदनिर्देशानुपपत्तिरिति वाच्य-म् । आदित्यस्यान्तरपि आदित्यभिन्नस्य हिरण्यगर्भादेः स्मारणात् । 'ब्रह्मादीनां परं धाम त्रयाणामपि संस्मृतम् । वेदमृर्तिधरः पूपा पृज्ञ-नीयः प्रयत्नत इति मात्स्यादिषु हिरण्मयशब्दाद्धिरण्यगर्भ एवात्रो-पास्यत्वेन गम्यते । किञ्च, ध्ययः सदेतिरूपयाः श्रुतिसमृत्योनीराय-णाख्यहिरण्मयस्य सूर्यमण्डल उपासर्नासिद्धेस्तदेकवाक्यतया हिर-ण्यइमश्रुरित्यादिश्चनेरपि नारायणपरत्वमेव, न परमेश्वरपरत्वम्। अपिच । यस्मिन् वाक्ये रूपसंस्थानादिकं श्रूयतेः तत्र तःच्द्रेवतापरि-म्रह एवौत्सर्गिकः । असाधारण्यात् । ब्रह्मणश्च स्वतो नीह्रपताया, अ-क्रववदेव हि तत्प्रधानःवादित्यत्र वस्यमाणस्वात्. । कचित्तु प्रकरणा-दिवलाइंवादीन् विहाय देवादिकपैरेवाकप ईश्वर उपास्य इष्यंत । तचेह तथा वलवत् प्रकरणादिकमित । अन्यथा देवतोपासनमात्री-च्छेद्रापत्तेः । सर्ववैव ब्रह्मोपासनसम्मवात् । लीलाविब्रहोऽपि वि-प्यविदेदेवतानामेव स्वस्याधिकारसम्पादनार्थः । न त्वीश्वरस्य । अप्राच्यो समनाः सुन्नः अक्षरात् परनः परः, न तस्य कार्य करतां च विद्यत इत्यादिश्वतीनां सङ्घोचे प्रमाणाभावात् । तदुक्तं विष्णुपुराणे । स देवोऽन्यशरीराणि समाविश्य जगत्स्थितिम् । करोति सर्वभूतानां नाशं चान्ते लगत्पतिरिति ।

तत्र विषयवाक्यव्याख्यानादिकं हु न दुष्टम् । तथाध्येतस्य विषयवाक्यत्वेऽधिकरणस्य पूर्वाधिकरणेन सह न स्कुटा सङ्गति-रिति बोद्यम् । यत्पुनङ्कान्झेन्यवाक्यसस्यालिङ्गत्वादिकमुक्तं, तः त्ववुद्ध्वैव । अत पाप्तभ्य उदयस्य सर्वकर्राञ्चनराहित्यद्भपस्य विन विस्तितः वादिति प्रागेवोक्तमः। नच पाप्पश्चस्य पापे शक्तवातः तन उद्यस्य पापनाशक्रपत्वमेव युक्तं, न यावत्कर्माञ्जनराहित्यक्रपत्विमाति वाच्यम् । 'स्रे स्वेऽधिसारे या निष्ठा स गुणः परिकीतितः । कर्मणां जात्यशुद्धानामनेन नियमः इतं इति विधिप्रतिपेष्ठयोव्यंवहारनिय-मार्थत्ववोधके बाक्ये कर्ममात्रस्य जात्यशुद्धत्वक्षेश्नेन तद्भने पुण्य-द्धपेऽध्यद्यचिशावलस्य दुरपोहत्वेन सर्वस्येव पाष्मद्भपत्वात् । अन्य-था पुण्यफलस्यापि सुमुक्ष्र्यादेयताद्यापत्तेः । अतो धर्मान्तरानुकाः विषे न वाक्यस्य जीवपरत्वं शक्यग्रह्म । आदिलान्तस्तु न हिरण्य-गर्सादिः। मात्स्ये परं धामोदिश्य तस्य पूपत्वक्यनेन तत्र परब्रहण एवाभिन्नेतत्विनिश्चयात् । ध्येयः सदेति वाक्येऽपि परमेश्वरः एवोच्य-हे । 'नारायणः शिवो विष्णुः शङ्करः परमेश्वरः । पतैस्तु नामभि-ब्रेह्म परं प्रोक्तं सनातनम् इति वाराहपुरणाइक्येन तस्य ब्रह्मनाम-त्वात्। नीक्षपेश्वरवादस्येक्षत्यधिकरणव्याख्यान एव निरस्तत्वात्। नचेवं, यो देवानां नामधा एक एव, एकं सिंह्या वहुधा वद्नतीत्या-दिश्रुत्या, हृज्यकव्यभुगेकस्त्वं पितृदेवस्कपधृगित्यादिसमृत्या च स-वेत्र त्रह्मोपास्ना्याः शक्यवचनत्वेन देवतासात्रोपासनोच्छेद इति श्रुक्यम् । ज्ञानपूर्वकोपासकान् प्रति तस्येष्टत्वात् । अज्ञान् प्रति तु त-द्भावात् । येऽप्यन्यदेवतामका इलादिभगवद्गीतावाक्यसन्दर्भेण तथा निश्चयात्। स्वरूपे वित्रहस्तु नास्त्येव। आकारस्तु स्वरूपातम-सक्तवपेत्यसङ्बुक्तमुपपादितं च । तेनाप्राणो हामनाः शुम्र इत्यादि

## आकांशस्तिहिङ्गात् ॥ २१ ॥

अस्य स्रोकस्य का गतिरियाकाश इति होवाच। सर्वाणि हवा इमानि भूतान्याकाशादेव समुत्यद्यन्ते। भ्राकाशं भत्यस्तं यन्ति। आकाशो होवैभ्यो ज्यायानाकाशः परायणामिति। तत्र संशयः। भूताकाशो, ब्रह्म वेति । ननु कथमत्र सन्देहः। आकाशव्योमशब्दा ब्रह्मण्येव मयुज्यन्ते ब्रह्ममकरणे। कार्यनि-रूपणे तु महाभूतवचनः। यथा, भाकाश आनन्दो न स्याद, परमे व्योमन् मतिष्ठितेत्यादि। भात्मन आकाशः सम्भूत इति

श्रुतीनां न विरोधः । अक्ष्पन्नदेषेति सुन्ने तु क्ष्पविद्धिन्नमेषोच्यते, न तु क्ष्परिहतम । नञः पर्युदासार्थत्वात् । अन्यथा त्वक्षपिसेखेतावतापि क्ष्पामाववोधनिसिद्धेमंतु व्वैयर्थ्यस्य दुर्वारत्वात् । अतो, न तस्य कार्ये करणं चेत्यत्र सङ्कोच एतदेव सुतं प्रमाणिमत्यसङ्कोच एव प्रमाणा-भावः । श्रुतयस्तुका वक्ष्यत्ते च । उक्तं विष्णुपुराणवाद्यं त्ववान्तर-ध्यितिनाश्चविषयकं, न तु महाकार्यविषयकम् । श्रुरीराणीति बहुवच-नेन तथा निश्चयात् । अत कृतं भिक्षावयम्यदशायामेवावादीदिति दिक् । अतो यत्रासाधारणधर्मापदेशोऽभिमान्यादिभेदव्यपदेशो वा तत्र क्ष्पोक्ताव्रक्तो वा प्रं ब्रह्मवाभिधीयत इति निश्चयः ॥ २०॥

#### इति षष्ठाधिकरणम्॥

आकायस्ति छङ्गात् ॥ छान्दोग्यप्रथमप्रपाठकस्थं विषयवाद्मयमुपन्यस्याधिकरणप्रयोजनं विचारयन्ति । ॥ निवस्यादि, विचार इत्यन्तम् ॥ तत्न कथंपदे गृहीतं प्रकारं विभजनते । ॥ आकाशेत्यादि ॥ यद्यपि लोकप्रसिद्धः प्रयोगप्राचुर्याच सन्देहः सम्भवति,
तथाप्यस्य वाक्यस्य प्रक्ररणावरुद्धत्वेन प्रकरणे चाकाशपदेन कारणमुक्त्वा कार्यानेकपणस्योपक्रान्तत्या प्रकरणादेवाकाशश्चर्यस्य
निर्णयसिद्धेराकाशः प्रकरणादिति सूत्रयितव्यम् । अथ प्रकरणापेक्षया लिङ्गस्य बलिष्ठत्वात् तेन निर्णानीपा तदा तु जनमादिसुत्रे
किङ्गस्य निर्द्धोरितत्वात् तेनैवैतद्वाक्यनिर्णयसिद्धेः सूत्रमेव न प्रणोः

कार्यनिक्षणम् । अनः प्रकरणादेव सन्दिग्धनिर्णये किमिति स्त्रारम्भः । जन्मादिलक्षणस्त्रेण चायमर्थो निर्णातः । अन्य-था ब्रह्मशब्देऽपि सन्देहः स्यात् । महाभूतवेदादिवाचकत्वात् । तस्मात् प्रकरणादेव परिज्ञानं भविष्यतीति चेत् । उच्यते । असन्दिग्धे प्रकरणे तथैव निर्णयः । इह पुनः प्रकरणमपि स-निद्यम् । अनो विचारः ।

श्रवान्तरविद्यायां पर्यवसितप्रकरणवदस्यापि प्रकरणस्य भूताकाश एव पर्यवसानमिति । छोकभाष्यन्यायेनाकाको भौ-तिक एवेति पूर्वपक्षस्तत्राह ।

तन्यम् । अथ जनमादिस्त्रे लक्षणस्यापरीक्षितस्वान्न लिङ्गता, तदां त्विदानी तस्याः सिद्धत्वादाकाशोः ब्रह्मलिङ्गादिखेनं प्रणेतव्यम् । न तु तिङ्कङ्गादिति पूर्वपक्षाशयः। प्रतिवचनाशयस्तु स्फुट एव। प्रक्तर-णस्य सन्दिग्धत्वं तु उपक्रमे उद्गीयोपासनस्योक्तत्वादत्र परोव-रीयोक्तपस्योत्क्रप्टस्य फलस्य फथनाच्च क्षेयम् । तेन विचारस्याव-इयकत्वमिति। अधिकरणसङ्गातेस्तु प्रसङ्गरूपा । पूर्वाधिकरगायोः प्रत्ययकृते सन्देहे वारितेऽत्र प्रकृतिकृतसन्देहस्य वारणीयत्वादिति। प्रयोजनमुक्त्वा पूर्वपक्षमाहुः। \* अवान्तरेत्यादि \*। तदा च यथा जानश्रुत्युपाख्यानं संवर्गविद्यायां पर्यवसितं तथास्यापि प्रकरणस्यं भूताकाश एव पर्यवमानम् । स्रोकेऽचगतसामर्थ्यः शब्दो वेदेऽपि वो-धक इति लोकमाष्यन्यायेनात भूताकाश्रप्रहणस्येव युक्तत्वात्। शु-तिलिङ्गवाक्यप्रकरणस्थानसमाख्यानां समवाये पारदौर्वस्यमर्थविष्रः कर्षादिति जैमिनिस्वात् । ब्रह्मग्रहणे तु लक्षणापत्तेः । वात्रकं विना तदादरस्यानुचितत्वान् । नचाकाञ्चाने, आकाशयतीति वा योगेन प्र-काशकं ब्रह्मोच्यतेऽतो न दोव इति वाच्यम् । कढचपेक्षया योगस्यापि दुर्वेलत्वात् । नच लिङ्गवोधकवाक्यासङ्गतिः । सर्वाणि इ वा इमानि भूतानीति सर्वेपदस्य च वाञ्वादिषु सङ्कोचात सुखेन सङ्गतेः। कि॰ ञ्चेह, इमानीति कथनादवान्तरभूतसम्बन्ध्यवकाशरूप पव स प्राह्यः। फलन्तु ताह्योपासनावलादेव भविष्यतीति पूर्वः पक्ष इसर्थः । सूत्रं

भाकाशस्ति हिल द्वाद् ॥ आकाशः परमित्मेत । कुतः । ति क्विद्वाद । श्विति क्विद्वाद । ति पामकत्वेन पूर्वतन्त्रविद्वादि गृह्यन्ते । क्विद्वं श्वितिसामध्यम् एकवाक्यता च सर्वासां ब्रह्म-श्विताम् । तत्र ब्रह्मेव जगत्कारणिमिति निःसिन्दिग्धेषु सिद्धम् । सर्वशब्दवाच्यत्वं ब्रह्मएयेव । तत्र वाक्यार्थापेक्षया पद्याधिस्य दुर्वलत्वाद् वाक्यार्थः सर्वगतित्वादिः । तद् वाक्यार्थान्यथाऽनुपपत्या आकाशपदार्थो ब्रह्मेति । सर्वशब्दवाच्यत्वाच्च न लक्षणा । मुख्यत्वाच्च । यावनमुख्यपरत्वं सम्भवति तावन्न कस्यापि वेदान्तस्यापरब्रह्मपरत्विमिति मर्यादा । तस्माद्, यदेष भाकाश भानन्दो न स्यादितिवद्त्राप्याकाशो ब्रह्मेवेति सि-द्वम् ॥ २१ ॥

पठित्वा समादधाना व्याचक्षते । \*आकाश इत्यादि \* । \*नियामक-स्वेनेति \*। अर्थविद्रोषनिर्णायकत्वेन । \* श्रुतिसामर्थ्यमिति \*। अ-न्यानपेक्षस्य दाव्यस्य स्वरसेनार्थवोधकत्वम् । \* पकवाक्यतेति \*। विभागे साकाङ्कत्वे सत्येकार्थप्रतिपादकता । सा च समन्वयद्गपा । उपपत्त्यात्मकं तात्पर्यनिर्णयिलङ्गम् । तेन \* तिलङ्गादित्यस्य भ्राति-सामर्थ्यात्तात्पर्यनिर्णयलिङ्गाब्चेत्यर्थः सिद्धाति । \* मुख्यत्वादिति \* मुख्यार्थत्वात् । तथाच, यतो वा इमानि भूतानि जायन्त इत्यादिषुनि-खिलजङजीवकारणत्वं ब्रह्मणि सिद्धम्।अत्रापि तदेव सर्वपदेन निखि-लान्युद्दिश्य, भूतपरेन च देहविशिष्टजीवतया महाभूततया च तानि जीवजर्डरूपेण निष्कृष्य तत्कारणत्वमाकाशे वोध्यते । तथा, एभ्य इ-त्यनेन पूर्वोक्तान्येव भूतानि परामृश्य ततो ज्यायस्त्वं च वोध्यते। तथा परमस्यानत्वरूपं परायणत्वं च । तद्यदि भूनाकाशो गृह्येत, तदा सर्वेपदार्थसङ्कोचेन सर्वेपदसामर्थ्यस्याद्धेवाघाद् भूतादीनां पदाना-मपि तद् वाध्येन । तश्चासङ्गतम् । एकपदानुरोधेनानेकपदार्थसङ्को-चात्मकस्य सामर्थ्ययाधस्यानुचितत्वादिति । किञ्च । सर्वे वेदा य-त्पद्मामनन्तीति, तं त्वौपनिषद्मिति च श्रुत्या सर्वस्य वेदस्य ब्र-

ह्यायेव तात्पर्यमिति सिद्धम् । तद्यदि निरङ्क्षशस्वैकारणत्वमस्मित् वाक्षये भूनाकाग्रस्योच्येत, तदार्थभेदाद् विभागे साकाङ्कत्वाभावाश्य सर्वासां श्रुनीनामेकवाक्यता ज्याह्न्येत । यद्यपि सर्वे वेदा इस्पत्रास-द्रुवितष्ट्रित्तना सर्वश्यद्धेन ब्रह्मीया सर्वश्यद्धवाज्यत्वं तत्तत्पदार्थक्य-तया सिद्धं, तथापि तत्र वेदे वाक्यार्थापेश्वया तदेकदेश्चमूतस्य पदा-र्थस्य दुर्वलत्वाद् वाक्ष्यार्थं पवादरणीयः । वाक्यार्थस्तु सर्वगतित्वा-दिः । गतिराश्रयः । प्रश्ने, शालावस्येनैतलोकगतेः पृष्टत्वेऽपि जैवलिना तदुपपादनार्थं सर्वभूतोत्पत्तिप्रलयाधारत्वं वंदता परायणपदेन सर्व-गतित्वं प्रतिपाद्यत हाते । तथा आदिपदेन सर्वज्यायस्त्वं परोवरीय-स्त्यमनन्तत्वं च । तत् \* तस्मात् कारणाद् वाक्यार्थान्ययानुपपत्ति-रूपयोपपत्यापि, आकाशपदस्य ब्रह्मण्येव तात्पर्यमित्यर्थः । \* सर्व-शब्दवाज्यत्वादिर्यन्यस्तृत्तानार्थः। एवमत्र श्रुतिसामध्यक्रपेण लिङ्गेन उपपत्तिक्रपेण तात्पर्यालिङ्गेन चेति द्विधा ज्वाख्यातसः।

अन्ये तु, ति हुङ्गादित्यस्य, ब्रह्मासाधारणधर्मादित्यर्थे वद्नि । के विच्चैवं सुचयन्ति । तन्मते ऽधिकरणवैयर्थ्यम् । तद्धर्मीपदेशाः धिकरणंनैव गतार्थत्वादिति ।

विद्यानिभेश्चस्तु, काण्वचतुर्थोध्याये सुषुतं जीवमुपकस्य पर् ट्यते, तदेषां प्राणानां विद्यानेन विद्यानमादाय य एपोऽन्तर्ह्द्य आकाशक्तिस्त्र होत इत्यादि । तत्र किं भूताकाशक्तिहेवता वा ब्रह्म वोच्यत इति संशयः । तद्वीजं तु उपक्रमोपसंहारयोर्ब्रह्मवाचकद्र-द्यात्मादिपदवन्मुख्यवाक्ये भूताकाशादिवाचकस्याकाशपदस्य अव-णम् । अन्यतरस्य गौगात्वे नियामकाभावस्त्रयाणामिषे स्वापाधार-त्वादविद्येषम्च । निर्णायस्तु, आकाशो ब्रह्मवेति । हेतुस्तु तिस्कुः ति लिङ्गानि तु, स यथोर्णनाभिक्तन्तुनोचरिहित, यथाञ्नेः स्रुद्रा विस्कुः लिङ्गा व्युच्चरन्त्येवमेवास्मादात्मनः सर्वे प्राग्णाः सर्वे लोकाः सर्वे देवाः सर्वाणि भृतानि व्युच्चरन्ति तस्योपनिपत् सत्यस्यमित्यादी-वि । सर्वश्रुतिषु ब्रह्मिण तथा दृष्टान्तदर्शनात् । अचेतनस्य भूताका-शस्याग्निवस्कुलिङ्गदृष्टान्तानर्हत्वात् । तहेवतायाश्च सर्वदेवान्तर्ग-तत्वेनाकारणत्वात् । य एवायमाकाशे पुरुप इति पूर्ववाक्येनाकाश-देवताया ब्रह्मत्वप्रतियेधाच्च । सत्यस्य सत्यमिति च नामपूर्ववाक्येन ब्रह्मण्येव व्याख्यातम् । तत्र सत्यस्यस्य प्रभूतानि व्याख्याय तदः

#### अत एव प्राणः ॥ २२ ॥

पेक्षयापि निषेधशेषं ब्रह्म सत्यामिति श्रुत्यैव स्पष्टमुक्तत्वात् । स्कान्दे-५६, 'चैतन्यापेक्षया प्रोक्तं न्योमादि सक्तं जगत्। असत्यक्षपं सत्यं **धु कुम्भकुण्डाद्यपेक्षया' इत्युक्तत्वाच्च । अतः शब्दसाम्येऽपि ब्रह्मलि-**ङ्गाद् ब्रह्मैवाकाश्रशच्यार्थः। आकाशशच्यक्ष ब्रह्मणि रूपकविधया वि-भुत्वनिर्छेपत्वादिगुणलाभाय, मुखे चन्द्रवच्छ्रस्या प्रयुक्तः। अत एव, परमे व्योमन् प्रतिष्ठितेत्यादिषु श्रुतिष्वाकाशक्रपेण ब्रह्म निर्हिश्यते। नानार्थताया, गङ्गायां घोष इतिवल्लक्षणायाश्चायुक्तत्वादिति। एवं प्रा-णज्योतिराद्यः शब्दा अपि जीवनत्वप्रकाशनत्वादिप्रतिपादनाय रूपकत्वेनैव व्याख्येयाः । वस्तुनस्त्वाकाशापाज्योतिराद्यः शब्दा आकाशादिभावापन्नब्रह्मपरा पवैतेषु ब्रह्मवाक्येषु भवन्ति । केवलं-ब्रह्मपरत्वे सत्याकाशादिलिङ्गानुपपत्ते । यत्तु छान्दोग्यवाक्यमाधु-निका इहोदाहरन्ति, अस्य लोकस्य का गतिरित्यादि । तन्न । प्रकर-णादिश्र्न्यात् केवललिङ्गाच्छ्रतेर्वलवस्य पूर्वमीमीमांसासुत्रादे-वावधारणात् । तत्र च श्रुतिप्रकरणयारभावात् । किञ्च । प्रक्ते, अस्य ळोकस्येत्यनेन भूळोंकजना एवोका इति प्रत्युत्तरे भूनानीत्युक्तत्वातः सर्वाणि भूतानीति ब्रह्मलिङ्गं न भवति । आकाशसाधारण्यात् । आ-काशाद् वृष्टिद्वारैषां भूलोंकथानां सृष्टिश्यितिसंहारादित्याह ।

तदसङ्गततमम्। स्तिविरोधात । सूत्रे केवलस्य लिङ्गस्यैव हेतुत्वेनोकत्वात्। त्वद्गीत्या तु, श्रुतिलिङ्गप्रकरणैरितिपाठापातात् । श्रुतिविरोधाध । श्रुतौ सामाद्यदोलोकान्तगतिज्ञानवतः शालावत्यस्यैतल्लोकगतिप्रश्नेन सामाद्येतल्लोकान्तस्य परमाश्रये परमोपजीव्ये वा प्रश्नपर्यवसानातः, ताहरात्वस्य चाकारोऽसम्भवातः । अतरक्चान्दोग्यवाक्यस्याविपयत्वक्यनमसङ्गतमः । अन्येषामाधुनिकत्वकथनमपि तथा । स्तस्य
सर्वावीचीनत्वातः । प्राचीनवृत्त्यादीनामनाश्रयणाच्च । आकाश्रशः
स्रम् भूताकारातद्वेवतात्रहासु साधारण्यकथनमपि तथा । ब्रह्मणि
कपकविधया प्रयोगाङ्गीकारेगा गौण्या वा निक्रदलक्षणाया वाऽऽदःराद् ब्रह्मवाचकत्वस्याभावेन साधारण्यस्याभावादिति ॥ २१ ॥

इति सप्तमाधिकरणम्॥

अत एव प्राणः ॥ अत्रापि छान्दोग्यप्रथमप्रपाठकस्यं वाक्यं

मस्तोतया देवता मस्तावमन्वायत्तेत्युपक्रम्य श्रूयते । कतमा सा देवतेति माण इति होवाच । सर्वाण ह वा इमानि
भूतानि माणमेवाभिसंविद्यानित माणमभ्यु ज्ञिहते । सेपा देवता
मस्तावमन्वायत्तेति । तत्र संशयः । आसन्यः माणो ब्रह्म वेति ।
पूर्वपक्षसिद्धान्तौ पूर्ववदेवत्यतिदिक्षाति ।

नन्वधिकरणानां न्यायक्षपत्वात् सर्वत्र गमिष्यति, किभि-त्यतिदिश्यत इति । उच्यते । प्राणस्य मुख्यस्यापि सर्वभूतसं-वेशनं स्वापादौ श्रुतावेवोपपाद्यते यदा वै पुरुषः स्वपिति प्राणं तार्हे वागप्येतीसादिना । तत्र यथा प्राणविद्याया न ब्रह्म-

विषयवाक्यत्वेनोदाहरन्ति 🛠 प्रस्तोतरित्यादि 🛪 । अत्रापि देवता-पदेनोपक्रमाद्नादित्यसहपाठाच प्रकरणं न ब्रह्मणः । प्राणस्य प्रा-णामित्यादिवेह्मप्रकरणस्था श्रुतिः पुरागाप्रसिद्धिः सन्देहवीजम्। श्रुनौ तु प्रस्तावः सामोपासनाविशेपः । अन्वायत्ता अनुगता प्रसा-वाख्योपासनाविषया। प्राणश्च वायुवत् प्रतीयमानोऽपि न वायुवि-कारः । वुद्धिः प्राणस्तु तैजस इति पुराणेषु भिन्नकारणकत्वेन सि-द्धत्वात् । श्रुनौ च प्राणाद्वायुरजायतेति वायुजनकत्वेन, यो वायुः म प्राण इति श्रुतौ वायुत्वेन च मथनात् । यद्यपि लोके वायुवि-कारत्वेनोक्तस्तथापि तद्पेक्षया वेदहृद्यक्पस्यैततुपवृंहणस्य विल-ष्ठत्वात्। अतः स आसन्यो ब्रह्म वेति संशयः। पूर्वेपक्षस्तु पुरागा-प्रसिद्धेरासन्यो प्राह्य इति । सिद्धान्तस्तु, असङ्कविनवृत्ते, सर्वशः द्धस्य सामध्यदिवात प्राणशद्धेन ब्रह्म प्राह्ममः। प्रकरणापेक्षया छि-ङ्गस्य वलिष्ठत्वात् । पुराणस्य चान्यत्र सावकाशत्वेनात्रानुपवृंहण-तायामापे विपरीतवलावलभावस्याशक्यकरूपनत्वादिति । अत्राधिः र्करणवैयर्घ्यमा शङ्कते \* नन्वित्यादि \*। समाद्धते \* उच्यत ६-त्यादि \*। \* उपपाद्यत इति \* धर्मत्वेनोपपाद्यते। \* तत्रेत्यादि \* तत्र प्राणविद्याचाक्ये पुरुपस्वापप्रयुक्तं भूतसंवेदानं, तत्प्रवोधप्रयुक्तं

परत्वमेवमेवास्यापि न ब्रह्मपरत्वमिति, न न्यायेन प्राप्तो-ति । अतोऽतिदिश्चिति । अनेन चायमितिरिक्तो न्याय आपा-दितः । यत्नैव प्रकरणे ब्रह्मपरत्वे कल्प्यमाने न किञ्चिद् बाधकं तत्नैव ब्रह्मपरत्वं कल्पनीयमिति, न त्वन्यस्मिन् सम्भवे तत्प-रत्वमिति । अत एव तिल्लङ्गात् प्राणशब्दवाच्यं ब्रह्मेति ॥२२॥

च भूताधिजननमुच्यते, न तु स्वनन्त्रमनो यथा न प्राणविद्याया ब्रह्मपरत्वमेवमस्यापि वाक्यस्य न ब्रह्मपरत्वं स्याद्यदि श्रुतिसाम-ष्ट्यंक्रपे हती स्वातन्त्रयपारतन्त्रयिविको न कियेत। \* इति \* हेती। प्राण्विद्यासाधारगयस्य बाधकस्य सत्त्रात् तेन न्यायेनास्य ब्रह्मप-रत्वं न प्राप्नोति । अतोऽप्राप्तत्वादतिदिशति । एवकारेगा बाधक-योगं व्यवचिक्तन्दन्नत्र तं हेतुं प्रापयतीत्यर्थः। एतस्यानिदेशस्य फल-माहः। \* अनेनेत्यादि \*। \* न त्वन्यस्मिन् सम्भन इति \* सम्भ-वान्तरे सति तु नेत्यर्थः । सिद्धमाद्धः \* अत पत्रेत्यादि \* बाधक-म्यन्यात् पूर्वोक्तालिङ्गात्तथेत्यर्थः। नच, प्राणं नहिं वागप्येति प्रागां चक्षुः प्राणं श्रोत्रं प्राणं अन्ते यदा प्रबुद्ध्यते प्राणादेवाधि पुनर्जायन्त इत्यत्रेन्द्रियसंवेशनमुच्यतं, न भूतसंवेशनिमंति विपयभेदात् कथ-मस्य साधारणत्वराङ्केति वाच्यम् । दीपश्चक्षुस्तथारूपं ज्योतिपो न पृथरभवेदित्यादिषु पुराणवाक्येष्विन्द्रियाणां भूतापृथरभावस्योक्त-त्वेच भूतविशेषत्वस्य सिद्धतयेमानीत्यस्य श्रुत्यन्तरे वागादिकपत्वेनो-क्तानीत्यर्थस्य शक्यवचनत्वेन शङ्कोदयस्य सम्भवात् । अतः सर्व-थदं समाधेयमिति । एतेन माहात्म्यज्ञानोपयोगिनीनां देवान्तरोपा-सनानामनुच्छेदायेदमधिकुरगाम् । अन्यथा तु लोके पित्रपेक्षया ्क्वचित् पुत्रमाहात्म्यद्शानात्, केचिद् ब्रह्मकार्यत्वे अपि ब्रह्मापेक्षया-ऽधिका भविष्यन्तीति शङ्का स्यादिति तेनोपोद्घातः सङ्गानिरिति बोधितम्। एवञ्चात्रातिदेशाङ्गीकारे, आपो वा इद४ सर्वेमित्यादि-बाक्येपवि सर्वात्मकत्वादिब्रह्मालिङ्गदर्शनादवादिशब्दानामपि ब्रह्मप्र-करणे ब्रह्मवाचकत्वमित्यपि साधितं श्रेयम् । अधिकरणातां न्याय-क्रप्तवादि।ते।

### ज्योतिश्चरणाभिधानात् ॥ २३ ॥

इदमामनित । अथ यदतः परो दिवो ज्योतिर्दीप्पते वि-व्यतः पृष्ठेषु सर्वतः पृष्ठेष्वनुत्तमेषूत्तमेषु छोकेषु । इदं तावद्यदि-दमस्मित्रन्तः पुरुषे ज्योतिरिति ।

तत्र ज्योतिःश्रज्देन माक्ततं ज्योतिराहोस्विद् ब्रह्मेवेति सं-

अत्र सर्वेऽपि ब्रह्मासाधारणधर्ममेव हेत्कत्याधिकरणं योजः यन्तीति तद्दूपणमपि पूर्ववदेव वोध्यम् ।

माध्वास्तु, तहै त्वं प्राणो अमवः महान् भोगः प्रजापनेः ।
भुजः करिष्यमाणः यहेवान् प्राणयो न वा 'इति तैत्तिरीयोपनिषच्छ्कतिं विषयवाक्यत्वेनोपन्यस्याधिकरणं रचयन्ति तत्न लोकप्रसिद्धः, ईशानः प्राणदः प्राण इति विद्वद्वृद्धिः सन्देहवीजम् । श्रीश्च
ते लक्ष्मीश्च पत्न्यावित्यादि तिल्लङ्गं हेतुत्वेनाहुः । अतिदेशप्रयोजनं तु किमपि नाहुः। अन्नापि पूर्ववदेव दूषणम् । किश्चान्न हेतुः
पुरुषस्क्तस्यो, विषयवाक्यं भर्तृस्कस्थमतो हेतुसाध्यवयधिकरण्यपरिहारप्रयासश्चाधिक इत्यवधेयम् ।

विज्ञानभिक्षुस्तु कौशीतिकव्राद्मणादिस्यां ब्रह्मपकरणीयां थुति विषयत्वेन वक्तीति तद्दूपणमपि पूर्ववदेव ॥ २२ ॥

#### इत्यप्रमाधिकरणम् ॥

ज्योतिश्चरणाभिधानात्॥ \*आमनन्तीति \* छान्दोग्ये पश्चम-प्रपाठके वदन्ति। श्रुती तु, \*चिश्वतः पृष्ठेष्विति \* सर्वेपामुपरि । अयं च विश्वराद्यो न सङ्कोचसह इति झापनाय तद्र्यकं शद्यान्तरं \* सर्वतः पृष्ठेष्विति \* । शेषं स्फुटम् । संशयमाहुः \* तत्र ज्योतिरिः त्यादि \* । अत्र लोकप्रसिद्धा, अनादिमत् परं ब्रह्मेति प्रकृत्य पिटे तेन, ज्योतिपामपि तज्ज्योतिरितिगीतावाक्येन च कोटिह्योपस्थितिः अत्रासाधारणब्रह्मधर्माभावात् पूर्वपक्षः । सिद्धान्ते तु चरणस्य ब्रह्मधर्मत्विगिति। प्तावानस्य महिमा, अतो ज्यायांश्च पूरुषः, पादोऽस्य सर्वा भृतानि विपादस्याऽस्तृतं दिवी-ति पूर्ववाक्यम् । गायत्री वा इदं सर्वभूतं यदिदं किञ्चेति गा-यव्याख्यब्रह्मविद्यां वक्तु तस्याः पादचतुष्ट्यं मतिपाद्य ब्रह्मण-श्चतुष्पात्त्वमुक्तम् ।

संशयबीजम् । पूर्वपक्षमाद्युः । \* अत्रेत्यादि \* । अयमर्थः । छोके तमोविरोधी पदार्थ आदित्यादिज्योतिःपदेनाभिधीयते । अत च दीप्यत इत्युक्तं, प्रकाशकत्वमापि तस्यैव लिङ्गम् । तथात्रे, तस्यैवा हर्षियेत्रैतदस्मिन् दारीरे संस्पर्दीनोध्गिमानं विजानाति, तस्यैपा श्रुतियेत्रैतत्कणीविषयुद्य निनद्मिव नद्धिरवाग्नेजवंलत उपश्रुणी-तीति जाठरस्याग्नेर्लिङ्गम् । नच सूर्यादिप्रकाशस्य दिवोऽवांगपि द्दीनाज्जाठरप्रकाशस्य च काप्यदर्शनावुभयोबंधि गीतावाक्यादि-भिष्रेहीच ज्योतिःपदवाच्यतयाऽऽदरणीयामित वाच्यम् । ब्रह्मासा-धारगाधर्मस्य तत्प्रकरणस्य चात्रानुपलम्भात् । अतस्तेजोधर्मस्यात्र दर्शनाद, बर्हिराज्याधिकरणन्यायेन।त शास्त्रप्रिस ख्यपेक्षया लोकप्र-सिद्धेरेवात्र फलवत्त्वाच्च त्रिवृत्कृतं वा प्राकृतमेव तेज इह प्राह्मम्। अघटमानो धर्मो द्युमयोदत्वादिर्यः स तूपासनार्थः । किश्च । यदि ब्रह्मैवात्रोपास्यत्वेनाभिसंहितं स्यात्तद्।ऽस्या उपासनायाश्चत्तुष्यः श्रुता भवतीत्यरुपं फलं नोच्येत । अतः फलमपि घाष्यस्य तेजस्तात्पर्य-कत्वगमकमतः प्राकृतं तेज प्रवात्रादरणीयमिति पूर्वः पक्षः । मि-द्धान्ते युक्तिमाद्यः। \* सिद्धान्ते त्वित्यादि \*। निवह कुत चरण उक्तो यस्य ब्रह्मधर्मत्वमुच्यत इत्यत आहुः । \* एनावानित्यादि \*। तथाच यद्यप्यव नोक्तस्यापि वाक्यान्तर उक्तस्य चैनस्य चैक-वाक्यत्वमतश्चरणलाभ इत्यर्थः । कथमकवाक्यतेत्याकाङ्कायां ना-मुपपादयन्ति \* गायत्रीत्यादि, \*। \* सिद्धमित्यन्तम् \* उक्त-रीत्या तां ब्रह्मप्रतिपादकविद्यां वक्तुं यस्मात् तस्या भूनादिपादच-तुष्यं प्रतिपाद्य तदेतहचाऽभ्यनूक्तमिति तत्पदेन नदेव चतुष्पात्त्वं परामृश्य ब्रह्मग्रश्चतुःपात्त्वमृचोक्तमः । यदि हि सा ब्रह्मविद्यात्वेन

२४६

पुरुषसूक्तेऽप्याश्रमचतुष्ट्यस्था जीवाः पादत्वेनोक्ताः।तथा भणवश्रस्रविद्यायामप्यकारोकारमकारनादवाच्याश्चत्वारः पादा विश्वतैजसमाज्ञतुरीया उक्ताः। तद्विष्णोः परमं पदमिति च। व्रह्मपुच्छिमिति च। ससकामब्राह्मणे तु स्पष्टा एव ब्रह्मणश्च-त्वारः पादा निरूपिनाः । अनः सचिदानन्दरूपस्य प्रत्येकम-मुदायाभ्यां चत्रूपत्वम् । तत्र केवलानां कार्यत्वमेव । चतुर्थ-पादस्य तु ब्रह्मलप् ।

विवक्षिता स्याद्येवं कथनं निष्प्रयोजनकं स्यात् । अत एवं गायज्या ब्रह्मविद्यात्वेन प्रकरणस्य ब्राह्मत्वे सिद्धे, एकप्रकरग्रागतत्वेनैकवा-क्यतेत्यर्थः । नन्वग्रिमस्त्रैकदेशे प्रकरगास्य ब्राह्मताया आक्षंप्स्यमा-नत्वेन सन्दिग्धत्वान्न ताचनमात्रेणात्र ब्रह्मणश्चतुष्पास्वसिद्धिरिति हेतोः साध्यसमत्वमत आहुः। \* पुरुषस्क इत्यादि \*। तत्र पुरुषस्कं प्रकृत्य पठिने, पतावानिनिमन्त्रे श्राविनानां पादानां द्वितीयस्कन्धीये पुरुपसूक्तविवरणाध्याये, 'पादास्त्रयों विद्यक्षासन्त प्रजानां य आश्रमाः । अन्तस्त्रिलांक्यास्त्वपरो गृहमेघो वृहद्वत ' इत्येतेन वि-घरणादाश्रमवहेहिंचिशिष्टा जीवाः पाद्त्वेन सिद्धा इति तत्प्रत्यभिन् ज्ञानादत्र ब्रह्मपादिसिद्धः । किञ्च। यद्येकत्रैव कचिद् ब्रह्मणः पा-दनिक्रपणं स्यात् तदा कथिश्चतः सन्दिह्येतापि । अस्ति तु तद् बहुषु **खलेष्विति बोधियतुमाहुः । \* तथेत्यादि \*।** तथाच माण्डू-क्यादी काठके तैसिरीये छान्दोग्यस्यसत्यकामत्राह्मणे च नानाप-कारेण पादश्रावणान्न ब्रह्मणश्चतुष्पात्त्वे सन्देह इति न हेनोः साध्य-समत्वमित्यर्थः । ननु भवतु ब्रह्मणश्चतुष्पात्त्वं, तथापि तं चत्वारो न पद्योरिवावयवाः किन्त्वंशा एव वाच्याः । तश्च न युज्यते, व्र-ह्मणोऽनंशत्वादित्यत आहु. । \* अत इत्यादि \*। यतो जन्माद्यधि-करणेषु ब्रह्मणस्त्रिरूपता, कार्यकारणभावो, विरुद्धधर्माधारत्वं च साधितमत एवं चत्रूपत्वादेवमंशाः सुखेन युज्यन्त इत्यर्थः । नतु भवतु ब्रह्मणश्चतुष्पारवं, नथाप्यत्र प्रकरणे सत्यकामब्राह्मणवत् का-र्थेकपा एव भूनाद्यः पादा निक्ष्यन्ते । तेषां च न ज्योतिर्वाक्याः

तैत्रापि षड्डियत्वमित्रज्ञानाद् भूतपृथिवीश्वारीराणां परिचायकतेवन षड्वियत्वमिक्ष्ण्य हृदयस्य षड्वियत्वं निक्ष्ण्यस्तस्य
ह वा एतस्येखादिना पञ्च देवपुरुषान्निक्ष्ण्य तेषां द्वारपालत्वज्ञानानन्तरम्, अथ यदतः परो ज्योतिर्दीष्यत इति चतुर्थपादस्य
पष्टवियत्वमितपादनात्। अनश्चतुर्थपादे पञ्चपुरुषास्ततः परो दिवो
ज्योतिः पष्टस्तस्यैव सर्वत्र दीष्यमानत्वं निक्ष्ण्य तदेवान्तःपुरुषे
छपसंहरति । तस्मात पूर्वं त्रिपादस्याऽस्तृतं दिवीत्युक्तत्वादस्य
त्रिपात्सम्बान्ध अस्त्रनस्पारतनलोकोष्विति । भ्रतोऽत्र चतुर्थः
पादो निक्ष्पत इति सिद्धम् ।

काङ्का । गायत्रीं प्रकृत्योक्तत्वात् । नापि देयोतिर्वाक्यस्य तदा काङ्का । अथेति प्रकृतच्छेदात्। उभयत्राप्याकाङ्कोत्थापकपदाभावाच । यदिच तेषाम ऋचा विवरणाहचीव पुरुषपदाद्वायत्राणामपि तेपां ध्राह्मत्वं विभाव्यते, तदापि ऋचि ज्योतिर्वोक्ये च परस्पराकाङ्को-त्थापकपदाभावान्न तयोरेकवाक्यता । तदभावे च प्रकरणैक्येन साधितमध्येकत्राक्यत्वमश्योजकमित्याकाङ्कायां तयोः परस्पराका-ङ्कां साधयितुमाद्युः। \* तत्रापीत्यादि \* । यत्र गायत्र्याश्चतुष्पदा-त्वमुक्तं तत्नापि तस्याः पड्विधत्वप्रतिश्वानादस्ति पण्णां विधानामा-काङ्का । तत्र भूतपृथिवीशरीराणां पादत्वेन प्रतीयमानानामपि पा-र्ष्णिप्रपदाङ्गुल्यादिवत् पाद्परिचायकत्वमेव, न तु पादत्वं, न वा तद्विधापुरकत्वमित्याग्रयेन तेषां पड्विधत्वमनिरूप्य दृदयस्या-स्ति तथात्वमित्याशयेन हृदयस्य पड्विधत्वं निरूपयन् वक्ता त-स्य ह वेत्याद्युक्तरीत्या पञ्चविधान्नानन्तरमथेति प्रकृतवि-च्छेद्नपूर्वीकविधाभयो ज्योतिषो वैलक्षण्यं वोधयंश्चतुर्थपादस्य षड्विधत्वप्रतिपादनाल्ल्यव्लोपे पञ्चमीप्रतिपादनं कृत्वा, अतः, तृतीयातस्तासिः, अनेन प्रकारेण चतुर्थपादेत्युक्तरीत्या तदेव ज्योतिरन्तःपुरुष उपसंहरिन । तस्मात् पूर्व मन्त्रे त्निपाद-

स्यंतिकथनात् पादतयमुपरि यतोऽतोऽत्र, तस्य ह वेत्यारःगः न्तं विधानिरूपके वाक्ये चतुर्थः पादो निरूप्यत इति सिद्धम् । तः थाच पड़ित्रधत्वप्रतिज्ञाया विधानिरूपणमाकाङ्कत्वाद्विध्रोपपादनस्य चार्कास्मकत्वामावाय प्रतिज्ञासाकाङ्कत्वाद्वमयोरेकवाक्यत्वम् । आः परम् ऋगविशिष्यते । सापि चतुष्पदात्वपड्विधात्वप्रतिज्ञयो-रन्तरं तद्विवर्णतयोक्तेति तच्छेपस्समादुपपादनवाक्ष्यात् पूर्वे च पठिता । तस्यां च व्रिपादस्याऽमृतमितिरीत्या पादत्रयं कण्ठत उपितनलांकोष्वत्युक्तत्वादित चतुर्थपादाकाङ्का । चतुर्थश्च पादः सर्वभ्यात्मको हदयाधिष्ठानक इति तद्धिष्ठानस्य हदयस्य ज्योतिर्वान्वयपर्यन्तेन विवरणादाकाङ्का पूर्यते । विवियमाग्रापादविधानां च स्वावारभूतपादस्वकपविवरणाङ्का । सा च पादोऽस्य सर्वा भूतानिति विवरणेन ऋचा पूर्यते । तथा ऋचि, दिवीति पदादत्र च परो दिव इति कथनाहिच पुरुपपदेनोक्तः पादवयाधारो ज्योतिर्वान्वये प्रत्यभिज्ञायते । अतश्चतुर्थः पादोऽस्मिन् वाक्ये निरूप्यत इन्त्यम् सहाप्यस्यैकवाक्यत्वं सिद्धामत्यधंः।

अत्रेदं वोध्यम् । अत्र गायत्रीमुपक्रम्य तस्याः सर्वभूनात्म-कन्वं प्रतिहाय तत्स्वरूपजिह्यासायां, वाग्वे गायत्रीति तत्स्वरूपमु-कत्या वाचः कथं गायत्रीत्वमित्यपेक्षायां, सर्वभूतगातृत्वात्तत्त्रात्-त्वाच गायत्रीत्वमुक्तमः । तर्हि तस्याः कथं सर्वभूतात्मकत्वमिल-पेशायां, या वै गायतीयं वा व सेत्यादिना तस्याः पृथिवीत्वं प्रति-पाद्य तेन ऋषेण सर्वभूनधारकत्वात् सर्वभूनत्वे समर्थिते, किं तत् सर्वे भूतं ? का च तद्धारिका पृथिवीत्यपेक्षायां तां शरीरत्वेन स-ङ्कोच्य शरीरं हदयत्वेन सङ्कोचयित्। तत्र प्राणाँख्य प्रतिष्ठापय-ति । तेन प्राणक्तपाणि भूतानि शरीरैकदेशहद्यात्मकपृथिवीरुपेण वाञ्रुपा गायत्री धारयतीति प्रतिपाद्य तस्याः खरूपमाह । सैपा चतुष्वदा पड्विधा गायत्रीति । तत्र वात्रूपायाः कथं पृथिव्यादिकः पत्त्र भूतथारकत्वञ्च । तथा पदशब्दोऽपि किं सानवाची, उत चत्वारि वाक्परिमिता पदानीति श्रुत्युक्तपरापद्यन्तीमध्यमावैखरीति वागवस्थाचतुष्टयवाची वा पादवाची वेति सन्देहवारणाय तदेतह-चाअयनू कमिति प्रतिशय ऋचा विवृतम् । यावान् सर्वभूतातम-मत्त्रादिकपंऽर्थेः पूर्वमुक्तस्तावान् अस्य गायत्रीनाम्नः पुरुपस्य

महिमा माहात्म्यं विभूतिः । तत उक्तरूपानमहिम्नः पुरुषो ज्यायान् अधिकः । पूर्वोक्तं कथमस्य महिमेखत आह । पादस्येखादि । तथा-चोक्तरूपस्य सर्वस्थैतत्पाइरूपत्वान्महिमत्वम् । तत एव च पुरुष-स्य ज्यायस्त्वम् । पतेन पद्शब्दार्थोऽपि निर्णीतः । पादा पत्र पद्श-ब्दवाच्या इति । एवञ्चार्थकपपादबोधनेन गायञ्चा वाग्रूपत्वं निवा-रितम् । तेन पुरुषस्य गायत्रीवांच्यत्वाद् गायत्रीत्वम् । तेन वायू-पाया गायत्र्यास्तद्विद्यात्विमत्यपि साधितम् । ततः पुरुषः को वे-त्यपेक्षायां तं पूर्वोक्तपार्थिवशरीरवतः पुरुषाद् व्यावर्तियतुं, यद्वेतद् ब्रह्मेत्यारभ्य, योऽयमन्तर्हदय आकाश इत्यन्तेन तत्स्वरूपमाह । तेन मन्त्रे पुरुषत्वेन यदुक्तं, तद् ब्रह्म आकाशो, न तु शरीरी पुरुष इत्युक्तम् । तत आधेयस्य कथं महिमाधारत्वमित्यतस्तथात्वं साध-यिंतुं तस्य वयापकत्वं तदुपासनं तत्फलं चाह । तदेतत्पूर्णमित्या-दिना। ततः कास्तद्विधा इत्यपेक्षायां तस्य इ वा एतस्य हृद्यस्ये-त्यादिना पञ्चप्राणानिन्द्रियाणि तद्देवाँश्च द्वारपालकोटी निवेशयति। षष्ठेन ज्योतिषा च षट्संख्यां पूरयति । तेनैते षडपि वि-धाः। एतद्व्यतिरिक्तः प्राणिवद्यायां, प्रागो हि पिता प्राणो मा-तेति प्रसिद्धो जीवात्मकः प्राणः पाद् इति सिद्ध्यति । सोऽपि न विविकः किन्तु शरीरविशिष्टं इति तद्विशिष्टानां जीवानां पादत्वं, तस्य च मुख्यं स्थानं हृद्यं, विधाश्च तत्रैव भूयस्य इति हृद्यमिष पाद एव निविशते। ज्योतिश्चात्र हार्दमेव यदाकाशशब्देनोक्तं, हृद्य-न्तर्स्योतिरितिश्चत्यन्तराच्च । अतः पूर्वोक्तरीत्या एकवाक्यत्वं नि-ष्प्रत्यूहमित्यर्थः।

यत्तु केचित् पुरःस्फूर्तिकमालम्ब्य गायत्र्या भृतपृथिवीद्यारी-रहृद्यभेदेन चतुष्पात्तं, तस्या वायूपत्वकथनाद् हृदये प्राणानां चो-कत्वात् ततुभयसहितानि तानि भृतानि सङ्ख्यायां निवेश्य तैः पङ् भिर्गायत्र्याः षड्विधत्वं व्याख्याय, इदं यावदुक्तं तावानस्य महिमा विकारस्ततो ज्यायान् पुरुषो महान् विकारोऽस्य पुरुषस्य सर्वाणि भृतानि पूर्वे गायत्र्यात्मनोक्तान्येकः पादोऽस्य गायत्रीब्रह्मणस्त्रिपाद् अमृतं दिवि द्योतनवति स्वात्मन्यविध्यतमित्येवं मन्तं व्याख्याय तस्य गायत्र्यविच्छन्नस्य ब्रह्मणो हृदयाकाश उपास्यत्वं च व्याख्याय तत उपास्यङ्गभूतं पञ्चद्वारपालोपासनं च व्याख्याय गायत्र्युपाधिकस्य

### अतः पादानां ब्रह्मधर्मत्वाज्ज्योतिषो ब्रह्मत्विमिति ।

हयुपास्यत्वेनोक्तस्यैव कोक्षेयज्योतिःप्रतीकत्वेनोपासनम् 'अध य-दतः परो दिव' इत्यादिना विधीयते । अत खायश्रद्धो विद्यान्तरोप-क्रमार्थे इत्याहः।

तन्मन्दम्। पुराणोपष्टंहितश्रुत्युपष्टव्धेन व्याख्यातप्रकारेण पादानां विधानां च विवेकसिद्धावेवं साङ्कर्येण पादविधयोव्यव्यानस्यासङ्ग-र्तत्वात् । उक्तपुराग्रश्रत्योरेवंविरोधेनैव मन्त्रव्याख्यानस्याप्यसङ्ग-तंत्वातः । अथ योऽस्य दक्षिणः शुषिरित्यादावप्यशब्दस्य सत्त्व-5पि तत न विद्याभेदकत्वम, अथ यदतः पर इत्यत्र विद्याभेदकत्व-मित्यत्र बीजानुपलम्भाद् अङ्गोपास्तिभेदप्रायपाठविरोधाश्चेति । एव-मेकवाक्यतामुपपाद्य सिद्धमाहुः \* अत इत्यादि \* अत पवम ऋ-ग्वाक्ययोरिप परस्पराकाङ्कासत्त्वेन पादानां ब्रह्मधर्मत्वाज्ज्योतिषो ब्रह्मत्वं सिद्धमित्यर्थः । अत्रैतद् वोध्यम् । मन्त्रे, पादोऽस्य सर्वा भू-तानीत्यत्र, क्षरः सर्वाणि भूतानीति गीतोक्तः क्षरः पुरुषो जीवसम-ध्यात्मको यद्यपि वक्तुं शक्यते । किश्च । हृद्यन्तर्ज्योतिः पुरुष इति शुला जीवस्य हृद्यं स्थानं, तिहराड् जीवस्य स्वलोंकः । हृदा स्वलोंक इति द्वितीयस्कन्धात्। अत च खर्लोकस्य द्वारपान् घेदे।ति तत्प्रस-मिझानात् । तथापि मन्त्रे, त्रिपादस्याऽमृतं दिवीति विशेषकथनात् पुरुषस्कविवरणाध्याये च तेषामाश्रमत्रयस्वतेन व्यप्तिया निगम-नात, पाद्रोऽस्येत्यव्रापि व्यष्टिजीवा एव त्राह्याः । अन्यथा विपादित्या-देविरोधापत्तेः। एवं सिद्धे ऽत्रत्यानां सर्वभूतानामुपरितनानां च व्य-छिजीवत्वे तेषां सर्वेषां हद्यन्तरिति श्रुत्या हदयमेव स्थानमिति तसे-कत्र षंड्विधत्वेऽन्यत्रापि तथात्वमिति ब्रह्मपादानां गायत्रीपादतुल्यः त्व, तद्विधानां च गायत्रीविधातुल्यत्वं भवति । एवं सति यथा प्रण-धविद्यायां ब्रह्मणः पादसङ्ख्यापूरकत्वं, तथास्यां गायत्रीविद्यायां वि-धासङ्ख्यापूरकत्वम् । एवमत्र चरणानां ब्रह्मधर्मत्वात् प्रकरणस्य ब्रा-द्यत्वे सिद्धे शब्दमात्रस्य ब्रह्मण्येव मुख्यवृत्तत्वात् । तमेव भान्तं, य-दादित्यगतं तेज इत्यादिश्वतिसमृतिभिदीपनातमकस्य तेजोलिङ्गस्यापि ब्रह्मग्येष समन्वयात् । अहं वैश्वानरो भूत्वेतिगीतावाक्येन जाठरधः

ब्रह्मधर्मनिर्णयार्थमिदमधिकरणं चरणानामौपचारिकत्व-च्याहरूयर्थम् । एतिन्नर्णयेन प्रगावादिविद्या निर्णाता वेदितव्याः ॥ २३ ॥

# छन्दोऽभिधानान्नोतिचेन्न तथा चेतोऽपर्णनिगदात् तथा हि दर्शनम् ॥ २४ ॥

नतु नात्र ब्रह्म चतुष्पित्रिक्षितं, किन्तु गायत्री छन्दः।
गायत्री वा इदं सर्वे यदिदं किञ्चत्युपक्रम्य तामेव भूतपृथिवीशरीरहृद्यभेदैर्ग्याख्याय, सेषा चतुष्पदाः षड्विधा गायत्री। तवेतद्याभ्युक्तं, तावानस्य महिमेति। तस्यामेत्र न्याख्यानक्क्षायां गायत्र्यामुदाहृतो मन्त्रः कथमकस्माद् ब्रह्म चतुष्पादिभिदध्यात्। यद्वै तद् ब्रह्मेति ब्रह्मपदमपि छन्दसः प्रकृतत्वात् त-

मेस्योणिमादेरपि तत्र समन्त्रयात् । द्युमर्थाद् त्वस्यापि झाह्मणश्रमणन्यायेनाधिक्यवीधनार्धत्वात् । चश्चण्यः श्रुनो भवतीति फलस्यापि
भगवदीयत्वेन दृश्यो विख्यातश्च भवतीत्याकारकत्वात् । आपवर्गमात्यनितकं परमणुरुवार्थमापे स्वयमासादितं नो प्वाद्वियन्ते भगवदीयत्वेनेष
परिसमाप्तस्वीर्थो इति पञ्चमस्कन्थोक्तरीत्या तस्य महाफलत्वात् ।
धसन्ते स्यादिकाः यजेन, वाचैव ज्योतिषंत्यादिश्रावयोन ज्योतिः पदस्य
तेजोमात्रवाचकत्वाभावाच ज्यातिषो झहात्विमिति हृद्यम् । एवं सिस्वान्तमुक्त्वा, तस्मीपदेशाधिकरणेनास्य गतार्थताशङ्कां परिहरानि ।
स ब्रह्मेत्यादि स । तथाच तत्र हेतोः सिस्तवेनात्र तु साध्यत्वेन फन्
लभेदान्त गनार्थतेत्यर्थः । ननु झहावितपत्तिकपस्य फलस्याद्रन्यधापि
सिस्ते का हेतुसाधनावद्यकतंत्यत आहुः । स पनिद्यादि स । पाहिनर्णयेन पाद्वत्योद्ध्या अपि विद्या निर्म्योत्याः स्युरिस्येतद्ध्यं तद्दाधश्यकतेत्यर्थः ॥ २३ ॥

क्रन्दोऽभिधानान्नेति चन्न तथा चेतोऽर्पणनिगदात्तथा हि दर्श-नम् ॥ आक्षेपांशं व्याकुर्वन्ति । श्रनन्वित्यादिशः । श्रनस्मादिति शः। त्परमैवावगन्तव्यम् । बाव्दस्यापि ब्रह्मवाचकत्वसिद्धेर्वह्मोपिन-विदितिवच्छव्दब्रह्मेति च । तस्माच्छन्दस एव पादाभिधानाम् ब्रह्मथर्माः पादा इति चेन्नेष दोषः । तथा चेतोऽपणिनगदात । तथा तेन द्वारेण चेतसोऽपणं निगद्यते । गायत्री वा इदं सर्व यदिदं किञ्चेति । न हि वर्णसमाम्नायक्षपस्य सर्वत्वमनुपचारेण सम्भवति । यथा स्चीद्वारा स्त्रप्रवेशस्तथा गायत्रीद्वारा बुद्धि-स्तत्पतिपाद्ये ब्रह्मणि प्रविशेदिति ।

कुत एतदेवं मितपाद्यत इति, तत्राह । तथा हि दर्भनम् । तथा तेनैन मकारेण दर्भनं ज्ञानं भवति । स्यूला बुद्धिनहिसैन ब्रह्मणि मिनेशेदिति । एतेन सर्वा मन्त्रोपासना व्याख्याताः । हि युक्तश्चायमर्थों, लोके स्वतो यत्र मिनशित तदुपायेन विशेशिति । न त्वदृष्टद्वारा । दृष्टे सम्भवत्यदृष्ट्करूपनाया अन्याय्य-त्वात् । तस्माद । पादा ब्रह्मधर्माः ॥ २४ ॥

# भूतादिपादव्यपदेशोपपत्तेश्चैवम् ॥ २५ ॥

तात्पर्ये छिङ्गोपप्टमं विना । तथाचोपक्रमस्य तात्पर्ये छिङ्गत्वादसंजातिवरोधत्वेन प्रवलत्वाच तद्युरोधेनैव मन्त्रव्याख्यानमुचितामिति
मन्त्रेण ब्रह्मपादासिद्धेहेतुः स्वरूपासिद्ध इत्यर्थः । परिहारांशं
व्याकुर्वन्ति । \* तथा तेनेत्यादि \* । अत हि, तथा चेतीऽपंगानिगरे
सर्वे कपत्वोक्ति छिङ्गम् । वाष्ट्रपायां गायद्यां तस्यासम्भावितत्वात ।
तदेव च विरुद्धमानमुपक्रमस्य प्रावल्यमपहन्ति । निवृत्ते च तस्मिन्
प्रकरणस्य ब्राह्मत्वं मन्त्रवर्णादेव निश्चीयते । अतस्तथेति । अग्निमं
व्याकुर्वन्ति । \* कुत इत्यादि \* । वेदेनेति शेषः । एवं निक्षणप्रयोजनमाद्यः । \* एतेनेत्यादि \* । तथाच सर्वासां मन्त्रोपासनानां निर्णयार्थमेतदित्यर्थः ॥ २४ ॥

किश्व। भूताद्योऽत्र पादा व्यपिदश्यन्ते । भूतपृथिवीश-रीरहृदयानि चत्वारि । न ह्यतानि गायव्याः पादा भवितुमर्ह-न्ति । ब्रह्मपरिग्रहे त्पपद्यन्ते । यावन्मुख्यमुपपद्यते । तावत्र गौगां कल्पनीयम् । श्रयमर्थः । पूर्वहेतौ छन्द्रसोऽपि पादा व्यपदेशाद् भवन्ति । तथापि ब्रह्मगा एव युक्ता इति । पुरुषसूक्ते एतावानस्येत्यस्य ब्रह्मपरत्वात् । श्रीस्मन् वाक्ये तु गायव्याः पादा एव नोपदिष्टाः, किन्तु ते ब्रह्मण एव पादा इति ।

भूतादिपादव्यपदेशोपपचेश्चेवम् ॥ युक्त्यन्तरं वदतीत्याहुः । \*िकञ्चेत्यादि। अयमर्थः । त्वया हि गायत्र्याः प्रकरणित्वमुपगम्य सिर्काहतत्वाद् भूतादय पव पादत्वेन वाच्याः । ते च खरसेनास्-भवन्तो गौण्या योज्या । गौणीत्वेकत्र वास्तवत्वे रन्यत्र भवत्यतस्तथेति स एव मुख्यो विवक्षित इति श्रुतौ वश्यमाणपरामर्थे बोधियतुं सेवे-त्येतत्पद्मुक्तम् । अन्यथा तु पूर्ववदियं वा व सेत्येवं वदेदित्यर्थः । नन्वयमर्थस्तु पूर्वसूत्रेणैव सिद्ध इत्यस्य सूत्रस्य किं प्रयोजनमत आहु: । \* अयमर्थ इत्यादि \* । पूर्वहेती चेतोऽर्पणनिगद्रूपे छन्द-्सोऽपि पादा गौण्या कथनाद् भवन्ति । तथापि ब्रह्मणः पादा युक्ता इति ज्ञायते । नच तर्हि भूताद्य एव मुख्यतया ब्रह्मणः पादा भवन्त्विति शङ्काम् । पुरुषसूक्ते, एतावानस्येत्य-स्य ब्रह्मपरत्वास् । तदर्थस्य चात्र विवर्णिचि प्रत्यभिज्ञा-नात् । नच तत्रापि सर्वभूतपदेनैतान्येवोच्यन्त इति द्धाम् । पुरुषस्कविवरणाध्याये चैतद्ग्ग्याख्यान आश्रमचतुष्टय-श्यानां भौतिकशरीरविशिष्टजीवानामेव व्याख्यातत्वाच्छरीरविशि-ष्ट्ये च भूतपृथिक्यादेरपि परिचायकत्वेनैव सङ्ग्रहान्मुख्यतया प्रहणे तद्विरोधापचेलन्मुख्यताया वक्तुमशक्यत्वात्। नच गायत्री वेति वा-·क्याविरोधः । \* अस्मिन् वाक्य इत्याद्युक्तारित्या तेषां गायत्र्यामुप-

तद्वाचकत्वेन गायव्यामुपचारेगोपसंहारः । चकारादधी न शब्दस्य पादा भवन्ति, किन्त्वर्थस्यैनेति । तस्पाद् ब्रह्मवा-क्यत्वे भूतादीनां पादत्वमुपपद्यते नान्ययेति । तस्पाद पादा-नां ब्रह्मधर्मत्वम् ॥ २५ ॥

उपदेशभेदान्नेति चेन्नोभयस्मिन्नप्यविरोधात् ॥२६॥

पादोऽस्य विश्वा भूतानि, सर्वाणि भूतान्येकः पादः । पादत्रयमसृतं दिवीत्येकोऽर्धः ।

'पादेषु सर्वभूतानि पुंसः स्थितिपदो विदुः । अम्तृतं क्षेमः सभयं त्रिमूर्ध्नोऽधायि मूर्द्धसु ' इस्तपरः ।

चारेणोपसंहार इति निद्धरोधाभावादित्यर्थः \* तद्वाचकत्वेनेति \* व्रह्मवाचकत्वेन । \* उपसंहार इति \* सेषा चतुष्पदेत्यादिनांकः स्तः। तथाच पादानां ब्रह्मधर्मत्वाभावे गायत्र्यां तद्व्यपदेशस्यापि धक्तुम-शक्यत्वात् त्वया स्वमतोपपादनायाप्यस्मद्भक्तमवश्यमङ्गीकरणी-यमिति, गले पादुकान्यायेन तदङ्गीकारणं प्रयोजनित्यर्थः । पतेन स्वस्थमेवंपदं व्याख्यातम् । स्पुटमन्यत् ॥ २५ ॥

उपदेशभेदान्तित चन्तोभयस्मिन्तप्यविरोधात् ॥ सुत्रं व्याचयातुं तद्धं प्रथमतोः मन्त्रं व्याकुर्वन्ति । \* पादोऽस्येत्यादि \* ।

\* एकोऽर्ध इति \* । पुरःस्कृतिकः सर्वोद्यतस्तृतीयोऽर्थः । अस्मिन्
पक्षे श्रीतं दिवीतिपदं घोतनात्मस्वरूपपरम् । अतः पादसंख्यापूर्तिस्त्वमृतात्मकेन स्वरूपेणेव । न तु जीवेनं वा छोकेस्ति । द्वितीयस्कन्धानुसारेणेतरमादुः । \*पादेष्वत्यादि \* । तिष्ठन्ति येषिवति स्था
भूरादिलोकाः स्थितपदवाच्याः । ते पादा यस्येति स्थितिपात् । तस्य
स्थितिपदो भगवतो भूरादिषु पादेषु सर्वाधा भूतानि विदुः । त्रिम्पूर्णो
भूरादिश्रयोपरिवर्तमानस्य महलोकस्य मूर्द्धस्परितनेषु जनस्तपःसत्येषु, अमृतं क्षेभमभयमिति सुखत्रयमधायि । अतो भूरादिचतुष्के

पुरुषसूक्तानुरोधे द्वितीय एवार्षः । मथमे तावत । ननु विवितिमन्त्रे सप्तम्याऽऽधारत्वं प्रतिपाद्यते । भ्रतः पर्मिसत्र पश्चम्याऽनाधारत्वमत उपदेशभेद्यातः पूर्वोक्तपरामर्शाभावात्र इयोतिषा ब्रह्मत्वमिति चेन्नैष दोषः । उभयस्मिन्नप्यविरोधात् । मन्त्रे दिच्येवोक्तम् । अस्मिन् वाक्ये सर्वत्रोच्यते । सर्वत्र विद्य-मानस्य दिवि विद्यमानत्वं न विरुद्ध्यते । अतः शब्देन न तत्रा-विद्यमानत्वं, किन्तु तत्रोऽप्यन्यत्र सक्त्वं बोध्यते । तस्मात् सप्त-मीपश्चमीनिर्देशो न विरुद्धः । द्वितीये तु । ननु मन्त्रे अस्तुतपद-मत्र ज्योतिःपदमत उपदेशभेदाच्चतुर्थश्च पादो द्वद्यम् ।

अनित्यं सुखमित्यर्थादायाति । अस्मिन् पक्षे श्रौते पादशब्दे, सुपां सुलुगिति सुपः खादेशः । अस्येत्यस्य स्थितिपदः पुंस इत्यर्थः । दि-घीति जनभादित्रयोपलक्षकम् । अमृतपदममृतत्वस्यानुसीव्यमान-त्वात् सुखत्रयोपलक्षकम्। एवं सति द्वितीयस्योपपादनसापेक्षत्वात् प्राञ्जलः पूर्वे एव प्राह्य इति शङ्कायामाद्यः \* पुरुषेत्यादि \* एवका-रोऽप्यर्थे । पूर्वस्यापि पादास्त्रय इत्युक्तरीत्या पुरुषसूक्तानुसारित्वात्। एवर्माभप्रेत्य सूत्रं द्वेधा व्याकारिष्यन्त आहुः \*प्रथमे तात्रदित्यादि \*। \* प्रथम इति \* पुरःस्फूर्तिके तृतीये \*।पूर्वोक्तपरामशीमावादिति \* विभक्तिभेदेन मन्त्रोक्तस्य दिव्शब्दस्यास्मिन् प्रत्यभिन्नाभावात्। सिद्धान्तप्रनथे पञ्चम्याः कथं सर्वत विद्यमानताबोधकत्वमन आहु.। अत इत्यादि + अतो दिव इत्युक्त्वा, सर्वत पृष्ठेष्वित्यादिश्राव-णेन पञ्चम्या ल्यव्लोपीयत्वे, इमं घुलोकमारभ्येत्यर्थात् तथन्यर्थः। अत्र सर्वे, दृक्षाग्रे इयेनो, दृक्षाग्रात् परतः श्येन इति विभक्तिभेदेऽपि यधैकार्ध्यव्यभिक्षा तथात्रेति दृष्टान्तमाहुः । अत्र तु विभक्तिभेदस्य प्रयोजनमप्युपदेशभेदमाहुः । \* चतुर्थश्चपादो हृदयमिति \* मन्त्रे लोकात्मकः पाद । ब्राह्मणस्य तु हृदयमुपक्रम्य पठितत्वादृहृदयपाद्-ध्वेन तत्र सिद्धानीत्युपदेशभेद इत्यर्थः । अन्यमापि भेद्धमाद्यः ।

अतः शब्दाच्च सर्वस्माद्भेदः प्रतिपाद्यते । अत उपदेशभे-दानैकवाक्यता । अस्मिश्र वाक्ये चरणाभावाद् स्वरूपासिद्धो हेतुरिति चेन्नेष दोषः । उभयस्मिन् ज्योतिः पदे अमृतपदे च प्रयुज्यमाने एकार्थत्वान्न विरोधः । पादत्रयमुपरितनलोकेषु च-तुर्थ सर्वत्रेति । अन्यथा वैजासं पादानामापद्येत । परिच्छेदश्र विरोधश्च । अतोऽमृतज्योतिः शब्दयोरेकार्थत्वेन विरोधाभावा-देकवाक्यत्वम् । अतोऽत्र चरणसद्भावात्तस्य च ब्रह्मधर्मत्वा-जज्योतिर्ब्रह्मैव ॥ २६ ॥

\* अतः शब्दादित्यादि \* अत इत्यस्य पूर्वेपरामर्शित्वात् पूर्वस्माद् भेदे प्रत्यायिते पूर्वोक्ताद् ब्रह्मणोऽपि सकाशाज्ज्योतिषो भिन्नत्वसि-द्धिरित्यर्थः। अञ्जत इत्यादि अपवं प्रकारत्रयेणैकदेशभेदान्मन्त्रव्रह्मः णयोर्भिन्नार्थत्वेनोपदेशभेदादित्यर्थः । तेन सिद्धमाहुः \* अस्मिन्नि-त्यादि \* ब्राह्मग्राचाक्ये तद्भावादेकवाक्यत्वाभावेन मन्त्रतः प्राप्त्य-भावात्तथेत्यर्थः । सिद्धान्तं व्याचक्षते \* नैष इत्यादि \* । \* एकार्थ-त्वादिति \* उभयोर्वेह्मवाचकत्वेनैकार्थत्वान्नैकवाक्यताविरोधः। ननु तथापि पाद्मेदेन विभागे साकाङ्कत्वामावात् कथमेकवाक्यतेत्यत आहुः \* पादेत्यादि \* आश्रमचतुष्टयस्थजीवानां पादत्वपक्षे लोकानां च पादत्वपक्षे यथायथं हृदयरूपं चरणस्थानं, पादान्तर्विति ब्रह्म च ज्योनीक्रपं सर्वेत्रेति पादभेदेऽपि ततुपलक्षकस्य तदन्तःस्थितस्य च सार्वत्रिकत्वेनोभयत्रापेक्षणाद्विभागे साकाङ्कतायाः सत्त्वान्नैकवाक्य-त्वभङ्ग इत्यर्थः । ननु स्पष्टस्य ब्रह्मधर्मस्यावाभविऽपि निर्वनधेनैवं न्या-ख्याने का वोपपत्तिरित्यत आहुः \* अन्यथेत्यादि \* गायत्रीपरतया व्याख्याने गायज्याः शब्दत्वेन पादानां चार्थत्वेनांशांशिभावाङ्गीकारे वैजास्यं पादानामापद्यते।किञ्च । गायत्री परिच्छिन्ना । अत्र तु, सर्वतः पृष्ठेष्वित्यादिना परिच्छेदराहित्यं प्रतिपाद्यतेऽतः परिच्छेदविरोधश्च । तथाच गायत्रीपक्षे दोषद्वयसत्त्वं, ब्रह्मपक्षे तदभावश्च ब्याख्यानिर्यन्ध उपपत्तिरित्यर्थः। एवं सर्वेमुपपाद्य सिद्धमाहुः \* अत इत्यादि \*। **\*अत इति\* पक्षान्तरस्याघटमानत्वात् । \* अत इति \* एकवाक्य-**

### प्राणस्तथाऽनुगंमात् ॥ २७ ॥

श्रस्ति कौशीतिक ब्राह्मणोपनिषदि इन्द्रमतर्दनसंवादः। मतर्दनो ई वै दैवोदासिरिसादिना, एष छोकपाल एष छोकाधिपतिरेष लोकेशः स म श्रात्मेति विद्याद स म आत्मेति विद्यादित्येतदन्तम्। तत्र वरदाने मामेत्र विजानी होतदेवा हं मनुष्याय

त्वस्य सिद्धत्वात् । तथाच प्रकरणस्य ब्राह्मत्वे सिद्धे ब्रह्मधर्मस्य तत्र सिद्धत्वादुपसंहारगतमपि ज्योतिः पदं ब्रह्मवाचकत्वेनेव सिद्ध-मतस्त्रथेस्यः । अत्र पादवतीविद्यानां ब्रह्मस्वरूपपरत्वप्रतिपादनाद्-द्रध्यायसङ्गतिः । आश्रमचतुष्टयस्य जीवस्थितितङ्गोग्यसुस्वरूपकार्थ-द्रारा तत्प्रतिपादनात् पादसङ्गतिः । ज्योतिषः स्थितिकार्यकत्वेन ब्र-द्मलक्षणे शतिव्याप्ते प्राप्तायां तित्रवृत्त्यर्थे ज्योतिः पदं सन्देहवारणाद-वसरोऽधिकरणसङ्गतिः । तेनापो वा इद्य सर्वमित्यादावण्ययं न्यायो बोध्यत इति न न्यूनता ।

माध्वास्त्वताधिकरणद्वयमङ्गीकुर्वन्ति । तत्र प्रथमसूत्रस्याग्नि-सुक्तं विषयवाक्यम्। 'वि मे कर्णा पतयो विचक्षुर्वीदं ज्योतिर्हेदय आहितं यत् । वि मे मनश्चरते आधीः किं स्विद् वध्यामि किमनूम-निष्य' इति । अत्र विश्वद्धां विरुद्धार्थकः । पतय इति पततो विरुद्धं चरत इत्यर्थः । इदं चरणं हेर्तुः । शेषं समानम् । घस्तुतस्त्वत्र विच-रणमुक्तं, न तु चरणमतश्चिन्त्यम् । छन्दोऽभिधान।दिति सुत्रमधिक-रणान्तरम् । तत्र छान्दोग्यस्यमुक्तमेव विषयवाक्यम् । समानमितर-त् । अतापि सुत्रे साध्यानुहोखात् सूत्रकृद्दाशयगोचरत्वं सन्दि-ग्धम् ॥ २६॥

#### इति नवमाधिकरणम्।

प्राणस्तथाऽनुगमात् ॥ विषयवाक्यमुदाहरन्ति अञ्चाति स्वादि स्वाच सम्पूर्णः पञ्चमाध्यायोऽत्र विषयवाक्यमित्यर्थः । कथमस्य विषयत्विमत्याकाङ्कायामेतद्र्थं वदन्तो मतान्तरीयाः सर्वेऽिष, मुख्यः प्राणो वा देवतात्मा वा, जीवो वा, ब्रह्म वेति चतुष्कोटिकं संशयं वद्दन्तीति तते। वैलक्षण्यवोधनाय व्युत्पाद्याहः । अतत्र वरेत्यादि ॥।

हिततमं मन्य इत्युपक्रस्य त्वाष्ट्रवधादिनात्मानं प्रशस्य स्वोपासनायाः पापाभावं फलत्वेन प्रतिपाद्य कस्त्वमिति विवक्षायां,
प्राणो वा अहमस्मि प्रज्ञात्मानं मामायुरस्रतिभित्युपास्वेत्युवत्वा
आयुषः पाणत्वसुपपाद्याऽस्तृतत्वं च प्राणस्योपपाद्य, प्राणेन होवासुष्मिल्लोके असृतत्वमाष्नोतीति, अमृतत्वं योगेन प्रतिपादयित।
तत्र सन्देहः। प्राणः किमासन्यो ब्रह्म वेति।

अत एव प्राण, इत्यव प्राण्ज्ञाब्दमात्रे सन्देहः। अत्रार्थेऽपि सन्देहः। वाधकं च वर्तत इति पृथगधिकरणारम्भः। तत्र
साधकासाधारण्धर्मस्याभावाद् वाधकानां विद्यमानत्वात्र ब्रह्मत्वामिति पूर्वपक्षः। सिद्धान्तस्तु चतुर्भिः सूत्रैः प्रतिपाद्यते। तत्र
प्रथमं साधकधर्ममाहैकेन । व्रिभिर्वाधकनिराकरणम्। प्राणः
परमात्मा भवितुमहिति। कुतः। तथाऽनुगमात् । तथाहि। पौवीपर्येण पर्यालोच्यमाने वात्रये पदार्थानां समन्वयो ब्रह्ममति-

\* योगनिति \* प्राणसंयोगित । तथाचेन्द्रेण खरिमन् प्राणत्वस्येवोपपादितत्वेन प्रज्ञापदस्य बुद्धिवाचकतया चेतनधर्माणां तत्रोपचरितत्वाद् द्विकोटिक पव युक्त इत्यथेः । ननु चतुष्कोटिक पव युक्तोऽन्यथा पूर्वाधिकरग्रोनास्य गतार्थत्वं स्यादित्यत आहुः । \* अत एवेत्यादि \* । उक्ताधिकरणे विषयवाक्ये ब्रह्मलिङ्गस्य विद्यमानत्वात्
प्राणशब्दः प्रयुक्त इति प्राणशब्दमात्रं सन्देहः। अत्रतुप्राणे प्रज्ञात्मत्वकथनादायुष्ट्रोपपादनाचासन्यो वा, जीवो वेति प्राणशब्दार्थं सन्देहः।
किञ्च जीवमुख्यप्राणलिङ्गादिकं वाधकं वर्तत इत्यतस्त्रथेत्यर्थः। युकिपूर्वकं पूर्वपक्षमाहुः । \* तत्र साधकेत्यादि \* । कथमेविमत्यत
आहुः \* तत्र प्रथमांमत्यादि \* । सूत्रं ज्याकुर्वन्ति \* प्राण इत्यादि \*
तथा ब्रह्मपरत्वेऽनुगमात् पदार्थानां समन्वयादिति स्त्रार्थं इति त-

पादनपर उपसभ्यते । उपक्रमे तावद् वरं हणी व्वेति इन्द्रः प्रत-ईनोक्तः परमपुरुषार्थं वरमुपचिक्षेप । त्वमेव मे हणी व्व यं त्वं मनुष्पाय हिततमं मन्यस इति । तस्मै हिततमत्वेनोपदिक्यमानः प्राणाः कथं परमात्मा न स्याद् । न हि परमात्मनोऽन्यद्धिततम-मस्ति । परमानन्दस्वस्त्पत्वाद् । पापाभावश्च ब्रह्मविज्ञान एव । क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन् हष्टे परावर इति श्रुतेः । प्रज्ञा-स्मत्वं च तस्येव सम्भवति । उपसंहारेऽप्यानन्दोऽज्ञरोऽम्हत इति, एष लोकाधिपतिरित्यादि च । तस्मात् सर्वतानुगमाद् प्राणो ब्रह्म ॥ २७ ॥

न वक्तुरात्मोपदेशादिति चेदध्यात्मसम्बन्ध-

भूमा ह्यस्मिन् ॥ २८ ॥

ब्धिकमाइ । यदुच्यते पाणो ब्रह्मोति, तन्न् । कुतः । वनतु-रात्मोपदेशात । वक्ता हीन्द्र आत्मानमुपदिशति । मामेव वि-जानीहीत्युपक्रम्य प्राणो वा अहमस्मि प्रज्ञात्मानं भामायुरमृत-मित्युपास्त्रेति । स एष प्राणो वन्तुरात्मत्र्वेनोपदिश्वमानः कथं ब्रह्म स्यात् । तथाच वाचो धेंनुत्वोपासनवदेनतायाः प्राणद्वेनो-पासना, बोध्यते ।

ग्रन्ये च ब्रह्मधर्माः प्राणस्तावका इति कथप्तस्य ब्रह्मोपा-

मुपपादयन्ति \* उपक्रम इत्यादि \* । \* सम्भवतीति \* चिद्रूपत्वात्र सम्भवति । \* सर्वेतानुगमादिति \* आद्यन्तं पदार्थानां ब्रह्मधर्मत्वेनैव समन्वयात् । एवं साधकधर्मो व्याख्यातः ॥ २७ ॥

न वक्तुरात्मोपदेशादिति चेदध्यात्मसम्बन्धभूगा ह्यस्मिन्॥ \*वाधकमाहेति\* स्वांशेनाहेत्यर्थः। \*उपदिशतीति\* मामित्यहङ्का-रवादेनोपदिशति। \* ब्रह्मधर्मा इति \* पूर्वसूत्रव्याख्यान उक्ताः-। ख्यानत्विमिति चेन्न । अध्यात्मसम्बन्धभुमा ह्यामिन् । अस्मिन्
प्रकरणे अध्यात्मसम्बन्धः । आत्मानमधिकृत्य यः सम्बन्धः ।
आत्मार्गव्यो श्रह्मवाची । वस्तुतो जीवस्य ब्रह्मत्वाय तथा वचः । तस्य सम्बन्धः । तद्धर्माः । तेषां वाहुल्यं प्रतीयते । एष
छोकपाछ इत्यादि । यावद् यधाकथि ब्रह्मपकरणत्वं सिद्ध्यति, तावदन्यपकरणत्वमयुक्तिमिति हिश्चव्दार्थः । प्राणस्य
प्रज्ञात्मत्वम् । स्वातन्त्र्येणायुर्वातृत्वम् । न वाचं विजिज्ञासीत
वक्तारं विद्यादिति चोपक्रम्य, तद्यधा रधस्यारेषु नेमिरपिता,
नाभावरा अपिता एवमवैता भूतमात्राः प्रज्ञामात्रास्वपिताः, प्रज्ञामात्राः पाणे अपिताः । स एप प्रज्ञात्माद्राद्विन्दिम्तो
न साधुना कर्मणेत्यादिविषयेन्द्रियव्यवहारे अनिभभूतं प्रयगात्मानमेवोपसंहरति । स म आत्मेति विद्यादिति चोपसंहारः ।
तस्माद्व्यात्मसम्बन्धवाहुल्याद् ब्रह्मोपदेश एवायम् ॥ २८ ॥

निराकरणांशं व्याकुर्वन्ति \* अस्मिन्नित्यादि \* । \* अधिकृत्येति \* अधिराधिक्ये । अधिकं कृत्वा । आत्मपदार्थस्य सन्दिग्धत्वादाहुः । \* आत्मेखादि \* । ननु तर्हि ब्रह्मपदमेवास्मिन् सूत्रे कुतो नोक्तमत आहुः \*वस्तुत इत्यादि \* । ऐकात्मयवादेन जीवस्य ब्रह्मत्वं वोधियतु- मात्मपदम् । अत एव स्त्रपरिहारांग्रप्रयोगो नकारस्य न कृतः । \* सन्वन्ध इति \* सम्यग् वन्धो यस्पाऽसौ स सम्बन्धः । तथाच जीवाः स्मनः सकाशात् परमात्मानमधिकं कृत्वा तद्धमवाहुव्यमस्मिन् प्रकरणे प्रतीयते । अतोऽत्र बहुनामनुत्रहस्य न्याय्यत्वात् प्राणः परमात्मात्यर्थः । ननु किमित्येवं निवन्ध इत्यत आहुः । \* यावदित्यादि \* तथाच पूर्वसूत्रे साधकहेतुमुक्तवाऽत्र हिशद्धकथनात, सर्वे वेदा यत् पदमितिश्रुत्यनुरोधेन निवन्ध इत्यर्थः । तनुपपादयन्ति । \* प्राणस्यत्यादि \* । मृतमाताः शद्धाद्यः । प्रज्ञामात्रा ज्ञानेन्द्रयांशाः । \* नत्यादि \* । मृतमाताः शद्धाद्यः । प्रज्ञामात्रा ज्ञानेन्द्रयांशाः । \* नत्यस्मितिश्रत्यनुरोधेन निवन्ध इत्यर्थः । तनुपपादयन्ति । \* प्राणस्यत्यादि \* । मृतमाताः शद्धाद्यः । प्रज्ञामात्रा ज्ञानेन्द्रयांशाः । \* नत्यस्मादिति \* । प्रज्ञात्मत्वाद्युपदेशात् ॥ २८ ॥

पूर्वस्रत्रेणापिरहृतमत परिहरति तुश्रब्दः । अयं द्योषो व्यव-हारदृष्ट्योपदेशे । अहं ब्रह्मेत्यार्षेण दर्शनेन त्पदेशः । ननु, त-प्रवमसि, अयमात्मा ब्रह्मेतिवाक्षेषु जीवस्य ब्रह्मत्वं बोध्य-ते । तत्र प्रत्यधिकारं शास्त्रपर्दात्तारित न्यायेन स्वात्मन एव ब्रह्मत्वावगतिर्मुख्या । न प्रतर्देनस्येन्द्रजीवब्रह्मत्वावगतिरुपासनं वा पुरुषार्थाय । अतः शास्त्रदृष्टिरिप नैवंविधा । केवलस्य चैतन्यमात्रस्य ताद्दशे ब्रह्मण्येक्यावगतिविरोधात्तत्वमस्यादिवा-क्यार्थोऽध्यवसीयते । नतु ब्रह्मधर्मा जीवे वक्तुं शक्यन्त इसा-

क्षतिवादि \* । प्रकरणस्य ब्रह्मपरत्वाङ्गीकारे । वक्त्रा इन्द्रे म यःस्वात्मोपदेशः कृतस्तस्य बाधकस्य क उद्धरणप्रकार इत्यर्थः ।

शास्त्रदृष्या तूपदेशो वामदेववत् ॥व्याकुर्वन्ति १ पूर्वेत्यादि १ । श्वां दोष इति १ । स्वात्मोपदेशस्पो दोषः । तथाचाष्ट्राने स्वात्मानं ब्रह्मात्मकमवगत्यन्द्रेणेवमुपदिष्टमतो १ त्रेवं प्रकारमेदे भा-समाने १ प्रवह्मण प्रवोपदेशान्तानं नान्यथा सम्भावयितुं शक्यमित्य-धः । कथमेवमवगम्यत इत्यपेक्षायां दृष्टान्तमवतारयन्ति । १ निन्वत्यादि १ । १ प्रत्यधिकारमिति १ अधिकारं लक्ष्यीकृत्य । १ ने-वंविधिति १ । नेन्द्रजीवस्य ब्रह्मत्ववोधनपरा । तर्हि, न वाचं विजिन्नासीत वक्तारं विद्यादित्यप्रे श्रावणाज्ञीवसामान्य एव शास्त्रदृष्टिरस्त्रित्यशङ्काह्म । १ केवलस्येत्यादि १ । सर्वेद्यत्वाद्यत्वादी-नां धर्माणां परस्परविरोधाद्भागत्यागलक्षणया निर्विशेषस्य चैतन्यमात्रस्य जीवस्य निर्विशेषे चैतन्यमात्रे ब्रह्मण्येक्यावगतिस्तत्त्वमम्यादिवाक्यार्थे इति निश्चीयते । न त्वानन्दाऽजराऽमरत्वाद्यो ब्रह्मधर्मा पेक्यावगतिविरोधिनस्तत्र जीवे वक्तुं शक्यन्ते । अतंऽत्र वत्कत्वानिद्यान्यान्याक्षितत्वाद्य ब्रह्मणोऽपि तादश-

शङ्घ पारहराते । वामदेवनत् । तद्धैतत् पश्यन्तृषिवीमदेवः मितपेदे भ्रहं मनुरभवं सूर्यश्चेति । य एन मत्यबुद्ध्यत स सर्वे अवाति । तत्र सर्वेषां सर्वभावे सर्वानन्समसङ्गात् सर्वयेकमेवेति वक्तव्यम् ।

ततः कारणलय एव सर्वभाव इति मनुरभवं सूर्यश्चेसवयुत्यानुवादोऽनुपपन्नः । तत्र यथा ज्ञानावेशात सर्वधर्मस्फूर्तिरेवमत्रापि ब्रह्मावेशादुपदेश इति । त्वाष्ट्रवधादयो ब्रह्मधर्मा एव ।
तदावेशेन कियमाणत्वात । 'नन्वेष वज्रस्तव शक्तः ! तेजसा
हरेदेधीचेस्तपसा च तेजिनः । तेनैव शत्रुं जिह विष्णुपन्तित'
इति दत्रवचनं भागवते । तस्माद्यक्तं ब्रह्मधर्मवचनम् । ननु, स्वाप्ययसम्पन्योरन्यतरापेक्षमाविष्कृतं हीतिस्त्रे सुषुप्तौ ब्रह्मसम्पत्तौ
च ब्रह्मधर्माविर्भावो, न त्वन्यदेति कथमेविमति चेन्मैवम् ।

त्वेनाताविविद्यनत्वाज्जीवसामान्ये शास्त्रदृष्टिरि न वक्तुं शक्येति नायं समाधिरुपपन्न इत्यर्थः । परिद्वारं व्याक्तुं दृष्टान्तं व्याकुर्वन्ति । क्षत्तिदित्यादि \* । इदं वृहद्वारण्यके पुरुषविधव्राह्मणस्यं वाक्यः म् । \* तत्तिनि । अस्मिन् वाक्ये । \*एकमेवेति \* । व्रह्मात्मकतेयेकनेव । \* कारणल्य इति \* । कारणे व्रह्माण लये । \* अवयुत्यानुवान्दोऽनुपपन्न इति । स्त्रसर्वत्विध्यंशं पृथक्कस्य मन्वाद्यनुवादः स्वस्य व्रह्माण लीनत्वादनुपपन्नः । न प्रत्य संज्ञास्तीति श्रुत्यन्तरे व्रह्मभूतानां भिन्नतया स्वानुमन्धानाभावयोधनात् । तर्हि कथमेवमुक्तं तत्राहुः । \*तत्र यथेत्यदि \* । \* व्रह्मावेशादिति \* । शास्त्राध्यासदार्व्यवाहुः विय उक्ताः स्युनं तु त्वाष्ट्रवधादय इन्द्रकर्तृका इत्यत आहुः । \*त्वाष्ट्रव्यादि, \* धमेवचनमित्यन्तम् \* । अत्रागामिसूत्रविरोधमागङ्कते । \* निन्वत्यादि \* । परिहर्रान्त । \* मैवमित्यादि \* । नान्यदेतिनियन् मक्ष्यः सुवार्थो नाङ्गीकर्तत्व्यः । किन्तूभयत्र नियतोऽन्यत्र त्वनियत इन्यत्र स्वार्थो नाङ्गीकर्तत्व्यः । किन्तूभयत्र नियतोऽन्यत्र त्वनियत इन्तिन्यत् स्वार्थो नाङ्गीकर्तत्व्यः । किन्तूभयत्र नियतोऽन्यत्र त्वनियत इन्यत्वार्थो नाङ्गीकर्तत्व्यः । किन्तूभयत्र नियतोऽन्यत्र त्वनियत इन्यत्वार्थे । स्वार्थो नाङ्गीकर्तत्व्यः । किन्तूभयत्र नियतोऽन्यत्र त्वनियत इन्यत्वार्थे । स्वार्थे नाङ्गीकर्तान्यः । किन्तूभयत्र नियतोऽन्यत्र त्वनियत इन्यत्वार्थे ।

उपदेशभावनादिष्विप कदाचिदुत्तमाधिकारिविषये ब्रह्मप्राकट्य-मिसङ्गीकर्तव्यम् । मध्येव सकलं जातिमत्यादिवाक्यानुरोधात् । इहैव समवनीयन्ते प्राणाः । ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येतीसप्या-विभीवापेक्षम् । तस्य प्रायिकत्वान्न सूत्रे फलन्वमाह् । जीवन्मु-क्तानामिष प्रममुक्तेवक्तव्यत्वाच ।

त्यङ्गीकर्नव्यः। तत्र हेतुः \* उपदेशेत्यादि\* तथाचैत्रं विधवाक्यानि प्रयन् ज्यासः कथमेवं नियमयेदतो नैवं सुत्रार्थः । आदिपदेन, ए-तत्साम गायन्नास्त इत्यादिश्चनीनां, कस्याश्चित् पूननायन्त्या इत्यादि-वाक्यानां च सङ्गहः । तथाच वाक्यानां सुतोपजीव्यत्वेनोक्तसुत्रस्थे सम्पत्तिपदे उपलक्षणविधयात्रमाधिकारोऽपि सङ्घहीतु शक्यत इति न तद्विरोध इत्यर्थः । ननु तद्धैतदिति, मय्येवेति श्रौनं वाक्यद्वयं पू-र्णक्रानिन इति तस्याहङ्कारवादेन तथा कथनं युज्यते, न त्वावेशिनः। इन्द्रस्त्वावेद्याति इष्टान्तदार्षान्तिकवैषम्यम् । नचन्द्रस्यापि पूर्णज्ञानि-त्वं शक्यवचनम् । तथा सति वामदेवादेरिवेन्द्रस्यापि मुक्तत्वात् त-द्वदेवमुपदेशस्यापि फलत्वमुक्तं स्यादित्यत आहुः। अइहैक्रियादि अ। अस्तु तस्य पूर्णेश्वानिवाक्यत्वं तेषां मुक्तत्वं च । तथापि श्वानमुक्त्यो-राविभीवापेक्षत्वं तु निर्विवादम् । इहैवेति श्रुनौ ब्रह्मैव सिन्निति ब्रह्म-भावे मोक्षकपनाद्, ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवतीति शुत्यन्तरे ज्ञानेन ब्रह्म-भावश्रावणाच । ब्रह्मभावश्च स्वस्मिन् ब्रह्मधर्माविभावपूर्वकब्रह्म-स्फूर्तिरूप एव । न तु तद्व्याप्तिरूपो, न वा तादात्म्यरूपः । तस्य सावैदिकत्वेन सर्वावस्थासाधारणतया क्वानित्वाद्यप्रयोजकत्वात्। नापि निष्पपञ्चनत्स्फूर्तिरूपः । सर्वभावस्फूर्त्योदि रिरुद्धत्वात् । अतः प्रकृते उपदेशरूपकार्यदर्शनेन तत्कारणरूपे झाने ब्रह्मधर्माविभीव-पूर्वकब्रह्मभावे चेन्द्रस्य सिद्धे तथा वाष्यकथनस्य युक्तत्वान्न द्रष्टा-न्तदार्ष्टान्तिकवैषम्यम् । पतावान् परं विशेषो, यन्मुक्तस्योक्तविधव्र-ह्मभावः सावंदिक, आवेशिनस्तु कादाचित्कः । अतस्तस्य प्रायिकत्वा-द वामदेवादिस्वेतववन्न सुत्रे तस्य फलत्वमाह । किञ्च । सर्वेभाव-

असम्प्रज्ञातसमाधाविनाविभीनदशायामेन शरीरवियोगे नि-योजकाभावाद् नागादिमात्रं छीयते । तस्य च प्राप्तत्वादेव ना-चिरादिगतिः ।

स्यापि साधनस्वेनाचान्तरफलत्वमेव, न पर्मम्फलत्वम् । परममुक्तिश्च जीवन्मुक्तानामप्यमे वक्तव्या, सुतरामावेशिन इत्यतोऽपि नाहातो न नद्मुक्तिद्रोप इत्यर्थः । नन्कस्थले ब्रह्माविभावाङ्गीकारो न युक्तः । तिस्मन् सित वागादिविलयस्यहैवेति श्रुनी कथनाद् वक्तुस्तदापत्यो-पदेशनासम्भवापत्तेः । तस्य मुक्तिपूर्वावस्थाकपत्वेनार्विरादिगतिकथ-नापत्तेश्चेत्यत आहुः । \* असम्ब्रहानेत्यादि \* सत्यमस्ति तत्र तथात्वं, पुराणे दधीच्यादिषु मसिद्धं च । तथाध्युक्तश्चनी, अथाकामयमान इति प्रतिज्ञाय लयकथनात् कामाभावे सत्येव प्राणानां लयो, न तु तदभावे । प्रकृते तु दधीचिवद्समप्रज्ञातसमाधरमावादिधकारित्वेन तद्मनिमिन्द्रियवियोजकस्य कामाभावस्य चाभावात्र वागादिलय इति नोपदेशानुपपत्तिः । ब्रह्मभावस्य प्राप्तत्वान्नार्विरादिगत्युक्तिश्चे-त्यर्थः ।

यहा। नन्ष्वेशभावनादिषु ब्रह्माविभीवो न युक्तः। यदि तन्न स स्याचदोषदेषुः सद्यो मुक्तिः स्थात्। इहैव समवनीयन्ते प्राणा इन्त्यादिश्वनौ तथैव सिद्धः। तथा सित तस्याविभावस्य फलत्वमिष व्यासेरुच्येतत्यत आहुः। \* इहैवेत्यादि \*। सत्यं सद्योमुक्तिराविभावापक्षा। परन्तु ब्रह्मीव सिन्नितिश्वताववधारणकथनाद् यत्न सर्वथा ब्रह्मभावस्तन्नेव सद्यो मुक्तिः। उपदेशभावनादौ तु न तथा। वहिः-स्फूर्नेरिष सत्त्वेन केषु चिदेव तद्भवनेन तस्याविभावस्य प्रायिकत्वान द्वान्तं व्यासस्तस्य फलत्वं नाह। न तु तावता सर्वत्न नाविभाव इति वक्तुं शक्यमित्यर्थः। यदि ताहशाविभावस्य न फलत्वं, तदा तस्य वैयर्थमेव स्यादित्यत आहुः। \* जीविन्तित्यादि \*। पारम्याभावात् फलत्वानुक्ताविषे नाफलमित्यदोष इत्यर्थः। ननु यदि ताहशाविभावस्य जीवन्मुक्तिसम्पादकत्वं, तदा तस्याचिरादिगतिरुच्येत । सा च नोच्यतेरतो नैविमित्यत आहुः \*। असम्प्रज्ञातेलादि \*। श-रीरिवियोग इति \*। अर्चिरादिगतिरिति श्रेषः। \* वियोजकाभान्

त्यापि प्राधिकत्वाम सूत्रगीतादिषु तद्वचनम् । संग्रणनि-राणभेदेन नियमवचनं त्वप्रामाणिकमेव । ब्रह्मवादे गुणानङ्गी-काराच्च । तस्माद्यक्तमुक्तं, शास्त्रदृष्ट्या त्पदेश इति ॥ २९ ॥ जीवमुख्यप्राणिलङ्कान्नेति चेन्नोपासात्रैविध्यादा-

श्रितत्वादिह तद्योगात् ॥ ३० ॥

अन्यर्द् वाधकद्वयमाशङ्कते । ननु यद्यपि ब्रह्मधर्मा भूयांतः प्रकरणे श्रूयन्ते । तद्वज्जीवधर्मा मुख्यपाणधर्माश्च वाधकाः स-नित । न वाचं विजिज्ञासीत वक्तारं विद्यादिखोदि । अत्र हिं वागादिकरणाध्यक्षस्य जीवस्य विज्ञेयत्वमभिधीयते । प्रथ खळ प्राण एव प्रज्ञात्मेदं शरीरं परिष्ठशिति ज्ञारीरधारणं मुख्यप्राण-धर्मः । मा मोहमापद्यथा, अहमेवैतत् पञ्चधात्मानं प्रविभज्येतद्-वाणमवष्टभ्य विधारयामीति श्रवणात् ।

वादिति \*। ताहराहराभावात । भावनादी वागादिमात्रं लीयते ।
तस्य ब्रह्मणश्च प्राप्तत्वात् तत्प्राण्त्ययोचिरादिगतिरंत्र नोकाऽतो नोकर्षाष इत्ययंः । नर्जु मुख्याधिकारस्यैवंविधत्वे स्त्रादिषु कुतत्तद्जुकिरित्यत आहुः । \* तथापीत्यादि \*। प्रायिकत्वं सम्भावितत्वमनियतत्वमिति वावत् । तथाचातोऽनुक्तिरित्ययंः । नन्जु सगुणोपासकस्यार्चिरादिगतिर्निगुणपरस्य तु, तस्य तावदेव विरं यावत्र विमोक्ष्येऽथ सम्पत्स्य इति श्रुत्याकाचिरकदेशिनः सगुणिनगुणोपासनाभेदेनाधिकारिभेदमङ्गीकुर्वन्ति । तत् कुतो नाद्रियत इत्यत आहुः ।
\* सगुणेत्यादि \*। ब्रह्मवादे ब्रह्मणः सगुण्यानिगुणभावाभावेनाधिकारिभेदाभावात् तथागत्यादिनियमकथनमश्रमाणिकमेव । सांख्यप्रतिपन्नानां गुणानां व्यासेनानङ्गीकारादिषि तथेत्यसङ्गतत्वान्नाद्रियत
इत्ययः । सिद्यमाहुः । \* तस्मादित्यादि \*। \*तस्मादिति \*। अभ्यासमाहुत्येन ब्रह्मावेशात् ॥ २९ ॥

जीवमुख्यप्रागिलिङ्गाभेति चेन्नोपासानैविष्यादाभितःवादिह तद्यो-गात ॥ स्याचक्षते। सभन्यदित्यादिस् । सपतद्याणमितिसः। पतच्छरी- यो वै प्राणः सा प्रज्ञा या प्रज्ञा स प्राण इति जीवमुख्य-प्राणावाच्यत्वे प्रज्ञामाणयोः सहवृत्तित्वादुपचारो युज्यते । उ-त्क्रान्तिश्च । नतु सर्वथा विलक्षणस्य ब्रह्मणः। तस्माज्जीवमुख्य-प्राणाळिङ्गयोचिद्यमानत्वात्र ब्रह्मप्रकर्णामिति चेन्न । उपासात्रै-विध्यात् । अयमर्थः । किमत्र चोद्यते । जीवमुख्यप्राणालिङ्गाद् ब्रह्मधर्माणां जीवपरत्वं, त्रयाणामिष स्वतन्त्रत्वं वा, ळिङ्गद्वय-स्यापि ब्रह्मधर्मत्वमुच्यतामिति वा । आद्यः पूर्वमेव परिहृतः । न हि ब्रह्मधर्मा अन्यपरत्वेन परिणेतुं शक्या इति । द्वितीये दृ-पणमाह् । उपासात्रीविध्यात् । तथा सत्युपासन त्रिविधं स्यात्। तद्वाक्यभेदमसङ्गान्न युक्तम् ।

रम्। तथाच वागादिकरणाध्यक्षत्वस्य जीवलिङ्गस्य शरीरधारणस्य मुख्यप्राणिलङ्गस्य च ब्रह्मवाक्यत्ववाधकस्य विद्यमानत्वानेदं ब्रह्मवाः क्यमित्यर्थः। नन् यथैते लिङ्गे ब्रह्मवाक्यत्ववाधके तथा असृतत्वादिकं व्रह्मिलङ्गमेतद्वाधकमिति नात्र कस्यापि निर्णय इत्यत स्वपक्षे गुण-साहे । क्ष्यो वा इत्यादि 🛠 । क्षइति जीवमुख्यप्राणवाच्यत्व इति 🗢 अ-स्मिन् प्रकर्णे इंक्षेकार्यत्वे। अ उत्कान्तिरिति अ। सहैवैतैः सर्वेरु रंक्रामतीत्यनेनोक्तोत्कान्तिः। \* सर्वथा विलक्षग्रस्येति \*। उत्कान्ति-विरोधिन्या ब्यापफतया जीवात्, तथा चतनतया च मुख्य-प्राणाद् विरुद्धधर्मगाः। \* तस्मादिति \*। उक्तरूपस्य महावाधक-सत्वात् । तथाचैतेन वाघकेन ब्रह्मालिङ्गानामुपासनार्थत्व-**स्य शक्**यवचनत्वान्नेदं ब्रह्मप्रकरगामिति पूर्वपक्षाशय इत्यर्थः । समाधानांशं ब्याकुर्वन्ति । क्षत्रयमर्थे इत्यादि । क्षत्रच्यतामिति अ। उपपाद्यताम् । \* पूर्वमेव परिहृत इति \*। न वक्तुरिति सूत्रे महा-धर्मवाहुल्यप्रतिपादनेन वहूनामनुग्रहस्य न्याय्यत्वालम्यानात् परिहः तः। परिहारस्याकारमाहुः। \* न हीत्यादि \*। अन्नाशक्यत्वं वहुपु लक्षणाया आपत्या श्रेयम्। \* ब्रितीय इति \* लक्षणादोपराहित्यात् वयाणां स्वानन्त्रयेण प्रतिपाद्यत्वाङ्गीकार इत्यर्थः। अवाक्यभेदप्रसङ्गा-दिति 🛪। विजानी ही त्यस्यावर्तनेन, मामितिपदस्यार्थत्रयक ल्पनेनैवका-

तृतीये तूपपत्तिरुच्यते । जीवधर्मा ब्रह्माण न विरुद्धचनते । आश्रितत्वात । जीवस्यापि ब्रह्माधारत्वात तद्धर्मा भाषि भगव-वाश्रिता एव । इहेत्युभयत्र सम्बन्धो ब्रह्मवावे । मुख्यमाणे तु तद्योगात् । तेन योगस्तद्योगस्तस्मातः । माणधर्मा भगवाति न विरुद्ध्यन्ते । माणस्य भगवत्सम्बन्धात तद्धर्माणामपि भगवत्स-म्बन्धात । भ्रथवा वक्तृत्वाद्यो न जीवधर्माः किन्तु ब्रह्मधर्मा एव । जीवे आश्रितत्वाद्वासन्ते । पराचु तच्छ्रुरुतेराते न्याया-त । माणेऽपि तथा । स्वाप्ययसम्पत्त्योजीवस्य ब्रह्माश्रितत्वम् । आध्यात्मकाधिदैविकरूपत्वाक् संयोगः। माणस्य तु संयोग एव ।

रार्थिक्रियेथेन च वाक्यमेद्रमसङ्गात् । \* तृतीय इतिः । \* ब्रह्मयर्म-त्वोपपादनचोदनापक्षे । \* ब्रह्माधारत्वादिति \* । अस्यावयवभूतैस्त् ब्याप्तं सर्विमिदं जगदिनि श्रुत्या जीवस्यावयवत्ववोधनेन तस्य ब्रह्माः धारत्वात् । नच वैपरीत्यं राङ्मम् । संयोगादुत्यत्तिरितिपक्षे तथात्वे, विभाग। दुत्पत्तिरिति पक्षे तद्भावादिति । \* इहेत्युभयत्र सम्बन्ध इति 🛪 । इहाऽऽश्रिततत्वादिह तद्योगादित्येवं सम्बन्धः । ब्रह्मवादपदं मायावादिम्ते जीवब्रह्मणोरभेदादाश्रयाश्रयिभावातङ्गीकारेण, तस्य विरुद्धत्वबोधनार्थम्। \* भगवत्सम्बन्धादिति \*। भगवतो नियाः सकतया तन्नियम्यत्वरूपात् सम्बन्धात् । तथाच, ' न प्राग्रोन, नापा-नेन मर्लो जीवित कश्चन । इतरेगा तु जीवीन्त यस्मिन्नेतावुप अिता-विति' तत्सामर्थ्यस्य भगवदधीनत्वातः तद्ध्माग्रामपि परम्परया भ-गवद्धमत्वमित्यर्थः । अस्मिन् पक्षे जीनप्राग्यधर्माणां न साक्षाद् भगव-द्धमेत्वस्थित लक्षणेवाऽऽ। यतेत्यरुच्या पक्षान्तरमाहुः । \* अथवे-त्यादि \*। \* ब्रह्मधर्मा इति \* साक्षाद्ब्रह्मधर्माः । ननु यद्येवं प्राणे स्यात् तदाऽऽश्रितत्वमेव हेतुत्वेनोक्तं स्यान्न तु तद्योगोऽपीत्यत उप-पादयन्ति \* स्वाप्ययेत्यादि \* तथाच स्वाप्ययादौ जीव्यस्य ब्रह्माश्चि-तःवम् । अवस्थाभेद्कनात् नादात्म्यान्न संयोगः । उभयप्रवेशपक्षे सु स्वाप्यये सम्परिष्वञ्चश्रुतः संयोगः कादाचित्कः । प्राग्<u>ो</u>तु संयोगः

तस्मात् सर्वे धर्मा ब्रह्मणि युड्यते ।

सहोत्क्रमस्तु कियाज्ञानशक्त्योभगवदीययोद्देहे सहैव स्थानं सहोत्क्रमस्यमिति भगवद्धीनत्वं सर्वस्थापि वोध्यते। नतु, प्राण्धल्यानुग्मादिति भार्यशब्देन ब्रह्मैव मतिपादितं, तत्क्षं धर्मः योक्त्कमस्यमिति चेत्। अत धर्मधर्मिणोरेकत्वपृथक्तविदेशयोविद्यमानत्वात्। प्राणो वा अहमस्मिन् प्रज्ञात्मेति। अत्र क्रियाः ज्ञानशक्तिमान् निर्देष्ठः। तद्यवेक्षेकस्य धर्मप्रशंसा, यो वै प्राणः सा मज्ञा, या प्रज्ञा स प्राण इत्युपसंहारान्तम् । पुनस्तः योरेवोत्क्रमण्यवेशाभ्यां सह होवास्मिन् शरीरे वसतः सहोत्काः भत इत्युपक्रम्य सुषुप्तिमूर्छोमरणेषु प्रार्णधीनत्वं सर्वेषािमिन्द्रिन्यास्यामुक्तवा आसन्यव्यावृत्त्यर्थं प्रज्ञयेक्यं प्रतिपाद्योपसंहर्ता। सुनज्ञीनशक्तेकत्कर्षं वक्तुप, अय खळ यथा प्रज्ञायापिसारभ्य, ज्ञाहि प्रज्ञापेतोऽधः कश्चन सिद्धचेतेस्नन्तेन ज्ञानशक्त्युत्कर्षं प्र-

स्व सावैदिक इति हेतुद्रयक्तथनं युक्तिमित्यर्थः। सिस्तमाहुः। \* तहमादित्यादि \*। \* तस्मादिति \* अनया रीत्या ब्रह्मणः प्रयोजकत्वेन लक्षणादोषांसंसगीत्। नन्वस्त्वेवमन्येषां सग्वद्धमत्तं, तथापि
सहोत्क्रमस्यैकत्वव्यापकत्वविरुद्धत्या तस्य तु तथात्वं न युज्यत इति तस्य का गृतिरित्यत आहुः। सहोत्क्रमस्त्विति। तथाच व्यापकत्वादसम्भवन्नपि शक्तिशक्तिमतोरभेदाद्धस्तोत्सेपणवत् सोऽपि
भगवद्धमं पवेत्यर्थः। एवं बोधनस्य फलमाहुः। \* देह इत्यादि \*
अव पूर्वविरोधमाशङ्कते \* नन्वित्यादि \*। \* तन् कथमिति \* पूवीक्तिवरोधन धर्मधर्मिमावस्य वक्तुमशक्यत्वात् कथम्। एतत्समाधानाय हेतुं गृद्धन्ति \* अत्र धर्मेत्यादि \* तथाच यदि पृथक्वनिर्देन्
धो न स्यादुत्क्रमणं विरुद्धोत। अत्र त्भयोः सत्त्वान्न पूर्वोपरिवरोध
इत्यर्थः। उक्तं व्याख्यानुमुपपाद्यन्ति \* प्रागा इत्यादि \* अत्र विह्रयवाक्ये पारुसेदो देशमेदाद् चोध्यः। यथा वृहन्नारायगोपिन्विदि तिपाद्य धर्ममात्रत्विनराकरणाय ज्ञानशक्तिमन्तं भगवन्तं निर्दिश्चाति, न हि प्रज्ञातव्यमिखारभ्य, मन्तारं विद्यादित्यन्तेन । तदह्य ज्ञानिकियाशक्त्योविषयभूतभूतमात्रारूपजगती भगवदभेदं
मतिपाद्यन, स एष प्रज्ञात्माऽऽनन्दोऽजरोऽमृत इत्युपसंहरति
ब्रह्मधर्मेः । भ्रतः क्रियाज्ञानविषयरूपो भगवानेवेति प्रतिपाद्य,
न तावत्रमात्रं, ततोऽप्यधिक इत्येकोपासनैव विहिता । तस्माज्जह्जीवद्भपत्वात् सर्वात्मकं ब्रह्मैवेति महावाक्यार्थः सिद्धः ॥ हे ०॥

इति श्रीवेद≈यासमतवर्तिश्रीवछभाचार्यविरचिने ब्रह्मसूत्रा-ऽणुभाष्ये प्रथमस्याध्यायस्य प्रथमः पादः॥१॥१॥

तैलङ्गद्रविडपाठभेदात् । यथा चैतद्वाणमवएभ्येति प्रश्नोपनिषद्वाक्ये त्विमं शरीरं परिगृद्येति पठन्तीति पाठान्तरं शङ्कराचार्यैदपन्यस्तम् । तथाऽत्रेवोद्द्हमित्यत्राद्द्दुहिति पिटनम् । तद्वत्, श्डूरानन्दछन-द्रीकायामप्ययमेव पाठु इति । अत कियाशक्त्रानुत्राहकः प्राण इति, क्रानराक्त्यनुमाहकश्च चेतन रति ततुभयवाचकयोः प्राणप्रज्ञात्मदा-द्धयोरिह सामानाधिकरण्यात् तदुभयवानेको निर्दिष्टः । ततस्तं मा-मायुरमृतमित्युपास्नेत्यनेन तस्योपासनं विधाय तस्य फ्लं चोक्त्वा, तदनु, तद्भैक आहुरित्यारभ्यास्तित्वे व प्राणानां नि श्रेयसमित्यन्तेन क्रियाद्यक्तिप्रशंसा । जीवित वागपेत इत्यारक्य प्राण एव प्रश्नात्मेद् श्वारीरं परिगृह्योत्थापयनीत्यन्तेन ज्ञानशक्तिप्रशंसा । ततस्रवेत्था-पासनां विधाय प्राणे सर्वातिमुक्तवा यो वै प्राणः सा प्रज्ञा, या वा प्रका स प्राण इत्युपसंष्टतेत्येतदन्ता उभयप्रधंमा । तद्विमसनदर्भे तूरक्रमणप्रवेशाक्यां पुनस्तयोरेव प्रशंसा । सा च तास्मन् पाठे, सह ह्येवास्मिनित्युपक्रम्य सुपुप्त्यादिषु सर्वेन्द्रियाणां प्राणाधीनत्वमु-क्तवा ततः प्राणस्य प्रश्चयैक्यं प्रतिपाद्योपमंद्दता । प्रसिद्धपाठे तु, त-स्येवैष दृष्टिरेतद्विज्ञानिमत्युपक्रमः । सह द्वावास्मिन्नित्युपसंद्वारः। घाक्यार्थस्तूभयत्राप्येक एवं । तस्य प्रयोजनं तु कियाशक्तापेक्षया द्मानशक्तेरुत्क्षेप्रतिपादनसतस्तमुत्कर्षे वक्तुमेतावाद सन्दर्भः । तती-

ऽथ खलु प्रज्ञायामिन्यादिनोत्कर्षप्रिनिपादनम् । तत्रापि पाठभेदः । प्र-मिद्धपाठे, अथ यथास्यै वज्ञायै, र्त्युपक्रमान्त हि प्रज्ञापेताधीः का-चन सिद्ध्येदिन्युपसंहारात् । अर्थस्त्वेक एच । तद्ग्रे तु पाठोऽपि स-मानः । तदर्थस्तु, अ धर्ममात्रत्वनिराकरणायेत्यादिना प्रतिपाद्यते । तत्र हानर्शाक्तमिन्नहें शो जीवसाधारण इति जीवं वार्यितुं, ता वा एना दशैव भूनमाला इत्यारभ्य, न हान्यतरनो रूपं किञ्चन सिद्धो-दित्यन्तेन क्रियाद्यानयस्त्रोः परस्परसायेक्षतया स्वविषयभूतद्भपाता-कजगत्साधकत्वं प्रतिपाद्य, ततो नो पतन्नानेति तासां प्रक्षायाः स-काशाद्भेदं प्रतिज्ञायोपपादयित । तद्यथा रथस्यारेषु नेमिरिपैता ना-भावरा अर्पिता एवमेवैता भूतमात्राः प्रज्ञामात्राखर्पिताः प्रज्ञामात्राः प्राणेऽर्पिताः स एप इति । तथाच, यद् यज्ञनकं तत् तद्धर्मकं, यद् यद्धर्मकं तत् नद्विनाभूनमिनि व्याप्या भूतमात्राप्रहामात्रात्मकस्य सर्वस्य जगतः प्रज्ञाऽविनाभावेन तदात्मकत्वे सिद्धे तस्या अपि स्व-क्रपं निर्णेतुम, आनन्दोऽजरोऽसृत इति ब्रह्मधर्मेरुपसंहरति । अनोऽत्र प्रज्ञात्मकजीवखद्भपाद्धिकस्य ब्रह्मणः सर्वात्मकत्वसर्वाधिकत्वशाना-र्थमेकैबोपासना विहिना । तस्मातः साध्वसाधुकारकतया प्राप्तस्य वैपम्यादिदोषस्यापि परिहाराद् ब्रह्म जडजीवात्मकतया सर्वोपादा-नत्वेन सर्वात्मक्तिस्येप महावाक्यार्थः सिद्ध इत्यर्थः। तेनेदमधिकर-णं पुर्वोक्तस्य सर्वस्य निगमनार्थमिनि बोधितम्। तथाहि। पूर्व शा-स्त्रारम्भे जिज्ञासोका । सा सर्वदा कर्तच्या। अन्यथा, अरुन्मुखय-त्पादिवद्विनादाः स्यादिति विषयवाक्यारम्भे वोधितम् । ततो जन्मा-दिस्त्रसिद्धं सर्वेकर्तृत्वं, ममन्वयस्त्रसिद्धं सर्वोपादानत्वं चोपपा-दितम् । तत उपसंहारे, ईक्षत्यानन्दमयाधिकरणसिद्धोऽर्थः प्रज्ञातमा-नन्दपदाभ्यां सङ्ख्य बोधितः। ब्रह्मधर्मोपदेशेन, लोकपालत्वादियो-धनेन, प्राणश्कीत्त्वा, स म आत्मेत्युपसंहारेण च यथाययं तद्धाः पदेशाद्यधिकरणार्थः सङ्गृहीतः । तेन तथोते ।

अवोपासात्रैविध्यादितपदं शङ्करभास्कराचार्यभिश्चिः ख-स्वमतेनैवमेवापत्तिमादाय व्याख्यातम्।

रामानुजाचार्येस्तु प्राचीनवृत्तिकारानुसारेणोपासात्रैविध्यप-दमेकवाक्यत्वे हेतुन्वेन व्याख्यातम् । न ह्यत्र जीवमुख्यप्राणव्रह्मणां वयाणामुपासनमुच्यते, येन वाक्यं भिद्यते । किन्तु मोक्तुजीवस्य धर्में माँग्यस्य मुख्यप्राणस्य धर्मैः स्वधर्मेश्चेत्येवं त्रैविध्यादेकोपासनै-व विधीयत इति, सम्भवेत्येकवाक्यत्वे वाक्यमेदश्च, नेष्यतं इत्याभि-युक्तोक्तेः पूर्वपक्षो न युक्त इति । तेषां चौरः द्रीवोऽप्येवमाह ।

तस वाचस्पितिमिश्रेरेवं दृषितम् । पतदालोचनीयम् । कथं न वाक्यमेद् इति । युक्तं सोमेन यजेतेत्यादौ सोमादिगुणविशिष्टया-गविधानम् । तत्तद्गुणविशिष्टस्यापूर्वस्य कर्मणोऽप्राप्तस्य विधिवि-षयत्वात् । इह तु सिद्धक्तपं ब्रह्म न विधिविषयो भवितुमहिति । अभावार्थत्वात् । भावार्थस्य विधिविषयत्वानियमात् । वाक्या-न्तरेश्यश्च ब्रह्मावगतः प्राप्तत्वात्तद्न्याप्राप्तोपासाभावार्थो विधेयस्त-स्य भेदाद्विध्यावृत्तिलक्षणो वाक्यभेदोऽतिस्फुट इति भाष्यकृतः नो-द्घाटित इति ।

अत्रेदं बोध्यम । तथाहि । अत्र हि मामेच विजानीहीत्यार भग, नीलं वेतीत्यन्ता पेन्द्रगुणविधिष्टैकोपासना । तद्नु, सहोवाच प्रा-गां। ऽस्मि प्रज्ञातमा तं मामायुरमृतामित्युपास्वेत्यार अयेवं हि पश्याम इत्यन्ता द्वितीया प्राणगुणवि।श्रष्टस्य । तद्नवथ खलु प्राण एव प्रज्ञा-त्मेदं रारीरं परिगृह्योत्थापयाति तस्मादेतदेवोत्थमुपासीतेत्यारक्ष्य सिद्धोदित्यन्ता प्रज्ञागुणविशिष्टस्य । तत्र पृथग्पासनाङ्गीकारे, मामे-व विजानीहि स म आत्मेति विद्यादित्युपक्रमोपसंहारगतस्य वक्त्रा-त्मोपदेशस्य विरोध इति तदभावायैकवाक्यत्वस्यावश्यत्वादुपासना-त्रयपक्षस्त्वसङ्गतः।अथोपक्रमाद्यनुराधेनावान्तरोपासनावाक्यानां त-द्तुवादेन प्रकारविधायकत्वमङ्गीक्रसैन्द्रवाक्यत्वं चेदङ्गीक्रियते, तदा तत्रोक्तानां प्रागाधमीणां ब्रह्मधमीणां च कार्व्यनिकत्वापाचिः पूर्वोक्तरीत्या प्रतर्दनस्य पुरुषार्थासिद्धिश्चेति ततुभयं विद्यात्र ब्रह्म-चाक्यत्वं सिद्धान्तितस् । तथा साति त्रितयपक्षस्य प्रागेव निरस्तत्वा-द् विध्यावृत्यङ्गीकारे विधोक्षेखवैयर्थ्यप्रसङ्गाच्च प्रकारत्रयाविशिष्टै-कोपासाविधिरेव सिद्धानीति वाक्यमेदस्फुटत्वं कथमित्येवालोचनी-यं, न तु तद्भावसमर्थनमालोचनीयम् । किश्च । भाष्यकृतापि ब्रह्मण प्वैतदुर्पाधद्वयधर्मेण स्वधर्मेण चैकसुरासनं त्रिविधं विवक्षितमिति तन्मर्तासद्ममुक्तमतो व्याख्येयविरोधोऽपीति ।

नन्वेवमस्य प्राचीनपक्षस्य निर्दुप्रत्वे सिद्धान्तिना कुरोऽयं नाइन, आपत्या च कुरो व्याख्यातिमिति चेन्न । न्नेविध्यादित्यस्या ल्यव्लोपपश्चमीत्वेनापंत्तेराधिकत्याऽध्याहायत्वाभावेन व्यार्याने दों वाभावात् । सिद्धान्ते तेयां धर्माणां जीवीयत्वादिना भानस्येव भानित्ववोधनेन ब्रह्मधर्मत्वस्येव निश्चीतत्या प्राचीनप्रतिपन्नत्रेषिध्यः स्याप्यभावादिति बुध्यस्य ।

साध्वास्तु, पेतरयोक्तं विश्वामित्रेन्द्रसंवादं विषयवाक्यत्वे-कोदाहरन्ति ।

इति श्रीवल्लभावार्यचरणनस्यन्द्रकरणनिवारितहः
द्यध्वान्तेन पुरुषोत्तमेन कृते भाष्यप्रकाशेप्रधः
माध्यायस्य प्रथमः पादः ॥ १॥ १॥



#### अथ प्रथमाध्यायस्य बितीयः पादः।

## सर्वत प्रसिद्धोपदेशात् ॥ १ ॥

सगन्वये प्रथमेऽध्याये सर्वेषां वेदान्तानां ब्रह्मणि समन्वयो वक्तव्यः । तत्रोद्गीथाद्यपासनावाक्यानां मुख्यवाक्येषु फलोप-कार्यङ्गत्त्रम् । ब्रह्मवाक्यानां पुनीनःसन्दिग्यानां समन्वयः स्वतः सिद्धः सन्दिग्धानि द्विविधानि शब्दतोऽर्थतश्च ।

सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशात्॥ अध ब्रितीयपारं व्याचिरुयासवः पादानामेककार्यत्वद्भवां परस्परसङ्गन्ति क्रमनियामिकामवसरद्भवां च सङ्गनित प्रतिपाद्यितुं व्याख्येयाध्यायार्थकथनपूर्वकं पूर्वपाद्सि-द्धः स प्रवार्थः सङ्क्षेपेण वक्तव्यो ऽन्यथा मन्दमतीनां पूर्वोक्तानवधार-णेन वश्यमाणार्थे सन्देहः स्यादित्यतस्तमाहुः । \* समन्वये, इत्या-भ्य, \* सन्देहां निवारित इत्यन्तंन \*। समन्वये \* सर्ववेदान्तसम-न्वयप्रतिपादकर्त्वन समन्त्रयाख्यया प्रसिद्धे प्रथमे १६याये उक्तविधः समन्वय एकार्थप्रतिपादकत्वरूपो वक्तव्यः । परप्राप्तिरूपफलसाधना-य तत्साधनीभूतब्रह्मज्ञानोपकाराय चावश्यं वाच्यः । नचानन्ते प्वन-न्तशाखेषु वेदेषूपनिपद्गागरूपाणां वेदान्तानामप्यनन्तत्वादुक्तरीति-कसमन्वयोक्तेरशक्यत्वमसंगतत्वं वा शङ्ख्यम् । प्रकारविशेषेण सर्वी-पपत्तेरित्याशयेनाहुः। अतंत्रत्यादि अ। वक्तव्यं सर्वसमन्वये, अन्तस्तञ्च-र्माधिकरणादिविषयवाक्यभूतानामुद्गीयाद्यपासनावाक्यानां मुख्यवा-क्येषु फलसम्बन्धबोधकेषु सर्वविधकारणतादिप्रतिपादकवाक्येषु फलोपकार्यङ्गत्वम् । तत्तवुपासनयातेन तेन क्रवेण तत्तत्फलप्राप्ती म-हामाहात्म्यक्कानस्यात्मत्वस्फूत्यां निरूपाधिप्रेम्णश्च सिद्ध्या तस्य सा-धनस्य भक्तिरूपत्वसिद्धी विवक्षितपरप्राप्तिरूपं फलं भवनीति तंपां तदङ्ख्यम् । तथाचानया रीत्याऽन्येषामनुक्तानामप्युपासनावाक्यानां प्रयोजनैक्यात् समन्वयः सिद्धानीति न पूर्वोक्तो दोप इत्यर्थः । ए-धमन्येष्वपि बोध्य इत्याश्येनाष्टुः । \* ब्रह्मत्राक्यानामित्यादि \*। पूर्व प्रतिपाद्यविषयभेद्रेन सान्दिग्यानि चतुर्विधान्युक्तान्यत्र तु नेरवेव श्चाद्यार्थभेदेन सन्दिग्धत्वमाहुः । \* सन्दिग्वानीत्यादि = तथाचैवं तदर्थ चैतद्विचारितप्। ब्रह्मणि व्यवहारोऽस्ति कश्चित्रे-वेति। प्रथमसूत्र एव व्यवहारः स्थापितः। यतो वाचो निर्वतन्त इसादीनां विशेषेणेद्मित्थतया निरूपणिनिषेपनपरत्वम्। एवमेव कार्यसिद्धेः । अप्रीतानां ब्रह्मवाक्यानां चतुर्कक्षण्या ब्रह्मपरत्वे इसिद्धे श्रवणं सिद्ध्यति। श्रुतस्य कालान्तरेऽप्यसम्भावनाविपरी-तभावनानिवृत्त्यर्थं पूर्वस्थितानामङ्गानामनपेक्षितानामुद्वापेनान्ये-षामपेक्षितानामावापेन तस्यैवार्थस्य निर्द्धारणे मननं भवति।

वाष्ट्रयविचारेणानुकानामपि समन्वयसिद्धिरित्यर्थः । एवमध्यायार्थ-स्य सर्वोपयोगित्वमुक्तवा पादार्थस्य वक्तुं तत्रत्याधिकरणानां प्रया-जनमर्थे च बदन्तः पूर्वे प्रथमस्याहुः । \* तद्रथेमिस्यादि \*, \* तृप्ति-वदित्यन्तेन \*। \* तद्रथेमिति \* समन्वयार्थम्। \*विचारितमिति \* ईक्षत्यधिकरयो विचारितम् । ईक्षत्यधिकरयां चतुर्थे, तत्र विचारिः तस्य कथं प्रथमार्थत्वमित्यत आहुः। \* तत्र प्रथमेत्यादि \*। \* स्था-पित इति \* प्रमाणलक्षणप्रभृतिभिः स्वरूपादिः चिन्तनस्यैव विचार-पदार्थत्वात् तत्प्रतिष्ठयैव स्थापितः । तथाच विचारस्य चतुर्थे सत्त्वेsपि स्थापनस्य प्रथमे कुतत्वात् प्रथमार्थत्वमित्यर्थः। नुतु सत्यं स्था-पितस्तथापि श्रुत्यन्तरिवरोधान्नादरणीय इति शङ्कायां तत्परिहारप्र· कारमाहुः। \* यतो वाच इत्यादि \* अस्याः श्रुतेरेवन्तात्पर्यकत्वे गमकमाहुः । ऋपवमेव कार्यसिद्धेरिति ऋ कार्य श्रवणादिकं, तत्सि-देतित्यर्थः । नम्बेवं वाङ्निवृत्तिश्चतिसङ्कोचने कि मानमिलाकाङ्का-यामेतदेच विभजन्ते अअधीतानामित्यादि अ। आत्मावारे द्रष्टव्य इत्या-दिश्रुतावात्मदर्शनसाधनत्वेन श्रवणादित्रयमुक्तम्। तत्रात्मा परव्रह्म घे-ति तस्य वागाद्यविषयत्वे प्रमाणलक्षणादिसंसर्गाभाषेन श्रौतानां पदः वाक्यादीनां ब्रह्मावाचकतया तद्वाचकपदादिशक्तितात्पर्यावधारण-क्रपस्य अक्रणस्यासम्भवात् । तद्भावं च, तदुपजीवकस्य, तत्त्वेव भयं विदुषोऽमन्वानस्येत्वनेनावश्यकतया आवितस्य मननस्य तदुप-जीवकस्य निदिध्यासनस्य चासम्भवात्र ज्ञानस्यापि सिद्धिमीक्षसिद्धिः श्चातो मोक्ष्साधनवोधकश्चतिवेषर्थपरिहारायानिरुक्तश<u>्च</u>तिविरोधप-

ततोऽप्येवं ध्यानादिसमाध्यन्तक्रपनिदिध्यासनरूपं मनसि सर्वतो निवृत्तव्यापारे स्वयमुपलक्षानिज्ञमुखानुभवक्षं ब्रह्म । इदमेव ब्रह्मज्ञानिति । श्रतस्तादशस्यानुभवैकवेद्यत्वाद्यक्तमिव-ष्यत्वम् । पाकभोजनतृप्तिवत् ।

अतः श्रवणाङ्गिभांसायां माहात्म्यज्ञानफलायां भगव-द्वाक्यानामन्यपरत्वेऽन्यवाक्यानां च भगवत्परत्वे दिन्यधर्मादि-न्यधर्मन्यसासेन वैपरीत्यं फलमापद्येत। तदर्षे दिन्यधर्मनिर्द्धारो

रिहाराय च ब्रह्मगाः श्रुत्यात्मकवागादिविषयत्वाङ्गीकार आवश्यकः। नचैत्रमुपगमे उक्तश्रुतौ सङ्कोचापत्तिः । तिशेषेणेदमित्थतया निरूप-यितुमज्ञक्यस्यानुभवैकवेद्यतया वागादिनिवृत्तिभवनेन सङ्कोचाभा-वात् । नचैवमनुभवैकवेद्यत्वे मनोविषयस्य सम्भवान्मनसा सहेत्यस्य **निरोधः । लोके मनसा क्वायमानानामपि फलतण्डुलादिपाकनाना**वि-धान्नभोजनतज्जन्यतृप्तीनामिद्मित्थताया अविषयत्त्रस्य सर्वजनीन-त्वेनातापि तथंसैवस्य युक्ततया मनसो निष्टत्तेविरोधलेशस्याप्यभा-वादित्यतस्तथाच्यत इत्यर्थः । भाष्ये तु वास्तवेन यात्काञ्चद्रपेण ये-नकंनचित् प्रकारेगा निरूपगां ऽपीद्मित्यतया निरूपणस्य सम्भवाद्य तद्वारणाय विशेषेणेति पदं बोध्यम् । तथा पूर्वस्थितान्यङ्गानि ब्रह्म-चाक्यस्थानि बोध्यानि । उद्घापस्तु प्रकृतपरत्वेन प्रतीयमानस्यान्यप-रत्वापादनम् । आवापस्त्वन्यपरत्वेन प्रतीयमानस्य त्तपरत्वापादनम् । \* ततोऽप्येवमिति \*। मननानन्तरमभ्यासेन ।ने-द्धारणं तदार्खे वा । \* निदिध्यासनरूपमिति \* । अब ज्ञानमिति द्येषः । रूपपदरहिनः पाठो वा । \*मनसीत्वादिना तु द्रष्टव्यपदीकस्य ज्ञानस्य स्वक्षपकथनम्। **श्रद्धिति ॥ ब्रह्मस्वभावजन्यम् । ॥**युक्तमिति ॥ अनुभवस्य बादुर्भावापेक्षत्वात् प्रादुर्भावस्य च वरगाधीनत्वात् प्रमा-णबलस्य कीण्डयेन तस्याकिश्चित्करत्वाद्युक्तम् । तथाचेतत्सवेमनुस-न्द्याय जिल्लासासुत्रप्रणयनाद् व्यवहारस्थापनं प्रथमाधिकरणार्थ इ-ह्यर्थः। अतः परं द्वितीयाधिकरणार्थमाहुः। #अन इत्यादि, कर्मेतीत्य-न्तम्। \* अत इति \*। ब्रह्मणि व्यवहारस्थापनेन श्रवणविषयत्वसि-द्यौ तत्स्वक्रपादिविचारस्यावश्यकत्वात्। \* वैपरीत्यमिति \* । वि-

द्वितीयाधिकरणे विचारितः । वेदा एव वाचका, मलौकिकमेव कर्मेति । ततः पूर्णालौकिकत्वाय विधिनिषेधमुखेनाधिकरणद्र-यम् । समन्वयेक्षांतद्भपम् । तद्तु मथमे पादे शाब्दसन्देहो नि-वारितो निश्चितार्थे । तत्रापि मथमं मत्ययसन्देहो निवारितो द्वपेन । प्रकृतिसम्बन्धोऽप्यधिकरण्वयेण । पुनरन्तिममाधिकर-णं संश्लेषवारणाय ।

एवं प्रथमे पादे शब्दसन्देहो निवारितः।

परीतभावरूपस् । अपरप्राप्तिरूपमिति यावतः । \* विचारित इति \*। हेतोः साध्यस्य च कथनमुख्येन निर्णीतः । तस्यैवाकारो वेदा एवे-त्यादिनोर्च्यते । अग्रिमार्थमाहुः । अतत इत्यादि । पूर्णालीकिकत्वा-चेति \*। अभिन्ननिमित्तोपादानकपताबोधनेन तथात्वाय । \* विधि-निषेधमुखनेति \*। समन्वयेन हेतुना पूर्णलोकिकत्वस्य विधिमुखेन स्थापनम् । अञ्यवहार्यत्वस्य प्रधानस्य सगुगास्य च निरासेन त-त्स्थापनान्निषेधमुखत्वं वोध्यम् । नच पूर्वे जिज्ञासालक्षणविचाराणां कर्तव्यतायास्त्रिसुत्र्या उक्तत्वादत्रेश्वत्याधकरणस्य कुतो निवंश इति शुङ्खाम् । त्रिसुत्र्युक्तप्रमेयप्रपञ्चनार्थमेव सर्वस्य शास्त्रस्योपदेशेन तः त्तत्वयोजनाय तस्य तस्याधिकरणस्य सङ्घहेऽप्यदोषादिति । आन-न्दमयाधिकरणप्रयोजनमाद्यः। \* तद्दन्त्रित्यादि \* । प्रकृतिसम्बन्ध इत्यत्र प्रकृती सम्बन्धो यस्य सन्देहस्य स तथाति व्यधिकरणपदी बहुवीहिः । सन्देह इति पाठो वा । एवं नवाधिकरणीप्रयोजनमुका दञ्गमस्याहुः । \* पुनरित्यादि \* । संश्लेषवारणायोति परब्रह्मणंश्चिदचित्संश्केषवारणाय । ब्रह्मवादे केवलस्यैव ताइशः त्वेत चिदचिच्छरीरापेक्षाराहिलादिति । सिद्धमाहुः । \* एवमिला-दि 🛪 षडाधकरण्या निवारितः। तथाचैतावतैव शाव्यसन्देहनिष्टतेः कार्यसिद्धेश्च सम्भवान्न्यूनाधिकाधिकरणाङ्गीकारो न युक्त इत्यर्थः। नजु केचिदेकदेशिनो, यतो वाच इत्यस्य यावच्छद्यमनसगोचरत्वानिः षेधनपरत्वमास्थाय श्रोतव्यादिवाक्यवैयर्ध्यपरिहाराय ब्रह्मणि सगुः

ये पुनः क चित् मगुगानिर्गुणभेदं प्रतिपादयन्ति, ते स्वयमेव स्वस्य ब्रह्मांजज्ञासानिधकारं बोधयन्ति । ब्रह्मवादे साङ्ख्या-नामिव गुणानामनङ्गीकारात् । भौतिकगुणानामसम्बन्धार्थ-मेव ह्यध्यायारम्भः । अन्यथा सर्वस्यापि तत्कारणत्वेन तत्सम्ब-न्धस्य विद्यमानत्वादन्यनिराकरग्रोन तत्प्रांतपादकत्वानिर्द्धारका-धिकरणानां वैयर्थ्यमेव ।

भ्रथसन्देहिनराकम्णार्थे द्विनीयाद्यारम्भः । तत्रार्थो दिनि-धो जीवजडात्मकः प्रसेकसमुद्याभगं विविधः । तत्र पथमं जीवपुरःसरेण सन्देहा निवायन्ते ।

णनिर्गुणभेदं प्रतिपादयन्ति । ततश्च निर्गुणं ब्रह्मोक्तश्चातरथीद् बोध-यति । श्रोतन्यादिश्रुतयस्तु शब्दात् मगृगां वोधयन्तीत्यवमापे ब्रह्म-णि व्यवहारिसद्धेः पूर्वीक्तरीत्या जिज्ञासासूत्रस्योक्तश्चतेश्चार्थकथनं न युक्तमित्यार्यक्कायां तन्मतमनूच दूषयन्ति । \* ये पुनरित्यादि \* क्षथं बोधयन्तीत्यत आहु.। \* ब्रह्मवाद इत्यादि \*। \* गुणानामि-ति \* नित्यभिन्नानाम् । ननु, प्रधानक्षेत्रश्चपतिगृणेश इत्यादिश्चातिषु गुगाङ्गीकारात् कथमनङ्गीकारावगम इत्यन आहुः। \* भौतिकेत्या-दि \* भौतिका भूगोत्पादकत्वेन तत्सम्बन्धिनः । तथाच, प्रधानेत्या-दिश्वेताश्वनरश्रुती गुणानां सिद्धविन्निईशेऽप्युपनिषदारम्भे, भूनानि योनिः पुरुष इति चिन्त्यमित्यत्र यानिपदोक्तनित्यभित्रगुणानद्गीकार-घोधनादुक्तधुनौ ब्रह्मवादसिद्धा भगवदुत्पन्ना एव ते वंश्याः । अत-स्तद्भिषेतानां मायावाद्सिद्धानां गुणानामसम्बन्धार्थमेवाध्यायार-म्भात् सा श्र्रांतव्यवस्था असङ्गतेत्यतस्तयेत्यर्थः। ननु कथमवमवगन म्यत एतद्रथेमेवाध्यायारम्भ इति, तत्राहुः । \* अन्ययेत्यादि \*। अत्कारणत्वेनेति अतः तत्कारणकत्वेन । तथाचातोऽवगम्यत इत्य-र्थः । एषं प्रासिद्धकं निराक्तत्य प्रस्तुतमाद्यः । \* अर्थेत्यादि \* कोऽर्थः सन्देहजनक', कथं च तन्निराकरणमित्यपेक्षायामाहुः। \* तन्नार्थ इत्यदि \*। द्वितीयपादार्थमाडुः। \* तत्र प्रथममित्यादि \*। \* जी-वपुरःसंरोगति \* प्रथमाधिकरगो, अनुपश्तेस्तु न शारीर इति पूर्व

इदमाम्नायते। सर्व खाल्वदं ब्रह्म तज्जलानित, शान्त उ-पासीत। श्रय खल क्रतुपपः पुरुषो यथा क्रतुराईमल्लोके पुरु-षो भनति तथेतः प्रत्य भनति। स क्रतुं कुर्वीत मनोमयः मा-णशरीर इत्यादि। तत्र वाक्योपक्रम सर्व खल्निदं ब्रह्मेति सर्व-स्य ब्रह्मत्वं प्रतिज्ञाय, तज्जलानिति सर्वविशेषणं हेतुत्वेनोक्त्वा तक्त्वेनोपासनमुक्तम्।

जीवस्यैव निराकरणाज्जीवपुरःसरेण विचारेणेत्यर्थः । एवमप्रिमपादेऽपि, नानुमानमसः ऋद्यादितिस्त्रप्रणयनाज्जडपुरःसरत्वम् । एवं चतुर्थेऽष्युभयपुरःसरत्वमानुमानिकस्त्रविवरणाद्वगन्तव्यम् । तथाच
त्रिभिः पादीर्ख्यविधार्थसन्देहो निवार्यन इत्यर्थः । एवश्च पादानामेककार्यकत्वेऽपि कमनियामिकाऽत्रावसरक्षण सङ्गतिरिति वोधितम्।

अन्ये तु प्रथमपादे स्पष्टव्रह्मलिङ्गान्याकाशादिवाक्यानि नि-र्गीतानि । द्वितीयतृतीययोस्त्वस्पष्टव्रह्मलिङ्गानि निर्णीवन्त रत्याहुः । तन्मते क्रमनियामकं न स्पष्टम् ।

पवं पादसङ्गति निक्षण्य प्रथमाधिकरणं व्याख्यातुं विषयवा-क्योपन्यासमुखेनावतारयन्ति । \* इदमास्नायत इत्यादि \* छान्दोग्पे पञ्चमप्रपाठके उच्यते । अत्रादिपदेन, भारूपः सत्यसङ्कृत्प आका-शातमा सर्वकर्मा सर्वकामः सर्वगन्धः सर्वर्तः सर्वीमद्मभ्यातोऽ-धाक्यनादर पप म आ माऽन्तर्द्दद्येऽणीयात् बीहेर्वेत्यादिनाऽणीय-स्त्वगुणविशिष्टस्य, तत, पप म आत्माऽन्तर्द्दये ज्यायात् पृथिव्या इत्यादिना स पव ज्यायस्त्वगुणविशिष्ट इत्युक्ता पुनः सर्वकर्मत्वा-दिविशिष्टस्य, तत, पतद् ब्रह्मतिमितः प्रेत्याभिसम्भवितास्मीति, यस्य स्यादद्वा न विचिकित्सासीत्येतावतश्च बोधकः शाणिङ्वयविद्याख्यो प्रन्थः परामृद्यते।अत्र संश्यादिकं बोधियतुमेतद् व्याकरिष्यन्तोऽत्र वाक्यद्वयस्य प्रतीयमानत्वादादी पूर्वे व्याकुर्वन्ति \*तञ्चाक्येत्यादि\* \* तज्जलानिति \* तस्माद् ब्रह्मणो जायत इति जं, लीयत इति लम्, नचायं शमिविधिः । वाक्यार्थे लक्षणाममङ्गात् । कारण-त्वेन सामान्यत एव सिद्धत्वाच । अतः सर्वजगतो ब्रह्मत्वेनो-पासनमुक्तम । इदमेव पुराणादिषु विराद्त्वेनोपासनम् । भ्रातः परमग्रिमवाक्यार्थे सन्देहः । क्रतु कुर्वतिति । क्रतुर्थमी यज्ञ इति यावत् ।

तस्य स्वरूपं मनोमयः प्रागाशरीर इति ।

अनितीत्यन् । ब्रह्मसम्बन्धेनोत्पत्तिलयश्चितिकमित्यर्थकं तज्जलानिति सर्वेविशेषग्रामुपासनाहेतुत्वेनोक्त्वा सर्वस्य ब्रह्मत्वेनोपासनमुक्तमि-त्यर्थः । ननु यथाऽत्र तज्जलानिति सर्वविशेषणं, तथा शान्त इत्युपा-सकविशेषणम्, रातिश्च हेनौ । तथा सत्यत्र जगत उक्तरूपत्वात् स-र्धत्र रागद्वेषरहितो भूत्वा वश्यमाग्गोपासनं कुर्यादिति शमविधिम-क्कीकृत्याम्रे मनोमयत्वादिधर्मवैशिष्टचकथनात् तत्र जीवोपासनमेव विधीयत इति पूर्वपक्षमुन्धापयन्ति । तत् कुतो नाद्गियत इत्याशङ्घा-हु:। \* नचायमित्यादि \*। शमविधिमुपगच्छना, शान्त उपासीतेत्य-स्य शमपूर्वकोपासनाविधानरूपे वाक्यार्थेऽङ्गीकृते, उक्तोपासनार्थे द्यामं सम्पादयेदिति वचनन्यक्तेः पदद्वयेऽपि लक्षणापत्या वाक्यार्थे स्रक्षणाप्रसङ्गात् । वस्यमाणोपासनाया जीवात्मविषयत्वाङ्गीकारे च, शान्तो दान्त इत्यात्मद्शेनवाक्याद्खामण्यात्मद्शेनसामान्येन शम-स्यावापसिद्धत्वाच्च विधिवैयर्थ्योपातः । क्रतुकरणास्यात्रे वस्यमा-णत्वेन तद्नुवादाङ्गीकारोऽप्यसङ्गत इति चकारार्थः। तथाच नैवं पूर्वपक्ष उचित इत्यर्थः । तस्मादयमुपासनान्तरविधिरेवेत्याहुः। \* अत इत्यादि \* पनदुपएम्भायोपचृंहगामाहुः। \* इद्मित्यादि \* त-चोपासनं प्रकारभेदेन, पातालमेनस्य हि पादमुलमित्यादिनोक्तमत-स्तवुपासनान्तरोपगम एव युक्त इत्यर्थः। एतद्विचारप्रयोजनमग्रे स्फुटिष्यति । प्रस्तुनमाहुः । \* अतः परमित्यादि \* कथं सन्देह इ-त्याकाङ्कायां तं वोधियतुं व्याकुर्वन्ति । अक्रतुरित्यादि अननु द्रव्यदे-वते यन्नस्य स्वरूपभूते। ते चात्रानुक्ते इति कथं यन्नत्वावगतिरित्यत आहुः। \* तस्येत्यादि \* तथाच द्रव्यादिरहितोऽयं क्रानयह इत्यर्थः।

उपामनामकरणत्वादुपामनैवैषा। तत्र मनोमय इति प्रमा-गाभूतो नेद उक्तः। प्राणशरीर इति कार्यकारणयोरभेदोपचा-रः। अग्रे ससमङ्कल्पादिधर्मवचनात् किमयं विज्ञानमयो जीवो ब्रह्मत्वेनोपास्य, उत ब्रह्मवान्तर्याभी, यः पुराणेषु सूक्ष्म उक्तः।

ननु यस्य भूयाः सो यङ्गकतव इत्याहुरिलादावङ्गोपाङ्गसिहतहवि-स्त्यागरूर्णाकयायाः ऋतुत्वेन प्रसिद्धत्वान्मानसस्यास्य कथं ऋतुत्व-मित्यत आहु । \* उपासनेत्यादि \* तथाच प्रकरणवलाङ्गांढमना-ष्टत्य क्रियनं Sसी क्रतुरिति योगं चादायोपासनाद्वियत इत्यस्यास्तथा-त्वामित्यर्थः। नर्हि कोऽत्र विषय इत्यतस्तं प्रकटयन्ति \* तत्र मनोम-य इत्यादि \* वेदस्य मनोमयत्वं तु 'स एष जीवो विवरप्रसुतिः प्रा-णेन घोषेण गुहां प्रविष्टः । मनोमयं सूक्ष्ममुपेत्यक्षं मात्रा स्वरो वर्ण इति स्थावष्ठ इत्येकादशस्कन्धीयभगवद्याक्यसन्दर्भे स्पष्टम् \* का-र्यकारणयारिति \* वदप्राणयोः । नन्वेवमत्र वेदरूपस्य विषयस्य स्प्रः द्वेन कथं वाक्यार्थे सन्देह उच्यत इत्यत आहुः। अअप्र इत्यादि अ आदिपदेन, एष म आत्मेत्यादेवेंद्व्यावर्तकस्य जीवसङ्घाहकस्य धर्म-स्य सङ्घहः। \* अयं विद्यानमयो जीव इति \* वेदबोवितत्वानमनोमयः प्राणशरीरो, भारूपत्वेन विश्वानमयो जीवः प्राणधारणप्रयत्नवान् व्र-द्वात्वेनोपास्यः, स म आत्मेति कथनाच्च ? उत सत्यसङ्कल्पादिपदो-क्तधर्मवैशिष्टवाद् ब्रह्म वा, यः पुरागोषु 'केचित् खदेहान्तर्ह्रदयाव-काशे प्रादेशमात्रं पुरुषं वसन्तमं इत्यादी सुहमी हृद्यान्तर्वर्तितंवनी-क्त इति सन्देह इत्यर्थः । इह, तत्र मनामय इत्यादिनोपा-सनविषयबोधनेनाधिकरगासङ्गतिरपि बोध्यते । पूर्वपादे दिसूत्रे ब्रह्मणः कर्तृत्वमुक्ता निङ्काद्यधिकरगाचतुष्टयेनानिज्याप्तिप-रिहारे कियमाणेऽन्तिमेनानुगमाधिकरणेन जर्डाविशिष्टे जीवेऽतिचा-प्तिनिवारणं कृतम् । तद्सिमन्नचिकरणं कर्तृत्वनिर्याहकाणां मनीर मयत्वादिसर्वकर्मान्तानां धर्माणां जीवे बोधनेन ष्रद्वाणि तर्भावात् कर्तृत्वासम्भवं घोधियत्वा पूर्वपक्षे आक्षित्यते । तेगक्षेपः सङ्गतिः अ

तत्र पूर्ववाक्ये जडस्य जगतो ब्रह्मत्वेनोपासमस्योक्तत्वा-जजीवस्यापि ब्रह्मत्वेनोपासनमेव युक्तं, न त्वाहत्येव ब्रह्मवाक्यं भवितुमईति । विज्ञानं ब्रह्म चेद्वेदेति शाखान्तरे स्पष्टत्वाच्च । तस्मात कार्यकारणयोरभेदाज्जीव एव ब्रह्मत्वेनोपास्य इत्येवं भारेत, उच्यते ।

सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशात् ॥ अथ खिल्वसादि ब्रह्मवाक्यमेव ।
कुतः । सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशात् । कुर्वीतेत्युपदेशो, न तूपासना ।
तत्र प्रमशान्तस्य सर्वस्य जगतो ब्रह्मत्वेनोपासनया शुद्धान्तःकरणस्य सर्ववेदान्तप्रसिद्धब्रह्मोपदेश एव युक्तो मननरूपो, न
तु काचित् सिद्धस्य जीवस्योपासना ।

पूर्वपक्षमाद्यः । \* तत्र पूर्वेत्यादि \* । \* आहत्येति \* । अकस्मात् प्रवलहेतुं विनेति यावतः । तथाच द्वयोर्लिङ्गस्य सत्त्वेन तस्या- निर्णायकत्वादुपक्रमस्यासञ्चातिवरोधत्वेन वलिष्ठत्वात् तत्र च जी- वस्यैवोक्तत्वातः पूर्ववाक्यविचारग्रेऽपि प्रकरणस्यैव नियामकत्याः आवित्याच नास्य ब्रह्मवाक्यत्वमः । किन्तु शाखान्तरोक्तविद्यानमय- स्यात्र भारूपत्वेन प्रत्यभिद्यानात् कार्ये सशरीरे जीवे कारणभूतस्य ब्रह्मण उपचारं विधाय सत्यसङ्कर्णादिधमेवस्या वेदाभिमानिदंव- ताजीवो वा, स्वजीव एव वोपास्य इत्यथंः ।

सिद्धान्तं वक्तु सुत्रं पठान्त ॥ सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशात् ॥ कथमयमुपदेश इत्याकाङ्कायामाद्यः । \* तत्रेत्यादि \*। तथाच, सर्व खिवति पूर्ववाक्ये यज्ञगनो ब्रह्मत्वेनोपासनं, तद्भगवत एव विराद्त्वेनोपासनम् । तस्य काल्पनिक्तत्वाभाववोधनायेवात्र नज्जलानिति हेत्किः । तत्फलं चान्तः करणशुद्धिः । 'स सर्वधीवृत्त्यनुभूनसर्व आतमा यथा खप्नजनेश्चितेकः । तं सत्यमानन्दनिधि भजेत नान्यत्र सजोवत आत्मपात' इति तद्धिधायकवाक्ये तथा सिद्धत्वात्। एवं सित्
पूर्वोक्तोपासनाफलभाजा पुनः कि कार्यमित्यपेक्षायाम्, अथ खिव-

शाखान्तरे त्वग्रे आनन्दमयस्य वक्तव्यत्वात्तथा युक्तम्। न त्विह तथा। तस्मादानन्दरूपप्राणशरीररूपो वाक्यार्थः ॥१॥

त्यादिना पुरुपस्योपासनानुरूपफलमाक्तवकथनेन विराट्तवेनोपास-नायामन्यत्र सङ्गाभावेऽप्यन्ते या मातिः सा गतिरिति न्यायेन, यं यं वापीति गीतावाक्येन चान्ते सर्वात्मकत्वमेव, न तु परप्राप्तिरिति ता-हशा तदर्थमुपायान्तरं कर्नव्यमित्याशयेन तमाह । स ऋतुं कुर्वीने-ति । स उक्तोपासनया शुद्धान्तःकरणोऽपि, यथा क्रतुरित्युक्तरीत्यो-पासनानुक्रपमेव फलं प्राप्तोतीत्यतो मनोमयेन्युक्तप्रकारेण मननात्म-कं कतुं कुर्वीतेनि सर्वत्र वेदान्ते सर्वान्तरत्वेन प्रसिद्धस्य ब्रह्मण एव मननापदेशस्तन्वेव भयमितिश्रुत्यन्तरे तस्यावश्यकत्वश्रावणाद्युक्त इति शाखान्तरसिद्धा जीवोपासना नाङ्गीकर्तु शक्येत्यर्थ।ननु यदि मयटो विकारार्थमनाइत्यात्र ब्रह्मवाक्यत्वमङ्गीक्रियते तर्हि शाखान्तरेऽपि तथा वक्तं शक्यत्वाज्ञीवोपासनाया उच्छेद एव स्यादित्यत आहुः। अ शाखान्तर इत्यादि अ तथाचैवं वैलक्षण्यस्य स्फुटत्वान्न तदुव्होद्यः इत्यर्थः। एतं वाक्यं व्याख्याय सिद्धमाहुः। \* तस्मादित्यादि \* य-स्मादेताहरास्य मननमेत्र युक्तम्। तचानपेक्षिताङ्गोद्वापेनापेक्षिताङ्गा-वापेन वाक्यार्थनिद्धारणे भवतीत्येतत्पूर्ववाक्यविचार, एत इति वै प्र-जापनिदेवानस्जतास्त्रमिति मनुष्यानित्यादिश्रुनिभिर्जगज्जनकत्वस वेदे सन्वेऽप्यस्य महतां भृतस्य तिः श्विसिनं यहन्वंदो यजुर्वेद इत्या-दिश्रुत्या वेदस्य ब्रह्मजन्यत्वावधारणं निरङ्करास्य जगजानकत्वस वेदं अभावाद्, यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्वे, हिरंग्यगर्भे पश्यति जायमा-निमत्यादि भिहिरण्यगर्भेऽप्यभावादतादशजनकत्वस्योद्वापेन, निरङ्कर शस्य, यतो वेलादिश्रुत्युक्तस्य तस्यावापेन च ब्रह्मपद्स्य परवाचकत्वे निर्द्धारिते तस्य वाक्यस्य परब्रह्मद्भपो वाक्यार्थो मनो भवति। तथै-तद्वाक्यमननेऽपि सत्यसङ्करपेत्यारभ्य याचन्ति विशेषणानि तेपां मः नोविकारभूने वेदे हिर्ण्यगर्भे जीवान्तरे चासम्भवात् ताद्वीशिष्टं मन नोमये मन्तव्ये, मनसैवानुद्रप्रव्यः, स मानसी न आत्मा जनानां, मनसा तु विशुद्धेनेत्यादिश्वतिभित्तादश्मनोत्राह्यत्वेन मनःप्राचुर्याः

क्रिकारोद्धापेन प्राचुर्यावापेन चानन्दमयरूपो मनोमयः, को ह्येवा-न्यात् कः प्राज्यादिति प्राणितृत्वश्रावणात् प्राणस्त्रक्रपविष्रह इति मननादानन्दमयक्रपो यः प्राणशरीरक्रपोऽन्तर्यामी सोऽत वाक्यार्थ इत्यर्थः । अत्र विषयवाक्ये, भारूप इति प्रकाशक्ष्यो ज्ञानात्मा । स-स्यसङ्करूप इति, सत्या अविनथा विषयाऽव्यभिचारिणः सङ्करूपा वि-चारा यस्य ताहराः। आकाशात्मीति, व्यापको दुईयो नीकपो नीलः सर्वाधारो नामकपनिर्वोहकः । सर्वे कामा निर्दोषा यस्येति सर्वेका-मः । एवमग्रेऽपि । सर्वमिदं जगद् अभ्यात्तः, अभि अन्तर्वेहिरुसयत मृहीतो ज्ञातः । अवाकी । उच्यतेऽनयेति वाक् । वागेव वाकः । करणे घञ् । स यस्य वर्ततेऽसी वाकी । तद्भिन्नोऽवाकी । उपलक्षणमिदम् । कार्य कुर्वन्नपि करणशुन्यः । अपाणिपादो जवनो प्रहीतेति श्रुत्यन्त-रात् । अनादरः । न विद्यत आदरः सम्भ्रमो यस्य । आप्तकामत्वात् । सर्वोनपेक्षः । अभिसम्भवितास्मीति प्राप्तास्मि । अद्धेति निश्चयः । पताहरास्तं प्राप्नोतीति शेषः । स्फुटमन्यत् । नतु भवत्वयं विषयवा-क्यार्थस्तथापि सूत्रे पक्षानुहुखात् कथं व्याख्यातोऽर्थः सीत्रत्वेन ति-श्चेतं शक्यः । तद्निश्चये वाक्यार्थोऽपि सन्दिग्धप्राय एवेति चेन्मैव-म् । द्विनीयादिपादानां पूर्वपादोक्तार्थविमर्शकपत्वात् कारणत्वस्य तत्र विमृष्टत्वे ऽप्यन्येषामविमृष्टत्वादवान्तस्तद्धर्मोपदेशाधिकरणसा-भितस्यानन्दमयान्तरत्वस्य विमशं इत्यविवादमः । आन्तं पादेऽन्तर्व-र्तिन एव विचारदर्शनात् । सूत्रेऽप्युपदेशपदेन तदर्थविचारस्य प्रत्य-भिज्ञानात् । विषयवाक्येऽप्यंष म आत्माऽन्तर्हृद्य इति पदात् । अतः सुके पक्षानुक्तावि प्रकरणवलेन तिन्नर्णयस्य सुसाध्यत्वादिति । यः पुनरत्ता चराचरप्रहणादित्यादी पक्षोल्लेखः, स तु तस्यैवात्तृत्वादिध-मीविचारार्थ इत्यदोषः।

रामानुजाचार्यास्तु स्त्रारम्भगतेन सर्वत्नेतिपदेनारम्भगतस-वेपद्घटिते वाक्ये विषयवाक्यन्वेन वोधिने तस्य शमविध्यपर्यवसि-तस्य फलाकाङ्काप्रणायाश्रिममन्दर्भस्योपिखला स्त्रगतपक्षाका-ङ्काप्रणेनोकार्थस्य सौत्रत्वे सिद्धे वाक्यार्थनिश्चयस्य सुखेन सम्भ-वादिति वदन्ति ।

एवञ्च सूत्रगतन्यायचर्चात्रैवं योध्या । अथ खिवत्यादिवाः क्यमुपदेशः। परमशान्ताधिकारत्वात । यदेवं तदेवम्। कं ब्रह्मेखा- ननु क्रतुगयः पुरुष इति यथामङ्कलपमाग्रिमदेहरूधनाङ्घोन कान्तरभाविफलार्धमन्योपामनैव तु युक्ता, न तु ब्रह्मझानस्य तादृशं फलं युक्तमित्याशङ्क्य परिहरति ।

दिवाक्यवत्। यन्नैवं तन्नैवम्। प्राणं तर्हि वागण्येतीत्यादिवाक्यवत्। उपदेशस्य परममहितानुशासनम्। तत इदं वाक्यं ब्रह्मवाक्यम्। स-षेवाक्यसमर्थितसर्ववेदान्तप्रसिद्धोपदेशात् । यदेवं तदेवं, यन्नैवं न-षेविमिनि । सिद्धान्तरीत्या तु प्रकरणसमर्थिनत्वेन हेतुर्विशेपणीय इति सेदः।

किश्च, सुत्रे प्रसिद्धपदेन, नदेजति तज्ञैजनीत्यादिवाक्यप्रसि-द्धत्वस्यापि स्मारणादेतद्वाक्यगनाणीयस्व्वस्यायस्वाधारत्वेन प्रसि-द्धत्वमपि सङ्घते । अतो वाक्यस्य स्वष्टालिङ्गन्वमपि वोध्यने। तेनात पादे अस्पष्टलिङ्गवाक्यचिन्ताङ्गीकारं प्रतिज्ञायेतस्यात्र विषय-त्वेनोपन्यासोऽप्ययुक्त इत्यपि सुचितम्॥१॥

विविश्ततगुणोपपत्तेश्चेतिसूत्रमवतारयन्ति 🗻 नन्विद्यादि 🖦 । अयमर्थः । अत्र हि पूर्ववाक्ये ब्रह्मापासनकथने ऽप्यथेतिप्रकृतच्छेदेनाः ग्रे उपासनान्तरसुच्यते । तथा क्षतुमय इत्यारभ्य, तथेतः प्रेत्य भव-तीत्यन्तेन लोकान्तरे सङ्कल्पानुद्भपदेहप्राप्तिकपं फलमुच्यने। फलं च तात्पर्यनिर्णये लिङ्गम् । अतस्तद्विचारेऽत्रोक्तोपासनाया ब्रह्मविषय-त्वं न घटते । फलस्य प्राक्तततया जाघन्यात् । अतोऽत्र यथासङ्क-**च्पमित्रमदेहकथना**छोकान्तरभाविनाइशदेहप्राप्यर्थे वेदाभिमानिदे-षताया वा, ऋतुमय इत्यादिना साधकस्योपकान्तत्वात् खजीवस्यैव वोपासना युक्ता। इहापि भावनया पेशस्कृतो स्वान्तरस्य प्रत्यक्ष-सिद्धत्वेन श्रुन्युक्तपारलौकिकस्पान्तरस्य भावनाप्रचयजन्यतायां वा-धानवतारातः। नचैवं सति ब्रह्मोपासनाय।मपि तथा वक्तुं शक्य-त्वात् कुतस्तत्त्वाग इति शङ्काम् । देहत्वस्य प्राकृतत्वचाप्तत्वेन प्रझ-हानस्य च, तमेव विदित्वा अतिमृत्युमेति, ब्रह्मविदाप्नोति परमित्या-दिषु ब्रह्माप्तिक पस्पैव फलस्य श्रावणेन ब्रह्मज्ञाने ताहशफलकथनः स्यायुक्तत्वादिति । तस्मादत्र मननोपदेशाङ्गीकारो न युक्त इत्याश-ड्य परिहरतीति।

#### विवक्षितगुणोपपत्तेश्च ॥ २ ॥

विवक्षिता लोकान्तरे तादशक्षपमाप्तिः, सा मक्रतेऽप्युप-पद्यते । भगवत्स्वक्रपलाभाद साक्ष्ण्यलाभाद्वा । नच व्याप्तिरु-क्तेसधमप्राप्त्युपायो युक्तः ।

सत्यसङ्करपादिवचन च ब्रह्मवाक्यत्वपोषकिमिति चका-रार्थः ॥ २ ॥

स्तं पठित्वा तत् समाधातुं व्याकुर्वन्ति \* विविश्वतेत्यादि \* विविश्वतेत्यात् स्वाधिता वक्तुमिष्टा उपादेयत्वेनाभिष्ठेता वा या गुणक्रपा लोकान्तरे ताद्दशी सङ्कृत्पानुक्रपदेहप्राप्तः सा ब्रह्मज्ञानपक्षेऽप्युपपद्यते । ज्ञान-फलबोधिकासु श्रुतिषु सृत्युमितिकान्तस्य सगवत्सक्षपस्य ब्राह्मदेह-स्य परप्राप्तक्षपस्य वा, ब्रह्म वेद ब्रह्मैव मवतीति श्रुत्या ब्रह्मसक्षपस्य वा लाभोऽभिष्ठेत इति तस्य सङ्कृत्पानुक्षपताया युक्तत्वादिति । नच यथा क्रतुरित्यादिना लोकान्तरप्राप्यत्वेन सङ्कृत्पानुक्षपत्वेन व्याप्ति- रक्तेत्यतः, कुर्वितत्युपदेशवोधिनः क्रतुरधमस्य प्राकृतदेहस्य प्राप्त्यु- पायो युक्तः । परमशान्तस्य पूर्वोपासनया शुद्धान्तः करणस्याशुद्धन् सङ्कृत्पायोगात् तदभावे प्राकृतदेहस्याप्ययोगादित्यर्थ । हेत्वन्तर- माद्धः । \* सत्यत्यादि \* नथाचेव हेतुद्वयवाधितत्वादस्य जीववा- क्यत्व न शङ्कृतुं शक्यिमत्यर्थः ।

यत्तुं कि चिद्पौरुपेयवेदे वक्तुरभावाक्षेच्छार्थः सम्भवतीत्यत्त उपादेयत्वेन फलेन तत्र विविक्षितत्वमुपचर्यते। लोकं तथा दर्शनात्। वेदेऽपि वाक्यतात्पर्यातात्पर्याक्ष्यामुपादेयत्वानुपादेयत्वयोरवगन्तुं शक्यत्वात् सूत्रे विविक्षितपदमौपचारिकमङ्गाकुर्वन्ति । तन्न रोचिन् ज्या । निःश्वसितश्रुत्यनुरोधेन वेदे जीवाजन्यत्वकपस्यापौरुपेयत्वस्या- स्थेयत्वेन सर्वथा वक्षभावस्यासङ्गतत्वात् । शास्त्रयोनित्वसूत्रे स्वयन्ते वेदकर्तृत्वाङ्गीकारेण वदनो व्याघानाच्च । नच निःश्वसितस्य सार्वदिकत्वाद्वद्विपूर्वकत्वेन वक्तुरुपगमेऽपीच्छार्थासम्भवाददोप इतिवाच्यम्। आनीदवात स्रव्धयातदेकं तस्माद्धान्यन्न परः किञ्चना- संति श्रुनिवरोधेन तत्सार्वदिकत्वाङ्गीकारस्येत्रासङ्गतत्वात् । एवं

नन्वेतावतापि नैकान्ततो ब्रह्मवाक्यत्वप्रुपपत्तेरुभयत्रापि तुल्यत्वादित्याशङ्घ परिहरति ।

अनुपपत्तेस्तु न शारीरः ॥ ३ ॥

नच प्राणशरीरक्षो जीवो भवति । तिरोहितानन्दत्वेन

सिद्धे निःश्वसिनस्यासार्वदिकत्वे तदुद्गमे इच्छापूर्वकत्वस्याप्यपर्यवस्वयत्वातः । प्रपञ्चमात्रं प्रति, वहु स्यामिनीच्छाया एव कारणत्वेन
वेदात्मकनामप्रपञ्चं प्रत्यपि नस्या अदण्डवारिनत्वातः । नच शद्धस्वस्पमात्रोद्गम एवेच्छासम्बन्धो, न तु तस्यार्थसाहित्येऽपीत्यदोष शनि
बाच्यमः । इंद्रश्विमागं मानाभावातः । नचैवं पौरुपेयत्वाङ्गीकारे काणादादितीस्यापातः । ईश्वरवाक्यत्वेनैव तिक्षरासातः । नचैवं शद्धार्थसम्बन्धानित्यत्वप्रसङ्गः । शद्ध इति चेदित्यस्मिन् स्त्रे तिक्ररासप्रकारस्यापि वक्ष्यमाणत्वात् । अतो वेदे वक्तुरिच्छासम्बन्धस्य सस्वेन विवक्षितत्वादेः सत्त्वादुपचाराङ्गीकारो न युक्त इति दिक् ।

यतः पुनर्भनोमयः प्राणशरीर इत्यस्य सगुणविषयत्वम्, अप्रा-णो ह्यमनाः शुभ्र इत्यस्य निर्गुणब्रह्मविषयत्वमित्युक्तम् । तत्तु पूर्वपा-दार्थानुवादभाष्य एव दूषितमित्युपरम्यते ॥ २ ॥

अग्रिमसुत्रमवतारयित । \* नन्वेतावतेत्यादि \* । \* प्ताव-तेति \* सूत्रद्वयोक्तयोपपत्या । \* तुरुयत्वादित्यादि \* । आत्मानं चे-द्विजानीयादयमस्तीति पुरुषः । किमिच्छन् कस्य वा हेतोः शरीरम-नुमंज्वरेद्' इत्यादौ श्चेयतया प्रसिद्धत्वेन जीवस्य मन्तव्यत्वोपदेशो, लोकान्तरे विवक्षितदेहप्राप्तिः । न वै किचिन्मे मनसो मृषा गतिरि-तिवाक्यात् सत्यसङ्करूपत्वं, व्यापकत्वादाकाशात्मकत्वं, पर्यायेगा सर्वाहंमानितया वा सर्वकमंत्वादिकं हिरण्यगर्मे जीवे च सङ्गच्छत इति तस्य वाधामावेन तुरुयत्वादित्याशङ्का परिहरतीत्यर्थः ।

अनुपपत्तेस्तु न शारीरः ॥ सूत्रं व्याकुर्वन्ति \* नचत्यादि \*
सत्यमस्त्वेवमुपपत्ति गैव्यं, तथापि शरीरसम्बन्धी जीवो वाक्यार्थो न
सम्भवति । कुतः । अनुपपत्तेः । प्रागाशरीरत्वस्यानुपपद्यमानत्वात् ।
तत्र हेतुः । \* तिरोहितेत्यादि \* प्राणशरीर इत्यत्र शरीरपदमाकार-

निराकारत्वात् । अध्यासेन तथात्वे त्वनुपास्यत्वमेव् । इदाभी-मेशोपासकस्यापि तथात्वात् । नच प्राणादेलोंकिकत्वम् । उप-देशानर्थक्यमसङ्गात् । अत आनन्दरूपपाणकारीररूपत्वाभावान्न वाक्यार्थो जीवः ।

पूर्वपक्षस्यात्रैव निष्टत्तत्त्रात् तुशब्दः । विज्ञानमये तु प्राप्ता-प्राप्तविवेकेन धर्मस्यैवापासना ॥ ३ ॥

परम्। तथाचात्र हि, मनोमय इत्यत्र यथा विकाराथौँद्वापेन प्राचु-र्यान्मनोमयत्वमुपदेशगोचरस्तथा प्रागाद्यारीर इत्यत्रानन्दरूपप्राणदा-रीरद्भपत्वमः । लौकिकप्राणस्योद्घापातः । प्राणस्यानन्दद्भपता त्वनुग-माधिकरण एव सिद्धा । प्राणमुपक्रम्य, एष प्रज्ञात्मानन्दोऽजरांऽसृत इति तद्विषयवाष्यं श्राघणात् । नच लौकिकप्राणस्योद्वापे कि मान-मिति शङ्काम् । लौकिकस्य तस्य शरीरताया आध्यासिकत्वेनेदानी-मुवासकस्यापि प्राणशरीरत्वात् तथोपासनोपदेशे आनर्थक्यप्रसङ्ग-स्येव मानत्वादिति । अतस्तदभावास वाक्यार्थो जीव इत्यर्थः । तु-श्च व्याकुर्वन्ति \* पूर्वेत्यादि \*। नतु कथं पूर्वपक्षस्यात्र निवृत्तिः। विज्ञानमानन्दं ब्रह्मेति श्रुत्युक्तस्य विज्ञानस्य, विज्ञानं यज्ञं तनुत इति विज्ञानमयनिगमनऋोकेऽपि प्रत्यभिज्ञायमानत्वेनात्र पूर्ववाक्ये विरा-ट्रवेन ब्रह्मोपासनविद्यशानमयेऽपि विक्रानत्वेन ब्रह्मोपासनत्वेन श-क्यवचनतया आनन्दपूर्वभावमात्रस्य जीघोपासनागमकताया अप्र-याजकत्वेन तत्रापि तदुपासनानवकाशात् तत्र तदङ्गीकारस्यासङ्ग-त्ततया पूर्वपक्षस्यानुपरामादित्यत आहुः। \* विज्ञानमय इत्यादि \* तत्र गीणान्तर्येण श्रद्धादिधर्मत्वेन च जीवत्वस्य प्राप्तत्वेन मुख्यान्तर्यः स्यानन्दरूपत्वस्य चाप्राप्तत्वेन किं प्राह्यमिति विचारे प्राप्ताप्राप्तवि-वेकेनाप्राप्तापेक्षया प्राप्तस्यैव वलिष्ठत्वाद्धर्मस्य भगवति वृत्तिमतो जीवस्यैवापासना युक्तेति सुखेन पूर्वपक्षोपग्रमान् तिष्वपृत्तिरि-त्यर्थः ॥ ३॥

### ननु प्राप्तन्यतादशक्षपणलाभिषायं भविष्यतीति परिहराति। कर्मकर्तृव्यपदेशाच्च ॥ ४ ॥

प्तिमिनः मेत्याभिसम्भवितास्पीति, यस्य स्यादद्धा न विचित्सास्तीति ह स्माह आण्डिल्य इसम्रे फलनाक्यम । एतं माणकारीरक्षपं कर्मत्वेन ध्येयत्वेन माण्यत्वेन च व्यपदिश्चाति । कर्तृत्वेन च शारीरं व्यपदिश्चाति । नच भजनीयक्ष्याकथने ता-दृशं फलं सिद्ध्यनीति चकारार्थः ।

अग्रिमस्त्रमवतारयन्ति \* निन्दत्यादि \* यदि तत्र प्राप्ताप्रा प्रविवेकेन जीवांपासना, तहांत्राप्यथ खलु क्रतुमयः पुरुष इत्यादिना जीवत्वस्यैव प्राप्तत्वाद् ष्रह्मत्वस्य चाप्राप्तत्वार्ताद्ववेकेन जीवोपासने-ख युक्ता । युक्तेस्तुल्यत्वात् । नचानन्दरूपप्राणशरीरनोक्तिविराधः । तद्वचनं जीवप्राप्तव्यतादश्रूषप्रलाभिप्रायं भविष्यतीत्यविरोधादि-त्याशङ्क्य परिहरतीत्यर्थः ।

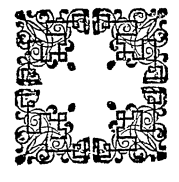
क्रमंकर्वव्यपदेशाच्य ॥ इदं सूत्रं व्याकुर्वन्ति \*एनमित्यादि \* सत्यं प्राप्तं जीवत्यम् । परन्तु ध्यानकर्तृत्वेन, न तु तत्कर्मत्वेन । वि- पयस्तु ध्ययत्वेनैवाभिप्रेतः । अत्र चास्य क्रतोः को विषय इत्यस्मित्रं- श्रा पव सन्देहात् त्राह्मचारे त्वेतिमत्युपसंहारगते फलवाक्ये प्तामित्तपदेन पूर्वे प्राणदारीरकपतयोक्तं ध्येयमेव परामृह्य, अभिसम्भवि- तास्मीति वचनेन तमेव प्राप्यत्वेन व्यपदिशानि, ध्यानादिकर्तृत्वेन च शारीरम् । अतः प्राप्ताप्राप्तविवेकन्यायस्यात्राप्रवृत्तिः । किश्च, फलविचारेऽपि चेतनस्य फलस्य न पुरुषशेषत्वम् । चेतनस्य महत आशास्यस्य शेषिताया वरणीयस्थले दर्शनात्, फलं पुरुषार्थत्वादिति पौर्वतन्त्रन्यायस्य स्वर्गादौ चिरतार्थत्वाद्वत् च तद्वेपम्येनाप्रवृत्तेः । अत इदं ब्रह्मचाक्यमेवेत्यर्थः । सीत्रस्य चकारस्यार्थमाहुः । \* नचे-त्यादि \* यथा कतुरित्यादिना मजनीयप्राप्तव्ययोरेककप्यस्योक्तत्वा- स्व ताहशक्तपस्याप्राप्तत्वे फलवाक्यस्यावोधकतेव प्रसज्वेतातस्तद्दि

इयं पुस्तकावली खण्डशो मुद्रिता भवति । अस्यां संस्कृतभाषा-निवदा बहवः प्राचीना दुर्लभा उत्तमोत्तमाः केचिद्ङ्गलभाषानुवा-दसहिताश्च प्रन्था मुद्रिता भवन्ति । तांश्च प्रन्थान् काशिकराजकी-पसंस्कृतपाठशाळीयपण्डिता अन्ये ५पि विद्वांसः शोधयन्ति । यैर्या-्रिकमहारायेरियं पुस्तकावली नियमेनाविच्छेदेन संग्राह्या तैस्तदे-कैकस्य खण्डस्य ॥) मुल्यं प्रापणव्ययश्च =) देयः । अन्यैर्म-हाशयैर्यः कानिचित् खण्डानि संत्राह्याणि तैश्च प्रत्येकं खण्डानां १) मुख्यं प्रापणव्ययश्च 🖘 देर्य इति ॥

| तत्र मुद्रिता ग्रन्थाः ।                                     | £О  | आ० |
|--------------------------------------------------------------|-----|----|
| सिद्धान्ततत्त्वविवेकः खण्डानि ५                              | Ģ   | 0  |
| अर्थसङ्ग्रह अंग्रेजीभाषानुषादसहितः                           | १   | 0  |
| तन्त्रवार्त्तिकम् खण्डानि १३                                 | १३  |    |
| कात्यायनमहर्षिप्रणीतं शुक्कयजुःप्रातिशाख्यम् सभाष्यं ख०      | ६ ६ | 0  |
| सांख्यकारिका चन्द्रिकाटीकागौडपादभाष्यसहिता                   | 8   | 0  |
| वाक्यपदीयम् खण्डानि ५ (प्रथमभागः प्रथमद्वितीयकाण्डे          | Ì   |    |
| पुण्यराजरीकासहित खण्ड ३। द्वितीयभागः तृतीयाका                | -   |    |
| ण्डम् हेलाराजटीकासहित खण्ड २)                                | Ġ   | ٥  |
| रसगङ्गाधरः खण्डानि ९                                         | ९   | 0  |
| परिभाषावृत्तिः खण्डे २                                       | ર   | ٥  |
| चैशेषिकदर्शनं किरणावलीटीकासंवलितप्रशस्तपादप्रणीत-            |     |    |
| भाष्यसहितम् खण्डे २                                          | ₹   | 0  |
| शिक्षासङ्ग्रहः खण्डानि ५                                     | c,  | 0  |
| नैष्कर्म्यसिद्धिः खण्डानि ४                                  | ષ્ટ | ٥  |
| महर्षिकात्यायनप्रणीतं शुक्रयज्ञस्सर्वानुक्रमस्त्रम् सभाष्यम् | ३   | ٥  |
| ऋग्वेदीयशौनकप्रातिशाख्यं सभाष्यम् खण्डानि ४                  | 8   | ٥  |
| (वृहत्) वैयाकरणभूपणम् पदार्थदीपिकासहितम् खण्डानि ४           | ક   | 0  |
| विवरणोपन्यासः सर्टीकवाक्यसुधासहितः खण्डे २                   | २   | ٥  |
| तत्त्वदीपनम् (पञ्चपादिकाविवरणस्य व्याख्यानम् ) ख० ८          | <   | 0  |
| वेदान्तदीपः (श्रीभगवद्गामानुजाचार्यविरचितः) खण्डानि ३        | ३   | 0  |
| दुप्टीका खण्डानि ४                                           | ૪   | 0  |

पातञ्जलदर्शनम्।श्रीरामानन्दयितकृतमणिप्रभाऽऽख्यवृत्ति स० १ व्याकरणिमताक्षरा । श्रीमदन्नंभट्टप्रणीता खण्डानि ६ ६ रसमञ्जरी । व्यङ्गचार्थकामुद्या प्रकाशेन च सिहता ख० ३ ३ सेद्धिकारः व्याख्यासिहतः श्रीमद्प्यदीक्षितकृत उपक्रमप्रदाक्षमसिहतः खण्डे २ २ वोधसारो नरहरिकृतः तिच्छप्यदिवाकरकृतटीक्या स० ख० ५ ५ व्रह्मसूत्रदीपिका श्रीमच्छङ्करानन्दभगवद्विरिचता । १ देवज्ञकामधेतुः अर्थात् प्राचीनज्योतिषग्रन्थः । १ श्रीमदणुभाष्यम् । श्रीश्रीवछभाचार्यविरिचतम् । गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजी महाराजितरिच्तभाष्यप्रकाशाख्य-व्याख्या समेतम् ।

व्रजभूषण दास श्रीर कम्पनी चांदनीचीक के उत्तर नई सड़क बनारस



KESERVED,

16



# BENARES SANSKRIT SERIES;

COLLECTION OF SANSKRIT WORKS

EDITED BY THE

PANDITS OF THE BENARES SANSKRIT COLLEGE,
UNDER THE SUPERINTENDENCE OF
D. T. H. GRIERITH M. A. O. I. D.

R. T. H. GRIFFITH, M. A., C. I. E.

G. THIBAUT, Ph. D. 'No. 107.

# श्रीमदणुभाष्यम्।

श्रीश्रीवल्लभाचार्यविरचितम् ।

गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजीमहाराजविरचितभाष्य-प्रकाशाख्यच्याख्यासमेतम् ।

श्रीमदाचार्यश्रीवल्लभाधीश्वरग्रुद्धाद्वैतसंप्रदायविदुषा रत्नगोपालभट्टेन संशोधितम्।

ANU BHÂSHYA,

On Brahmasûtra by Ŝrî Vallabhâchâryâ, With the Commentary called Bhâshya Prakâsa, By Goswami Ŝri Purushottamjee Mahârâj. Edited by Ratna Gopâl Bhatta,

Fasciculus IV.

#### BENARES.

Published by the Proprietor's Messrs. Braj B. Das & Co.,
AND SOLD BY H. D GUPTA,
Secretary, Chowkhamba Sanskrit Book Depot.

Printed at the Vidya Vilas Press, Benares.



|                                                                 | ٥            | • 1 |
|-----------------------------------------------------------------|--------------|-----|
|                                                                 | ₹            | •   |
|                                                                 | 0            | Ę   |
|                                                                 | 0            | ٤   |
| ı                                                               | 0            | १२  |
|                                                                 | 0            | 8   |
|                                                                 | ٥            | 8   |
| ı                                                               | ٥            | 4   |
|                                                                 | 0            | 8   |
|                                                                 | 0            | ર   |
|                                                                 | 0            | ર   |
|                                                                 | ß            | 9   |
|                                                                 |              | 8   |
| पाणिनीयशिक्षा भाष्यसहिता                                        | 0            | २   |
| प्रथम परीक्षा                                                   | 0            | ર   |
| प्रथमपुस्तक हिन्दी                                              | 0            | R   |
| प्रश्नमूषणम् ( प्रश्न विचार का बहुत उत्तम ग्रन्थ )              | •            | R   |
| बीजगणितम् (म० म० पं० सुधाकरकृतिटेप्पणीसहित)                     | १            | <   |
| मनोर्मा शब्दरत्नसहिता (टाइप)                                    | ९            | ٥   |
| लघुक्रीमुदी टिप्पणीसहिता                                        | 0            | B   |
| लघुकौमुदीभाषा <b>टीका</b>                                       | ઇ            | 0   |
| <b>लक्षणाव</b> ळी                                               | 0            | ર   |
| ळीळावती ( म० म० पं० सुधाकरकृतीटप्पणीसहित )                      | <b>' દ્વ</b> | 0   |
| वसिष्ठसिद्धान्तः                                                | •            | १   |
| विष्णुसहस्रनाम                                                  | ٥            | 8   |
| शब्दरूपावली                                                     | 0            | 8   |
| श्टङ्गार सप्तशती                                                | ę            | <   |
| समासचकम्                                                        | 0            | 8   |
| भमासचन्द्रिका                                                   | 0            | 8   |
| सरस्रतीकण्ठाभरणम्                                               | 3            | 0   |
| साङ्घ्यचिन्द्रका टिप्पणीसिहता                                   | 0            | 6   |
| साङ्कर्यतत्त्वकौमुदी                                            | 0            | Ę   |
| सिद्धान्तकोमुदी<br>सिद्धान्तमुक्तावली <b>दिनकरीटिप्पणीसहिता</b> | 3<br>3       | 0   |
| उपस्मेवृत्ति<br>उपस्मेवृत्ति                                    | ٥            | 8   |
| क्षेत्रकोमुदी                                                   | 0            | Ę   |
| क्षेत्रसंहित                                                    | <b>ર</b>     | 7   |
| ALA SURA                                                        | •            |     |

ļ

### भिकरणसम्पूर्णत्त्रधोतकश्च ॥ ४ ॥ शब्द्विशेषात् ॥ ५ ॥

इदमाम्नायते। यथा त्रीहिनी यनो ना क्यामाको वा क्यामा-कतण्डुलो नैनमयमन्तरात्मन पुरुषो हिरग्रमय इति । तत्र संबा-यः । हिरण्मयः पुरुषः कि जीन, उत ब्रह्मेति। उपक्रमव्लीयस्त्वे जीन, उपसंहारवलीयस्त्वे ब्रह्मेति ।

प्राप्तत्वेनैनावशन्तव्यमित्येष चकाराधे इत्यर्थः। एवञ्चात्र जगदुत्प-सिकर्तृत्विनवौहकाणां सत्यसङ्करपादिधर्माणां ब्रह्मणि साधने तद्स-म्भवः परिहृतः। प्रयोजनान्तरमाहुः। \* अधिकरगोत्यादि \* एतेनैव पूर्वपक्षस्योपशान्तत्वात् तथेत्यर्थः। अन्ये त्वेतद्धिकरणमष्टसूत्रमा-हुः। तद्य्येतेनैव दृषितम्॥ ४॥॥ १॥

पत्रैकस्यान्यपरत्वेनैकार्थता सम्भवति तद्वलीयस्त्वामिति सिद्धं पूर्वतन्त्रे । तत्र चतुर्विधभूतिनक्षपणार्थं जीवस्यवाराग्रमात्रस्यान्तर्द्धदेषे श्रीतपादकीमदं वचनं, फलतो हिरसमयत्विमिति, न त्वेतादशाभाससमानत्वं ब्रह्मणो युक्तमतो जीवनितपादकमेवेदं वाक्यमिति माप्ते, उच्यते।

शब्द्विशेषात् ।

यस्टवस्यात्रापि तौहयाद् वैयर्ध्यं कथं नेत्यत आहुः। 🛪 यत्रेत्यादि 🖘। न हि प्रथमावगततामात्रं बलीयरूवे तन्त्रम् । फिन्तु यत्रोपक्रमाः द्विकस्यान्यपरत्वेन वाष्ट्रयस्यैकार्थता सम्भवति, विप्रतिपत्तिनिरासेन वाक्यभेदो न भवति तस्य बलीयस्त्विमाति पूर्वतन्ते सिद्धम्। तदै-कद्यास्त्रयाद्त्रपायुपादेयमतो ५त यस्य वलीयस्त्वं तदुपपादनाय प्र-णयनमती न वैयर्थम् । तथाच तत्समानप्रकरणाभावेन तत्रास्मर-णान ततास्य प्रणयनम् । प्रकृते तु स्मरणेऽपि पक्षमेदोपिस्या पूर्वत निवेशासम्भवेनाधिकरणान्तरत्वाङ्गीकार इत्यर्थः। प्वमधि-करणान्तरत्वं प्रसाध्य पूर्वपक्षमाहुः । \* तत्रेत्यादि \* । जरायुजः स्वेदजाण्डजोद्भिज्जभेदेन चतुर्विधानि यानि भूतानि जीवदेहाः। न हिंसात् सर्वा भूतानीत्यादी तथा सिद्धत्वात् । तेषां निरूपणा-र्यम । छान्दोग्ये, तीण्येव तेषां वीजानीति श्रावणादत्र चतुर्थसान धिकस्य कथनार्थमाराग्रमात्रस्य जीवस्यान्तहेद्ये बीह्यादिभिश्चतुः भिईष्टान्तैरौपाधिकस्य परिमाणस्य प्रतिपादकमिदं वचनमिति दृष्टाः न्तबलादवसीयते । आरात्रश्रुतावङ्गुष्ठमात्रपरिमाणस्य वुद्धिगुणेनोः क्तत्वात्। नच हिरण्मयत्वविरोधः। पूर्वाधिकरणसिद्धेन तत्कतुन्याः येनोपासनायां फलतो हिरयमयत्विमिति वक्तुं शक्यत्वात् । नच तथा ब्रह्मोपासनाङ्गीकारे अपि बाधकाभावेनोपपत्तितौल्यात् संश्र्य एव पर्यवसार्न शङ्काम् । तुः शङ्कानिरासे । तादशो वीहियवादि-क्षे य आभासो जीवेन स्वात्मतयाऽध्यस्यमानं शरीरं तत्समानत्वं ब्रह्मणो न युक्तम् । निरवद्यत्वात् । अतः साधकवाधकयुक्तिसत्तया संशयनिरासाज्ञीवप्रतिपादकमेवेदं वाक्यमिति पूर्वः पक्ष इत्यर्थः।

हिरण्मयः पुरुषो न जीवस्य फलमि, तत्त्राप्तेरेव फल-स्वात् । नाष्पयं नियमस्तस्यामेव मृतौं लय इति । स्वतः शब्देनैव विशेषस्योक्तत्वात्र हिरण्मयः पुरुषो जीवः॥६॥

अत्र समाद्घते \* हिरगमय इत्यादि \* । हिरगमयस्यानन्दमयत्व तद्धर्माधिकरणे सिद्धम्। आनन्दमयाधिकरणे च तत्प्राप्तेरेव फूळ-स्वमतो जीवस्य फलमपि हिरण्मयो न भवतीति तद्धिरोधाज्जीव-चाक्यत्वं न गङ्कितुं शक्यिसत्यर्थः । ननु पूर्वोधिकरणे तत्कतुन्या-यस्य सिद्धत्वात् तथोपासने स्वरूपसारूप्यान्यतरलामेन भाष्ये-Sप्यङ्गीकाराच कथं न तस्य फलर्त्वीमत्यत आहुः **\* नापीत्यादि**\*। तैतिरीये, आदित्यो वा एष एतन्मण्डलं तपतीत्याद्यनुवासद्वयमध्ये पूर्वस्मिन् हिरण्मयं पुरुषं प्रस्तुत्य, द्वितीये चादित्यो वे तेज ओजो बलमित्यादिना तद्विभूतिभूता देवताश्चोक्तवा उन्ते वद्ति । ब्रह्मणः सायुज्यः सलोकतामाप्रे त्येतासामेव देवतानाः सायुज्यः सार्धि-तार समानलोकतामाप्रोति य एवं चेदेन्युपनिषदिति । तथाच यदि-तत्कतुन्यायो नियतः स्याद्धिरण्मयस्य फलत्वं युज्येतापि। न तु तथा। नचैतद्विरोधः शङ्काः । यथा ऋतुरित्यत पुरुषविशेषणसाधिकार-स्यापि प्रकारांशे निवेशे तदभावात् । अन्यथोकश्रुतिविरोधस्य तु-**पारिहरत्वात् । एवं सिद्धे तन्मृतीं लयानियमे हिरण्मयस्य फल-**ताया अपि प्रायिकत्वेन ताद्विरोधो दुर्वार इत्युपक्रमस्य पद्वेयर्था-पादकतयैकार्थताविघटकत्वेन निर्वेलत्वान्न तद्तुरोधादस्य जीव-चाक्यत्वमित्यर्थः । एवं सिद्धान्तमभिधाय तस्य सौत्रत्वं प्रकटय-इन्त \* अत इत्यादि \* । शब्दोको विशेषः शब्दविशेषसस्मात् । उक्तरीत्या हिरणमयशव्देनवाधिकारविशेषमादाम तत्र लयानियमस्य सुचितत्वात् तथेत्यर्थः । पवञ्चात्राणुत्ववोधकैर्वोद्यादिरपान्तैरन्त--रात्मिन वर्तमानस्य जीवत्वं प्रतीयत इति युक्त्या पूर्वाधिकरणस-द्गितिमाक्षिण्योपसंहारवलीयस्त्वेन तिन्नवार्य पूर्वोक्तं रहीकियत रतीरं पूर्वाधिकरणस्यैव शेषः॥ ५॥

नंतु हृदंये विद्यमानत्त्राद्भिमान्येत जीतो युक्त इति चेत, तत्राह ।

#### -स्मृतेश्च ॥ ६ ॥

ईन्दरः सर्वभूतानां हृदेशेऽर्जुन निष्ठुनीति । ननु सर्वदेशनां पिनःश्वासत्वं तस्य भगवतो वाक्यं कथं स्मृतिरिति । उच्यते । तं त्वीपानषदं पुरुषं पृच्छामीति श्रुतेः केवलोपनिषदेगं ब्रह्म, न भगाणान्तरवेद्यम् । ततश्चार्जुनस्य शिष्यक्षपेण भपन्नस्य पुष्टभिन्तत्वाभावाद् भगवद्वाक्ये निर्वित्वंकित्सिविश्वासाभावाद् रिधिन्तवेनेव स्थाप्यत्वात्र ताहशाय ताहृशदेशकालयोरुपानिषदामव-क्तव्यत्वाद् गुरुक्षपतादृशक्षपं निःश्विम्ववेदोद्गमजनकं स्मृत्वा सद्धमिष स्मृत्वा भगवान् पुरुषोत्तमो वाक्यान्युक्तवान् स्मृति-क्षाणि ।

समृतेश्च ॥ इदं सुक्रमवतारयन्ति । क्ष्ण हृदय इत्यादि ।
तथाच श्रुतेः सन्दिग्धत्वेऽपि लिङ्गाङ्गीववाक्यत्वं युक्तमित्यर्थः ।
क्ष अभिमान्येव जीव इति क्ष अभिमानी जीव पवेति योजना । रामामुजाइयो भगवन्तं श्रीकृष्णं पुरुषोत्तमत्वेन परब्रह्मत्वेन बदन्तो गीतावाक्यान्येवात्र समृतित्वेनोदाहरन्तोऽप्येतत्स्वरूपं न विचारितवन्त
इति तत्स्वरूपं ततुपन्यासादिप्रयोजनं च निर्णेतं विषयवाक्यस्य
समृतित्वं क्युत्पादयन्ति । क्ष नमु सर्वेत्यादि क्ष । क्ष शिष्परूपेणेति क्ष
शिक्षणीयरूपेण । शिष्पस्तेऽहं शाधि मां त्वं प्रपन्नभिति वाक्यात् ।
क्ष निर्विचिकित्सविश्वासामावादिति क्ष अपरं भवतो जन्मेत्यादिकः
पान् संश्ययवेधकवाक्यान् तथेल्ययः । क्ष राधत्वेनेत्यादि क्ष । श्रित्यत्वान्
कार्यकारणार्थे साहङ्कारताया आवश्यकत्वाद्रायत्वेनेव स्थाप्यत्वानन ताहशाय क्ष साहङ्काराय । क्ष ताहशदेशकालयोरिति क्षारणे देषे
काले चेत्यर्थः । क्ष गुरुक्तपताहशक्तपमिति क्ष यो वै वेदाँश्च प्रहिणोति तस्मा इत्यादिश्रुत्युक्तं गुरुक्तपं यन्मर्यादाप्रतिपादकक्तपम् । अत्राऽयमर्थः । ब्रह्मग्र औपनिपदस्यैवात्र विचारप्रसावाद्वपनिपदामेव वि-

ततो ब्रह्मविचारे तान्यप्युदाहृत्य चिन्यन्ते। पुनश्च भगवाँस्तद्राधिकारेण ब्रह्मविद्यां निरूष्य स्वक्तपालुतया, सर्वगुद्यतमपियादिना भक्तिपपत्ती एवोक्तवान् । अतोऽङ्गत्वेन पूर्व सर्वानर्णया उक्ता इयध्यवमेयम् । तथैवार्जुनविज्ञानात्, कारिष्ये वचनं तवेति ।

म्तनीयत्वेनास्मिन् विचारे निश्चायनाय स्मृतेहेंतुत्वेनोपन्यासस्यायुक्त-त्वेऽिप वेदस्य परोक्षवादत्वेन सुरिमोहजनकत्वात्ताहशस्यापि योऽर्थ-बाधः सां ऽधिकारविशेषदेशकालविशेषसापेक्ष पवेति तदभावानमन्दः मध्यमाद्यर्थे ततुपबृहणभूतेतिहामपुराणोपन्यास आवश्यकः । तत्रा-पि, वेदान्तकृद् वेद्विदेव चाहम्, इत्यस्या हृदयं लोके नान्यो महे-इकश्चनेति वाक्याइण्यन्तर्वाक्यापेक्षया भगवद्वाक्योपन्यास एवाव-१यकः । तेषु चांकरीत्याऽधिकारिदेशकालानां जाघन्यदर्शनेन भवति वैयधिकरण्यगङ्काति तत्परिहारेगोभियसामञ्जस्याय वाक्यानां स्वरू-पमवश्यं विचारणीयम् । तत्र वक्तुरभेदे स्मृतित्वस्यासङ्गतत्वाद् वक्तर्येव कश्चिदवस्थाभेदो वा रूपभेदो वा तदर्थ वक्तव्यः । तत्रान-न्तक्रविमिति भुत्या क्रवभेदस्य शीघं बुद्धावारोहान्मयीदाप्रतिपादकं वेदचक्त्रक्षरात्में इपं वेदार्थे तत्तात्पर्ये च स्मृत्वा तत उत्तमोऽपि भगवाँसाइदाबाक्यान्युक्तवाननः स्मृतिकपत्वं तेपामुपपन्नमिति । एवं स्वरूपं विचार्योपन्यासप्रयोजनमाहुः। \* तत इत्यादि \*। वे-दान्तार्थनिश्चायकत्वात् तद्विचारोऽपि युक्त एवेति तान्यपि चिन्त्य-न्त इत्यर्थेः । नन्वेकार्थत्वं सामानाधिकरण्यप्रयोजकम् । तत्त्विह म रश्यते । चेदे मुख्यतया इशनविद्यानयोरत च तथा भक्तिप्रपत्योः प्रतिपादनेनार्थेमेदादित्यत आहु.। \* पुनरित्यादि \*। \* तद्धिका-रेणेति \* भक्तिघटिनेनाधिकारेण । तथाचाधिकारभेदस्य वेदेऽपि सिद्धत्वाद् वेदोऽपीद्रमेव द्वयं ताहशाधिकार्यर्ध निरूपयति । अत प्य प्रह्मवाक्येषु सृष्ट्यादिकतृत्वमात्मत्वं चैकस्मिन्नेव प्रकर्गो य-दिति। शरणमहं प्रपद्य इत्यादी प्रपत्ति च श्रावयतीति तस्याप्यजेव त्रात्पर्यात्सामानाधिकरण्यमिति पूर्वोकदोपाभावात् तिच्चन्तनम-

चकारात तनमूलभूनिःश्वासोऽप्युच्यते । व्यासस्यापि भ-गवव्जानांशस्वाददोषः ॥ ६ ॥

उपक्रमवलीयस्त्वमासङ्ख्य परिहरति।

अभकौकरत्वात् तद्व्यपदेशाच नेति चेन्न निचाय्यत्वादेवं व्योमवच्च ॥ ७ ॥

नतु व्यापकस्पेश्वरस्य हृद्यदेशस्थितिरयुक्ता, ब्रीह्यादिरू-पत्वं च । अतोऽभकमल्पकमोको हृद्यस्थानं यस्य तत्त्वाद् ब्री-ह्यादितुल्यत्वाच न परमात्मा वाक्यार्थ इति चेन्न । निचाय्यत्वा-द । पूर्व प्रथमदृषणं परिहरति । हृद्ये ह्यातुं शक्यत इति तदा-यतनत्वेन प्रतिपाद्यते ।

प्यावश्यकमेवेलार्थः । पतस्यार्थस्य सीत्रत्वायाहुः । अवकारादि-स्यादि अ। ननु भवत्वत्रेवं, तथापि कचित् कचिदं व्यासचरणैः पुराणवाक्यान्यप्युदाहत्य चिन्त्यन्ते । तत्र को हेतुरित्याकाङ्काया-माहुः । अव्यासस्यापीत्यादि अ। वुद्धादिवारणाय, अश्वानांशत्वा-दिति अ। तथाचोक्तस्मृत्या हृद्यस्य मगवदाधारत्वेन निर्णातत्वाप्त तद्वलेन त्रह्मवाक्यत्वपर्यवस्थानं युज्यत इत्यर्थः ॥ ६॥

अभकीकस्त्वात् तद्वचपदेशाच्च नेति चेन्न निचाय्यत्वादेवं व्योमवच्च॥ इदं स्त्रमवतारयन्ति \* उपक्रमेत्यादि \* असञ्जात विरोधत्वेन तथाऽऽशङ्कोत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्त आशङ्कांशं व्यु-त्पादयन्ति \* निवत्यादि \* । तथाचेश्वरधमीविष्द्वस्य जीवधर्मस्य वोधनात् स्मृतिरयोग्यतादोषदुष्टेति न सा निर्णायिकेत्यर्थः । समा-धानांगं व्याकुर्वन्ति \* पूर्वमित्यादि । \* तदिति \* दृदयम् । तथाच वृत्तिलाभस्यानत्वादायतनत्वव्यपदेशः । अत्रान्ये दृष्टान्तमपि वद-न्ति । यथा, सर्वलोकपतिरप्ययोध्यापितिरिति । कथं वृत्तिलाभ- निदिध्यासनानन्तरं हि साझात्कारस्तदन्तः करण एवेति निचाय्यत्वम् । भक्तौ तु बहिरपीति विश्वेषः । द्वितीयं परिहर-ति । एवं व्योमवत् । एवं ब्रीह्यादितुल्यतया यत्प्रातिपादनं चतु-विधमूतान्तरत्वरूपापनाय । यथा चत्वार उपरवाः पादेशमात्रा इति तथा तद्वृदयाकारो प्रकटस्य सन्चिदानन्दस्वरूपसर्वतःपा-णिपादान्तस्य तत्स्वरूपमिति ।

पूर्वपक्षसिद्धान्तयोश्चकारद्वयमेताट्टशवाक्यान्तरे पूर्वपक्षास-

छामत्वमित्यत बाहुः \* निदिध्यासनेत्यादि \* । \* हिर्देतौ । \* तद-न्तःकरगा इति \* जीवान्तःकरणे । तथाच मनसैवानुद्रष्टव्य इति-श्रुतेस्तत्रैच निचाय्यत्वमिति तस्य प्रशंसया स्थानत्वव्यपदेशोऽतो न स्मृतेरयोग्यतादोषघटितत्वमित्यर्थः । ननु यदि हृदयमेव दृत्तिला-मस्थानं, नेतरत् तदा तस्य व्यापकतापि दुर्घटा । प्रत्यक्षापेक्षया ग्र-द्रस्य दुवेलत्वादित्यत आहुः। \* भक्तौ त्वित्यादि \* तथाच सा-धनविशेषेण बहिरापि निचायनाम गब्दस्य नैबेल्यमित्यर्थः। \* द्वितीयं परिहरतीति \* ननु मास्तु खानविरोधस्तथापि परिमाणविरोधस्तु स्यादेवेत्यतो द्वितीयं परिमाणविरोधक्तपं दूषगां परिहरतीत्यर्थः । वयोमवदिति रष्टान्तं विदृण्वन्ति । \* यथेत्यादि \*। उपरवा नाम हविधीने खाता बिलविशेषाश्चत्वारः । दक्षिणस्य हविधीनस्याधः स्तात् पुरोऽक्षं चतुर उपरवानन्तरदेशेषु प्रादेशान्तरालान् करो-तीति फल्पे विहिताः। तैर्विलैर्यथाकाशस्य प्रादेशमातं स्वरूपमिन व्यक्तीक्रियते, किमन्न भद्रमित्यादिमन्त्रैरध्वर्युयजमानयोः पर-स्परहस्तग्रहणाय । तथात्र बीह्यादितुल्यतया प्रतिपादनं तुर्विधभूतहृद्याकार्ये प्रकटस्योक्तविधस्य ब्रह्मगा बोधनाय । तैतिरीये, अतः परं नान्यद्णीय-सर हि परात् परं यन्महतो महान्तमित्येकस्यैव नानापरिमाणश्रा-वणात्। तथाच म परिमाणविरोधोऽपीत्यर्थः । एवं समाधानांशं व्याकृत्य चकारप्रयोजनमाडुः। \* पूर्वपक्षेत्यादि \* तथाचाधिक्यं

द्धान्तयोराधिभयोपपत्तिसमुच्चयार्थम् । तेन, अत एव प्राण इतिवद्यधिकरगान्तरमपि सुचितमिति॥ १॥

पूर्वाधिकरणापेक्षया वैलक्षण्यं, तत्र या उपपत्तिस्तयारनुक्तयोः स्फो-रणार्थमित्यर्थः। नत्सुचितमर्थमाहुः। \* तेनेत्यादि \* तनेदमुदा-हियते । तैत्तिरीये महानारायणापनिषद्याम्नायते । आदित्यो वा एष एतन्मण्डल तपति । तत्र ता ऋचस्तद्यां मग्डलः स ऋचां लोकोऽथ य एव एतस्मिन्मण्डलेऽर्चिहीं प्यते तानि सामानि स साम्नां लोकांऽथ य एव पतस्मिन् मण्डलऽचिवि पुरुवस्तानि यजूःवि स यज्जुषां लोकः सैपा व्रथ्येव विद्या तपति य एपाऽन्तरादित्ये हिरणमयः पुरुष द्वांत । अत्र संशयः । हिरणमयः पुरुषः किं जीवो ब्रह्म घेति। तद्वीजं तु विधेयत्वानिर्देशः। तत्रादित्यो वेत्युपक्रम आदित्यस्य मण्डलतापकत्वमुक्त्वोपसंहारं तत्तापकत्वं अरुयामुपसं-द्दतम् । तेनादित्यस्त्रयीशरीरः सिद्धः। शरीरस्य चान्तस्तदिममा-म्येव युक्तः । मण्डलस्य हृद्याद्यपेक्षया महत्त्वेऽपि परममहत्परि-माणापेक्षयारुपत्वेन तन्न जीवस्यैव मानात् । पुरुषपद्देन पूर्वोक्ताः र्चिर्गतयद्भःपुरुषस्यैव व्यपदेशाच । नच हिरगमयत्वविरोधः । तस्योपासनाफलत्वायाञ्जवादात् । नचान्नोपासनायोधक्रपदाभावा-क्षेवमिति शङ्काम् । अत्रापेक्षितगुणान्तरवोधके, आदित्यो वै तेज ओज इत्यव्यवहितोत्तरानुवाके, य एवं वेदेत्युपसंहारेण तस्या उक्त-त्वात् । अतो नदं ब्रह्मवाक्यमिति स्त्रांशेनाशङ्क्यांशान्तरेण सिद्धमत-माह। न, निचारयेखादि । यथा हृद्ये निचारय एवमादित्येऽपि । स यश्चायं पुरुषे यश्चासावादित्यं स एक इति श्रुत्यन्तगत् । नच तत्र जीवी वक्तुं शक्यः। तद्यं, स याध्यंविदित्यादिना विद्रो जी-चस्य वेद्याद् भेदेन निर्हेशात्। 'अनाद्यन्तं परं:ब्रह्म न देवा नर्पयो विदुः। एकस्तद्वेद् भगवानादित्यो ज्योतिषां पतिरिति' स्मृतेश्च । पर्व त्रय्यामपि, सर्वे वेदा यत् पदमामतन्तीति श्रुत्या तदर्थत्वा-दिति । ननु पुरुपत्वेन व्यपदेशावजीवत्वं तस्येति चेत्तत्राह । व्योम-वदिति । यथोपरवर्षिलेषु प्रादेशमान्नत्वं व्योम्तोऽभिव्यज्यते, तथात्र

#### सम्भोगप्राप्तिरिति चेन्न वैशेष्यात् ॥ ८॥

बाधकमाञ्ज्ज्ञ्चपिरहरित । यदि सर्नेषां हृद्ये भगवाञ्जी-वनत तिष्ठेत तदा जीवस्येव तस्यापि सुखदुःखमाक्षात्कारस्त-स्साधनादिपरिग्रहश्च प्राप्नोतीति चेन्न । वेशेष्याद । विशेषस्य भावो वैशेष्यं तस्यात् । सर्वरूपत्वमानन्दक्रपत्वं स्वकर्तृत्वं विशे-षः । तद्भावो ब्रह्मणि वर्तते, न जीवे इति जीवस्येव भोगो, न ब्रह्मण इति । वेशेष्यपदादयमर्थः सूचितः। अपेक्षित एव भोगो, नानपेक्षित इति । न तु तस्य भोगाभाव एव । आंग्रमाधिकर-णिवरोधात् । यथोन्द्रयाधिष्ठातृदेवतानाम् । तस्वमस्यादिवाक्येनं जीवस्यापि तथात्वे तस्यापि तद्वदेव भविष्यति ॥ ८ ॥

पुरुषरूपं नथेति न दे।षः । ततश्चान्तरादित्ये यः पुरुषो यज्ञु पुरुषे-णाभिन्यज्यते म हिरण्मय इत्येवं विधेयनिर्देशस्याप्युपपन्नत्वात् स ब्रह्मैवंत्यर्थे इति ॥ ७ ॥

सम्मोगप्राप्तिरिति चेन्न वैशेष्यात् ॥ \* बाधकिमिति \* सम्यग् ग् अभिनिवेशेन मोगः सम्मोगः, सम्यग्मोगो यस्मादिति वा सम्मोन् गः। तयोः प्राप्तिर्जीवतोल्यमापाद्यतीति तदाशङ्क्या परिहरतीत्यर्थः। बहुन्नीहिमङ्गोक्तत्याहुः। \* तत्साधनादिपरिग्रहस्रति \*। \* अप्रिमान् धिकरणविरोधादिति \* अग्रिमाधिकरणविषयवाक्येषु मोगप्रतिपा-द्वात् तदनङ्गीकारे तद्विरोधादित्यर्थः। अपेक्षितं पवेत्यादिनियमें दृष्टान्तमुखेन मानमाहुः। \* यथेत्यादि \*। तथाचानुमानमेव मान-मिति भोगप्राप्तावपि न जीवतौल्यापित्तिरित्यर्थः। नन्वेवं स्ति जीव-स्य कुत उभयभोग इत्यत आहु। \*तत्त्वमसीत्यादि \* तथाच ब्रह्मभा-वाभावेन कामकर्मादिवशगत्वाद् बन्धद्यायां तथेत्यर्थः। तथाच तद्भावायेव साधनानां विधानांमिति भावः। तदेतत्त्रासङ्किस्नसुक्तम्।

अन्यश्च पूर्वाधिकरगोऽन्तर्हदयवर्तमानस्यान्तर्यामित्वे निश्चा-यितेऽपि पुनर्रासमर्शाधकरणे यथात्वप्रतिपादनं तत्तदाकारनिश्चायना-र्थम् । यथा कौण्डपायिनां मत्रे, मासमग्निहोत्रं जुहोतीत्यत्राग्निहो-त्रशब्देन नित्याग्निहोत्रधर्मा अतिदिइयन्ते । तथा, हिरण्मयः पुरुष इति शब्दाभ्यामन्तस्तद्धर्मोधिकरणविषयवाक्योक्तहिरणमयपुरुषाका-रासिदेशार्थमिदमधिकरणमिति मम प्रतिभाति ।

यद त्र देवः, प्रसिद्धोषदेशाधिकरणं द्विसूत्रमङ्गीकृत्य अहि-नामावरूपाद्वैनोपगमेन विशिष्टाद्वेतवादं चानुस्त्य, सर्वे खल्विदं ब्रह्मेति वाक्योक्तोपासनायां ब्रह्मणः सर्वात्मकत्वोपपादनाया ऽथवेशि-रोवाष्यान्यहमेकः प्रथममासं वर्तामि च भविष्यामि च, नान्यः क-श्चिन्मत्तो व्यतिरिक्त इत्यादीन्युदाहृत्य ब्रह्माहामित्यादिना विद्वकूप-रवमात्मनः प्रपञ्चयित्वा विश्वकंपत्वे सो ऽन्तरादन्तरं प्राविशदित्यनु-**प्रवेशमेव हेतु**त्वेनाह । तदसङ्गतम् । एको ह वै नारायण आसीक ब्रह्मा न ईशान इति महोपनिषदि सृष्टिप्राक्काले ईशानसत्तानिषधेना-**ऽत्रत्यासिवर्ततिभवतीनां सत्तार्थकत्वस्य वक्तुमराक्यतया, यस्याहं** हृदयादासं स ईशो विद्धातु में, ततो युद्धमवर्तत, नन्दपत्न्यां भ-विष्यसीत्यादिवज्ञननार्थस्यव स्राह्मत्वेन प्रतिकल्पं प्रथमोत्पत्तिबोध-कतया, नान्यः कश्चिनमत्तो व्यतिरिक्त इत्यस्यापि, नासीद्वर्तते भवि-ध्यति चेति पुरुषविपरिणामेन तास्वेव क्रियास्वन्वयस्य युक्तत्वेन रु-द्राविनाभावरूपाद्वैतवोधकताया वक्तुमशक्यत्वात् । नच, सोऽहं निखानिखो व्यक्ताव्यक्तो ब्रह्माब्रह्मत्यग्रिमसन्दर्भे विश्वक्रपत्वस्य स्वस्मिन् प्रपञ्चनात् तत्सिद्धिरिति वाच्यम् । महोपनिषदुक्तनिषेधेन सिद्धे तस्याब्रह्मत्वे वामदेववच्छास्त्रहप्या ब्रह्महप्या वाहम्पदप्रयो-गाद्भद्रक्षेणाविनाभावस्यासिद्धेः । नापि, सोऽन्तरादन्तरं प्राविश्रदि-ति प्रवेशोक्त्या तित्सिद्धिः शङ्क्या । स प्रसिद्धः परमात्मा अन्तराद-न्तरं दहरपुण्डरीकं प्राविशदनस्तद्भेदद्यित्वात् तथे सर्थात् । अन्य था प्रथमपुरुषादिप्रयोगविरोधापत्तेरिर्त । किञ्चाविनागावरूपाद्यै-तोषगमस्य चिदचिदीश्वरभेदसिद्धिमापेक्षत्वेन, सदेव सौम्येदमग्र आसीदिति श्रुतिविरुद्धत्वस्य प्रागेचोपपादितत्वेन तदादरस्याप्यसः क्रतत्वमेवति दिक्।

यद्प्यनुप्पत्तेस्तु न द्वारीर इत्यादिकं पट्सूत्रमधिकरणान्तर-मङ्गीकृत्य बृहन्नारायणोपनिषदो महोपनिषदिति नामान्तरं चाभि-धाय, तत्रत्ये 'पिन विश्वस्यात्मेश्वर् द्वाश्वत् शिवमच्युतं नारायणं महान्नेयम्' इत्यादिवाक्ये, किं परमेश्वरमूर्यात्मा तिद्वभूतिर्नारायणो विश्वपतित्वादिलक्षणकत्य। प्रतिपाद्यते ? किं वापरमञ्चरः द्वाव ? इति सन्दिह्य सहस्रधीर्षे देवमित्यारभ्य सहस्रधीर्थादिविधिष्टत्वेन नारा-यणस्यैवोद्दिष्टनया अभ्यासात्, समुद्रेऽन्तमिति समुद्रशायित्वरूपः तिल्ङ्कात् तद्वाचकाच्युतहर्यादिशब्दप्रयोगाच्य नारायण एव विश्वः पतित्वादिलक्षग्राकत्वेन प्रतिपाद्यत इति पूर्वपक्षमभिधाय सिद्धान्त-माह। अत्र नारायणान्तर्थामी परमेश्वर एव प्रतिपाद्यते । कुतः। विद्वपतित्वादीनां परमेदवरधर्माणां पदार्थान्तरे नारायणेऽनुपपत्तेः । पञ्चनां पतये वृक्षाणां पतये जगतां पतये नम इत्यादिना शिष एव परमेइवरे निखिलभुवनाधिपत्यमभ्यस्यते । एको रुद्रो न द्वितीयाय तस्थुर्य इमाँ छोकानीयत ईशिनीभिरिति रुद्रव्यतिरिक्तस्य जगदीश्व-रत्वं निषिद्ध्यते । विश्वाधिको रुद्रो महर्षिरिति विश्वाधिकत्वं त-स्येव श्रूयते । अतो विश्वपतित्वादिलक्षामो नारायणात्मा परमेइवर प्वेति । अग्रिमसूत्रे च पद्मकोशप्रतीकाशिमत्यादिना नारायणहृद-यमेवोच्यत इत्यङ्गीकृत्य शिवनार।यगायोध्येयध्यातृभावमाह् ॥ शब्द-विशेषसूत्रे च, नारायणपरं ब्रह्मेति मन्त्रे नारायणात् परमिति समा-समङ्गीचकार ॥ स्मृतेश्चोति सुत्रे, 'एवमुक्त्वा ततो राजन् महायोगे-श्वरो हरिः । दर्शयामास पार्थाय परमं रूपमैश्वरम्' इति गीतावा-क्यम, 'अहं यथावदाराध्यः कृष्णोनाक्षिष्टकर्मणा । तस्मादिष्टतमः कृष्णाद्नयो मम न विद्यतं इति भारतीयमश्वत्थामानं प्रति शिवव-चर्नं च स्मृतित्वेनोदाजहार । तत्सर्वमसङ्गतमेव । द्वापरादिखलोक-व्यामोहनाय पाद्मवाराहादिप्रसिद्धस्य, त्वामाराध्य तथा श्रममो प्र-हीष्यामि वरं सदेत्यादिवरदानस्य यथावत्पदेनात्र बोधनात् ऋष्णा-राध्यत्वे ऽपि शिवस्य परब्रहात्वासिद्धा, गीतोक्तरूपस्याप्यनुगीतोत्त-रमुत्तङ्कोपाख्याने 'ततः स तस्मै प्रीतात्मा दर्शयामास तद्वपुः । ज्ञा-श्वतं वेष्णव धीमान् दहरो यद्धनञ्जयं हत्यारभ्य, 'तद् हृष्ट्या परमं रूपं विष्णां वैष्णवमद्भुतम् । विस्मयं च ययौ विप्रस्तद् द्वष्टा रूपमेश्वरम् इति पूर्वमर्जुनेनेदानीमुत्तङ्केन च दष्टस्य रूपस्य वैशम्पायनेन कण्डतं एव वैष्णवत्वप्रतिपादनावुत्तङ्केनापि, विश्वकर्मक्षमस्ते प्रस्त यस्य ते क्रपमीदशमिति निगमनाच्चोपपादनमन्तरेणैव वैष्णवत्वसिद्ध्याऽत्-गीतायामपि विष्णोरेवेश्वरत्वसिद्धा शैवमतानुपष्टमभकत्वात्। नारायणपरं ब्रह्मेखस्यापि प्रथमाप्रायपाठपतितत्वेन तत्र पञ्चमीस-मासनिवेशसाशक्यवचनतया पद्भेद्पक्षेऽपि, सुपां सुलुगिति स्-

#### अत्ता चराचरग्रहणात् ॥ ९ ॥

कठवर्छीषु पठ्यते । यस्य ब्रह्म च क्षत्रं चोभे भयत भो-

भेण मोर्लोपे सुखेन तथा पाठसिद्धा पुरुषसृक्त एव सहस्रशीर्ष-त्मादिविशिष्टक्रपेण जगतुपादानतायाः श्रूयमागातयाच, नारायणपरं ब्रह्मेत्यनेन्।पि श्रद्धविशेषेण तदनुपष्टम्भात् । सहस्रशीर्षे देवमित्य-नुवाके कर्मत्ववीधकद्वितीयाया नारायण एवाभ्यासान्नारायग्रापरं ब्रह्मेत्यादिप्रथमान्तप्रायपाठपतितस्य, नारायणपरो ध्यानेत्यस्य,ध्यानं नारायणः पर इत्येतत्सर्माभन्याद्यतस्य वस्तुर्पारच्छेदनिवर्तकनायाः स्फ्राटत्वाच्च तस्य कर्तृत्वे पर्यवसानं वक्तुमशक्यमिति नेनापि नन्मतानुपष्टम्भातः । इतः पूर्वस्मिन्ननुवाके, अणोरणीयानिति सन्त्रे ईशाख्यस्य शिवस्य प्रस्तुतात्ममहिमकपत्वेनैव सिद्धत्वान्मध्येऽपि, यो देवानां प्रथममिति मन्त्रे महर्षित्वादिभिर्मुख्यविभृतितया निद्ध-त्वाञ्च, दहरं विपापमित्युपान्तमन्त्रेऽपि तद्धृदयाकाशस्यैव प्राह्यत्वा-त्, 'सत्त्वं विशुद्धं वसुरेवशब्दिनं यदीयते नन्न पुमानपाष्ट्रतः। सत्त्वे च तस्मिन् भगवान् वासुदेवो हाधोक्षजां मे मनमा विधीयन' इति चतुर्थस्कन्धे सतीं प्रांत शिववाक्येन, अहं ध्यायामि तं विष्णुं पर-मात्मानमीइवरमिखादिना, विष्णोराराधनार्थे मे वनचर्या पिता-महेरयन्त्रेन गारुडद्वितीयाध्याये ब्रह्माणं प्रति शिववाक्येन च तदुपर्-हणाद्पि रुद्रस्य ध्यात्त्वेनैव सिद्धत्वाश्च। इदं यथा तथा मया प्रहस्ते निषुणतरमुपपादितामित्युपरम्यते।प्रकृतमनुसरामः॥८॥॥२॥

अत्ता चराचरप्रहणात्॥ पूर्वाधिकरणे परमात्मनः पुरुषहर्य-देशस्वित्यवधारणे जीववत् सुखदुःसभोगप्राप्तिराशङ्का समाप्ती प-रिहृता। स परिहारस्तदा युज्येन, यदि तस्य भोगः सिद्धः स्वात्। अतस्तत्साधनायोपंद्धातेनेदमधिकरणमारभ्यत इत्याशयेन विषय-वाक्यमाहुः \* कठवल्लीषु पठ्यते इति \* द्वितीयवल्लीसमाप्ती पठ्य-ते। अत्र शङ्कराचार्यादयोऽस्यामुपनिषद्यग्निजीवपरमात्मनां प्रकृत-त्वाद् त्रिकोटिकं संशयमुपगच्छन्ति। तद्युक्तम्। अग्नेः कोटिपात- दनम् । मृत्युर्यस्योपमेचनम । क इत्था वेद यत्र स इति । मत्र बाक्ये ब्रह्मक्षत्रयोरोदनत्वं वदन् यच्छव्दार्थस्य भोक्तृत्वमाह । तत्र संशयः । किं जीवो, ब्रह्म विति । सांच्चदानन्दरूपत्वं स-वीपास्पत्व पूर्वाधिकरणद्वयेन मिद्धम् । सर्वभोक्तृत्वं साध्यति । ब्रह्मक्षत्रयोरशक्यवधयोः सर्वमारकस्य च मृत्योर्भक्षयिता जीवो न भवस्रविति कथं सन्देह इति चेदुच्यते । ओदनोपसेचनक्पक-

ग्यत्वेन तत्समभिव्याद्दनयच्छव्दार्थभूनस्य गोक्तुरचेतनतायास्तत्समः भिव्याहारेणैव निवृत्तेरग्नेस्तथात्वाज्ञीवब्रह्मकोटिक एव संशयो युक्त इसर्थः। नन्वेनस्मिन् विचारे का वा सङ्गतिरित्याकाङ्कायां तामा-ष्टुः । \* सच्चिदित्यादि \* । तथाच ब्रह्माजिज्ञासाप्रतिज्ञावाक्ये ब्रह्मण इति सम्बन्धषष्ठचा ब्रह्मधर्माणामावदयकानां सङ्गृहीतत्वादुपासने श्वाने चापेक्षितेषु धर्मेषु द्वयोः सिद्धौ तृतीयस्यानृत्वस्यापि समरगातः प्रसङ्ग एव सङ्गतिरित्यर्थः । नच जन्माद्यधिकणचतुष्ट्येन सम्बदा-नन्दक्रवत्वस्य, तद्धर्माधिकरणं सर्वोपास्यत्वस्य च प्रथमपाद एव सिद्धत्वात पुनर्विचारस्य कि प्रयोजनमिति शङ्ख्यम् । ताहिषयवा-क्येषु, ब्रह्मविदिनि, हिरण्मयः पुरुषो दश्यत इति पदात् तत्र तेषां द्यानशेषतया विचारादुपासनायां तेषामनुपयोग इति शुङ्कानिरा-सायावदयकत्वात् । नच पूर्वाधिकरणे कथं सम्बदानन्दरूपविनिग-मनेति राङ्माम । सर्वे खित्रत्यत्र सद्भूपनायाः, सत्यसङ्कृत्पादिपदे-श्चिद्रपताया, अनादरत्वेनानन्दरूपतायाश्च बंधिनेन तत्सिद्धेरिति । प्वं द्वितीयाधिकरणे विषयवाक्येऽप्यन्तरात्मान्नित्यधिकरगानिईद्यात् तस्य च स्थानस्य सर्वसाधारण्यातः सर्वोपास्यत्वसिद्धिः स्फुटैवेति न कोऽपि शङ्कालेशः। तस्यैवान्तिमे सूत्र भोगस्य स्मारणात् तस्या-क्रीकिकत्वनिश्चायनायैतद्धिकरणमित्युपोद्धातोऽपि सङ्गतिरिर्खाप बोधितम् । अधिकरणवैयर्थमाशुङ्का समाद्धते । \* ब्रह्मक्षत्रेतादि \*

त्वाज्जीवधर्मत्वम् । स्थानाज्ञानाच्च । न हि सर्वगतस्य स्वहृद् येऽपि प्रतिभासमानस्य, क इत्था वेद यत्र स इस्रज्ञानमुपपद्यते । अलोकिकसामाध्यच्चि सन्देहः ।

तत्र निषिद्धत्वाङ्कौिकिकभोजनविष्ठस्प्यमाग्रत्वात् स्थाना-इानाच्च कश्चिदुपासनोपांचतास्नौकिकसामध्यो महादेवादिर-चा भविष्यति। न तु तद्विरुद्धधर्मा भगवान् भिवतुमईति, अङ्कि-छक्तमैत्वादिधर्मवान् । तस्माज्जीव एवोपासनोपचितमहाप्रभावो वाक्यार्थ इत्येवं प्राप्तेऽभिधीयते।

अत्ता चराचरग्रहणाद् ॥ भ्रता भगवानेव । कुतः । चरा-

\*स्थानाज्ञानादिति विवृण्वन्ति । \* नहीत्यादि \* तथाच पूर्वाधिकर-णद्वये सर्वगतत्वादिक्रवेण सिद्धौ स्थानाज्ञानस्य वक्तुमशक्यत्वाद-ज्ञानस्थानकरनं जीवधर्म एवेत्यर्थः । नन्वेवं ब्रह्मवाक्यत्वसाधकपदा-र्थानां कपकाज्ञानाभ्यामन्यथात्वस्य वक्तुमशक्यत्वात् कथं सन्देह इत्यत आहु'। \* अलौकिकेत्यादि। ननु जीवे कथमलौकिकसामर्थ्य-सम्भव इत्याकाङ्कायां तत्साधयन्त एव पूर्वपक्षमाहुः \* तत्रेत्यादि \* न हिस्यात् सर्वा भूनानीतिश्रुत्या स्वपरप्राणवियोजनरूपाया हिं-साया निपिद्धत्वादत्र च ओद्नरूपकेण तस्या लीकिकतील्यस्य च सूचनात् तथा । \* महादेवादिरित्यादिपदेन रुद्रवतोऽग्नेः संप्रहः । महादेवस्य निषिद्धभोक्तृत्वं त्वगस्त्यसंहितायां प्रथमाध्याये तेनैव पार्वतीं प्रत्युक्तम् । भक्तार्षयन्ति ये महां तवापि पिशितादिकम् । उत्पादयन्ति चानन्दं गणेभ्यो वा सुरेश्वरि । तवापि मे मदीयाना-मस्माकं पिशितादिकम् । तृप्तिमुत्पाद्यत्येव विधिनाऽविधिनापि-तम्' इति । \* तद्विरुद्धधर्मेति \* अनिषिद्धालौकिकभोजनस्त् । विरुद्धधर्मवत्त्व उपपत्तिः। \* अक्तिष्टेत्यादि \* सिद्धान्तं व्याकुर्वन्तो विषयवाक्ये हेतुपक्षवोधकपदादईानात् कथमस्य सूत्रस्य तद्विप-यस्त्रमितिराङ्कापरिहाराय ब्रह्मक्षत्रपदं चराचरोपलक्षकमिति ला-

चरग्रहगात् । चरं सर्वपाणिवधार्थे परिश्रमन्मृत्युः । अचरं ब्रह्मक्षत्रक्षं कस्याप्यचाल्यम्। तयोरत्ता न जीवो भवितुमहीत ।

यत्राप्यतिशयो दृष्टः स स्वार्थानतिलङ्घनादिति न्यायात्। अस्मदादिमतिपत्त्यर्थे तु लौकिकबद्धचनं भोक्तृत्वाय। प्रलयक-र्वृत्वान्नायुक्तत्वम् । सर्वत्र विद्यमानस्याप्यज्ञायमानत्वात् फलतः

क्षणिकव्याख्यानस्यासङ्गतत्वबोधाय चाहुः । \* चरमित्यादि \* \* अचाल्यमिति \*। प्रवाहनित्यत्वादचाल्यम् । श्रुतौ चकारद्वयेन वर्णान्तरस्यापि संग्रहः। तेषामपि भक्तावधिकारण मुक्तियोग्यत्वा-त्। देवोऽसुरो मनुष्यो वति वाक्यात्। एवं सित पूर्वोक्तस्यात्तो जीवो भवितुं नाईति । अन्तुर्जीवभावे तदात्तानां मोक्षासम्भवात् । नतु मृत्युञ्जयत्वेन संहारकत्वेन ज्ञानदातृत्वेन च तस्य प्रासिद्धत्वा-म्मुख्यविभूतिद्भप एव सो ऽस्तु, न जीवो, न वा परः । बाधकाना-वा राजकार्ये कुर्वन्नप्यन्वेश्योऽतिशयवानपि, न राजभोग्यं भुङ्के तद्साधारणं कार्ये वा करोति। भत उपासनोपचयादिना जातेऽपि सामध्ये न तस्य तादशमत्तृत्वं शक्यवचनित्यर्थः । ननु तादशभी-क्तुर्वेद्यत्वे वाधकानामुक्तानां का गतिरित्यत आहुः । \* अस्मदादी-त्यादि \* तुः श्रङ्कानिरासे । तथाच यथा सदेव सौम्येदमत्र आसी-दित्यत्र ब्रह्मणः केवलत्वेऽभिसंहितेऽप्यत्रपदेन कालोपरञ्जनमस्मदा-द्दिप्रतिपत्त्वर्थे, तथात्र भोजने लोकिकवद्वचनमपि । नचात्र निषिद्ध-त्वं वाधकम् । निवेधस्य जीवेऽपि देहसम्बन्धानन्तरमेव प्रवृत्तेरनुह्ना-परिहारसूत्रे वक्ष्यमाणत्वादशरीरे ब्रह्मणि तदप्रवृत्तेस्तं प्रति निषिद्ध-त्वाभावात् । अन्यथा प्रखयेऽपि हिंसायास्तीत्यात् तत्कर्तृत्वमप्ययु-क्तं स्यात्। तथा सति प्रलय एव न भवेदतस्तत्रैव भोक्तुत्वेऽपि ना-युक्तत्वम् । नापि स्थानाञ्चान बाधकमित्याद्यः । \* सर्वत्रत्यादि \* सर्वत विद्यमानत्वे ५पि, हन्त तिरोसानीति श्रुतेः सृष्ट्यनन्तरं तिरो-धानेनाऽज्ञायमानत्वात् प्रत्यक्षरूपस्य फलस्याभावेन तद्भिसंस्थाय श्यानाञ्चानमत्रोक्तं, न तु श्यानविषयकं परोक्षद्वानमप्यभिसन्धायातो

स्थानाज्ञानमुक्तम् । ब्रह्मक्षत्रयोरिष मोक्षापेक्षित्वान्मृत्युसम्बन्धमावेण भगवति भोक्तिर प्रवेशार्थ योग्यक्षपगेवीद् नत्वम् । प्राणानां तत्रेव समवलयान्मृत्युराप तत्रेव लीनोऽग्रे जन्ममरणान्धभावाय भगवसेव प्रावशित । तस्माद्मिन् वाक्षे ब्रह्मक्षत्रं-सृत्युनां भोग्यत्वेन ग्रहणादत्ता भगवानेवेति मिद्धम् ॥ ९ ॥

ननु किमित्येवं प्रतिपाद्यते । पूर्वपक्षन्यायेन यमोऽन्यो वा मृत्युं साधनीकृत्य स्ववशे सर्वे करोतीति जीववाक्यमेव किं न स्या-

न दोषः । ननु भवत्वेवं, तथापि क्लिएकर्मत्वं कथं निवर्ततामित्य-त आहुः। \* ब्रह्मश्रत्रेत्यादि \*। मोश्रापेश्निणो ह्यत्राद्नीयत्वेनाभिष्रे-यन्ते । ते च देहसम्बन्धे निवृत्तं मुच्यन्ते, न तु सदेहाः । अतो यथा सगडुलानां वन्ह्यादिसम्बन्धेनावयवशैयिख्येन विक्लिलाबोदनत्वं, तथात्र मोक्षापेक्षिणां भोक्तरि भगवति प्रवेशार्थ कथित्रनमृत्युसम्ब-न्ध्रमात्रेण योग्यक्पत्वमेवौद्नत्वम् । यथा कंसादीनां, कुरुपाण्डवसै-म्यानां च। अत एव, तदेव कपं दुरवापमाप, यास्यन्यदशर्ममलं घल-भीमपार्थव्याजाह्वयेन हरिणा निलयं तदीयमित्यादीनि वाक्यानि । नचैवं मृत्यारुपसेचनत्वासम्भवः । अत्राव वे मृत्युर्जायत इस्रनेषमुः त्युपक्षे, अशनाया मृत्युरवेत्येकमृत्युपक्षेऽपि मुच्यमानब्रह्मश्रत्रप्राणा-नामत्रेव समवनीयन्ते प्राणा इति श्रुतेरस्मिन्नेव लयेन तक्सात्मिको-Sद्यनायादिक्यो मृत्युरपि तेषां जन्ममरणाद्यभावाय भगवत्येव प्रविश-तीति तस्योपनेचनत्वमपि युक्तमेव। एवं सिद्धे तेपामोदनोपसेचन-भावे तद्तन्त्वेनाक्लिष्टकर्मत्वमपि भगवतोऽनायासेनैव सिद्धम् । दु-श्चिकित्स्यव्रणादिव्यापन्निवारकागदङ्कारकतिवत्तस्योत्नमफलत्वात् । प्वं प्रलयेऽपि सुषुप्तिवत्सुखजनकत्वमेष । नानासंस्तिकलेशनिवृत्ति-फलफत्वात् । तस्मादत बाधकानामभावात् साधकयुक्तीनां सत्त्वा-दस्मिन् वाक्येऽत्ता भगवानेवेति सिद्धमित्यर्थः। किञ्च । मोक्षापेक्षि-ष्रह्मश्रवप्राग्रानामुत्क्रमणाभावेनान्तःप्रकटे भगवत्येव लयाद्रन्तर्याम-रवमपि सिद्धं क्षेयम्॥ ९॥

सुत्रान्तरमवतारियतुं चोद्यति \* नन्वित्यादि \*। अयमर्थः।

#### दिसत आह।

#### प्रकरणाच्च ॥ १० ॥

प्रकरणं हीदं ब्रह्मगाः । न जायत इत्यारभ्याऽऽसीनो दूरं व्रजतीत्यादिना माहात्म्यं वदन्नन्ते, यस्य च ब्रह्मच क्षत्रं चेखाः ह । भ्रतः प्रकरणानुरोधात पूर्वोक्तपकारेण ब्रह्मवाक्यत्विमिति । अन्यया प्रकृतहानाप्रकृतकल्पने स्यातामिति चकारार्थः ॥ १०॥

विषयवाक्ये पक्षादिबोधकपदाभावेऽपि चराचरादिपदैर्मुत्य्वादिगतं धर्ममाहत्य योगवृत्त्या तानि बोवयित्वा तेषां ग्रहणस्य लिङ्गत्वं च करपियत्वा निर्वन्धेन ब्रह्मवाकपत्वकरपन।पेक्षया पूर्वपक्षोक्तानां निषि-द्धत्वादीनां शीघ्रं बुद्धावारोहात् तेन न्यायेन जीव पवात्र ग्रहीतुम्-चितः।स चेत् साधारणो न समर्थस्तदा संहारेऽधिकृता यमो देवता-रूपं मृत्युं, देवतारूपो मृत्युवी रोगादिरूपं मृत्युं साधनीकृत्य ब्रह्मश्न-श्रोपलक्षितं सर्वे प्राधिाजातं स्ववशे करोतीति युक्तम् । अतं।ऽत्य जीववाक्यत्वमेवादरणीयमिति । अत्र सुत्रं एठित्वा व्याचक्षते ॥ प्र-करणाच्चेति ॥ जीवप्रश्लोत्तरश्रवणानन्तरम्, अन्यव धर्मोद्न्यन्नाध-मीदिति प्रश्नान्तरे कृते सर्वे वेदा यत् पदमामनन्तीत्यादिना प्रकरणा-न्तरं प्रवृत्तमत इदं ततोऽनिरिक्तस्य ब्रह्मणः प्रकरणम् । तत्र सर्वे वेदा इति मन्त्रे सङ्क्षेप कथनं प्रतिज्ञाय, ॐकारस्य सङ्क्षेपक्रपतामुक्त्वा एतद्भंचवाक्षरं ब्रह्मेति मन्त्रह्यं सर्वेफलदायकत्वादिना तत्वशंसामु-क्त्वा तत्प्रतिपाद्यस्य ब्रह्मणो माहात्म्यं, न जायत इत्यादिभिरप्रभिर्भ-न्त्रैर्वदन्नन्ते तस्पैवान्त्वं मृत्युरेवाह । तद्यदि यमो देवतारूपो मृत्यु-र्वाचृत्वेनाभिषेतः स्यात् तदा, न जायत इति मन्त्रे तस्य जननमर-णाभावं न वदेत् । पुराणादिषुभयोरपि जन्यत्वस्मरणात् । यमा यमी आद्धदेव इति, तत्राऽपानस्तना मृत्युरिनि । वेदेऽपि न मृत्युरामीद-मृतं न तर्हीति । जन्यत्वं च नश्वरत्वन्याप्तम् । तथाऽऽसीनमन्त्रे. कर्त्त मदामदं देवं मदन्यो बातुमहेनीति स्वस्य तस्य च भेदन ज्ञा-तृक्षेयभावं च न वदेत् । अत इदं मृत्य्वादिदेवताव्यितिरिक्तस्य व्र-

## गुहां प्रविष्टावात्मानौ हि तद्दर्शनात् ॥ ११ ॥

ह्या एव प्रकरणम् । तथा सत्यासीनादिमन्त्रेषु यथा विरुद्धधर्मी-धारत्वादिक्षपं तन्माहात्म्यमत्रदत्तथात्रोक्तविधाक्तृत्वस्वक्षपमपीति त-थेत्यर्थः । दोषं स्पष्टम् । अत्र चाक्तृत्वस्य ब्रह्मणि निश्चायनात् प्रलय-कर्तृत्वनिर्वाहकसामर्थ्यमवसरसङ्गत्योक्त्वा तद्सम्भवो निवारितः । स्रवे वेदा, एतद्धेवाक्षरमित्युपक्रमात् सर्वकपत्वात्मकं वैशेष्यमपि जीवतुत्वयभोगाभावार्थं सूचितं श्रेयम् ।

माध्वास्तु, स यद्यदेवाऽस्कृतत तत्तदत्तुमध्रियत सर्वे वा अ-चीति सर्वमदितरदिति त्वमिति बृहदारययकीवाग्निब्राह्मणस्यश्रुति विषयवाक्यत्वेनोदाहरन्ति ।

विज्ञानभिक्षुस्तु, 'य इमं मध्वदं वेदात्मानं जीवर्मान्तकात् । ईशानं भूतभव्यस्य ततो न विज्ञगुण्सतं इति कठवल्लीस्याम्।

अनृत्वरूपस्य विषयस्य तत्र स्पुटत्वात् । अनृत्वं च प्रलयकर्तृत्वमेव सर्वे व्याकुर्वन्ति । तत्तु व्याख्यानं न युक्तम् । अत तत्यसङ्गादर्शनात् । पूर्वाधिकरण्यविषयवाक्ये तज्जलानिति विशेषणेन
जन्मादित्रयस्य ब्रह्मकर्तृकताया उक्तत्वात् प्रथमपादे चोपणदितत्वात् तेषु केवलस्य संहर्तृत्वस्येवेह पुनर्विचारे कारणस्यानुपलम्भाष्म ।
अतोऽत्र तिद्धन्नस्य प्रलयातिरिक्तकालिकमोक्षफलकस्य धर्मान्तरस्यैव विचार इत्येव युक्तम । जिज्ञासास्रते सम्बन्धपष्टचा उपपादितत्वेन
झानोपासनयोक्तद्धमीविचारस्योपयोगिनया आवश्यकत्वादिति । भिस्तुदाहतस्य तु भूतमव्येगानत्वस्ये स्पष्टे ब्रह्मलिङ्गे विद्यमाने उपपादनसापेक्षलिङ्गप्रहणस्यानवसरपराहतत्वमेव । माध्वोदाहते तु,
वैवेह किञ्चनाप्र आसीन्मृत्युनैवेदमान्नतमासीदशनाययाऽशनाया हि
मृत्युरित्युपक्रमे जिञ्जत्साश्रावणाल् तस्याश्च श्रुत्यन्तरे विजिन्नत्योऽपिपास इति ब्रह्मणि निषेधेनोपपादनसापेक्षत्वात् प्रकरणस्यापि
सन्दिग्धत्वमेव । तस्मादुक्रमेव विषयवाक्यं युक्तमिति दिक् ।

श्चेवस्तु प्रहस्तादेव पराहत इति न तदर्थे पुनः प्रयतनम् । अतः पूर्वोक्तमञ्जुण्णम् ॥ १०॥॥३॥

गुहां प्रविष्टाचात्मानी हि तद्दर्शनात्॥ अयं भोगी व्यापित्रेकुग्ठे

तस्यैनाग्रे पठ्यते । ऋतं पिवन्तौ सुकृतस्य लोके गुहां म-निष्टी परमे परार्द्धे । छापातपौ ब्रह्मविदो वदन्ति पञ्चाप्रयो ये च त्रिणाचिकेता इति ।

किमिदं ब्रह्मवाक्यमाहोस्विद्ग्यवाक्यमिति । अस्य वाक्य-स्योत्तरशेषत्वे जीत्रमकरखपाठतत्वान ब्रह्मवाक्यत्वम् । पूर्व-शेषत्वे तु ब्रह्मवाक्यमिति प्रकरणनिर्णयः । मध्ये पाठादेवं

अन्यत्र वास्तु, न त्वन्तर्हदयेऽपीत्यादाङ्कावारग्राय। किञ्च, ये पूर्वाधि-करगोषु धर्मा उक्तालेऽन्तर्वर्तिन उक्ताः । अन्तर्वर्ती च द्वद्यन्तःपुरुष इत्यादिश्रुत्या, अहमित्यादिप्रत्यग्वित्या चान्तर्वेर्ती जीवसिद्धः। ब्रह्म तु ध्यापकत्वात् सार्वतिकमुदासीनं, न त्वन्तरेष विशेषतः सिद्धम्। तथा स्ति पूर्वाधिकरणेषु यनमाद्दातम्यमुक्तं तज्जीव एव भविष्यति, न ब्रह्मणीति जीवनिवारणे तत्र तत्साधनाय चेदमधिकरणमुपोद्धात-सङ्गत्या आरभ्यत इत्याशयेन विषयवाक्यखलक्षयनपूर्वकं तद्वाक्य-मुदाहरनित \* तस्यैवाग्र इत्यादि \*।पुरः स्फूर्तिको वाक्यार्थस्तु, ऋतं सत्यं सुकृतस्य सम्यक्त्वमवगत्य कृतस्य कर्मगाः फलं पियन्ती भुञ्जा-नौ । यद्यव्येको भुङ्के, नेतरस्तथापि, छत्रिणो यान्तीतिवत् समुदाये गीण्या पिषन्नाविति प्रयोगः । लोके अस्मिष्ट्यरीरे, गुहां हृदयाका-द्यां प्रविष्टी । गुहामिति सप्तम्यथैं द्वितीया । गुहाया विद्रोषणं, परमे पराई इति । बाह्यपुरुषस्थानापेक्षया परम उत्कृष्टे । तत्र हेतुः पराई-त्वम् । परार्द्धे ब्रह्मगाः स्थानम् । तत हि भक्तेश्वानिभिरुपासकेश्च ब्र-स्रोपलक्ष्यत इति । तौ छायातपौ संसारित्वासंसारित्वाक्ष्यां धर्माक्ष्यां परस्परविलक्षणी ब्रह्मविदो वदन्ति कथयन्ति । न केवलं त पव क-थयन्ति, किन्तु पञ्चाग्नयस्त्रिणाचिकेताः श्रीतस्मार्तारिनमन्तस्त्रिकृत्वो-नाचिकेनोऽग्नियैश्चितस्तारमा गृहस्या अपिवदन्तीति।मुख्योऽर्थस्त्रम्रे भाष्य एव वक्तव्यः । तत्रोक्तेऽयें संशयं तद्बीजं चाहुः । \*िकमिद्--मित्यादि \*। \*प्रकरणनिर्णय इति \* प्रकरणेन कृतो निर्णयः। ननु च-छीसमाप्या पुर्वप्रकरणसमाप्तेस्तदुचरप्रकरणगतत्वस्य स्फुटत्वात् कयं सन्देह इत्यत आहुः। श्रमध्य इत्यादिश्व तथाच, 'स्वार्थवाधे स-साप्तानामद्गाङ्कित्वाद्यपेक्षया । वाक्यानामेकवाक्यत्वं पुनः संहत्य ज्ञाः सन्देहः । अर्थविचारे तुर्िद्वयचनिर्देशात् पूर्वशेपत्वे बद्धमुक्त-जीवौ भविष्यतः । उत्तरशेषत्वे त्विन्द्रियमनसी । उभयथापि न अह्मबाक्यम । द्वयोर्मुख्यत्वेन मितपादनात् । ब्रह्मवाक्यत्वेऽपि न प्रयोजनसिद्धिः ।

अथ मन्यते, उपनिषत्पाठादन्यत्रानिद्धीराज्जीवब्र ह्मपर-

यत' इति पूर्वतन्त्रे सिद्धत्वात् कयाचित् सङ्गत्या पूर्वशेषत्वस्यापि शक्यवचनत्वाद्, आत्मान रथिनं विद्धीत्यादेः प्रागेव पाठाच सन्देह इत्यर्धः । ननु नर्ह्यर्थेन निर्णयोऽस्तिवत्यत आहु । \* अर्थेत्यादि \*। \* बद्धमुक्तजीवाविति \* इन्ता चेन्मन्यने हन्तुमित्यनेन बद्धन्य, मः त्वा धीरो न शोचतीत्यनेन मुक्तस्य च पूर्वत्रोक्तत्वास् तदनन्तरपंठिः तस्य द्विस्वस्य तद्विषयत्वप्रत्यभिज्ञानः त्वावेव युक्ती, न तु जीहवपरमाः त्सानो । अनश्निन्निश्वत्या परमात्मनो भागाभावादि नि । 🗚 इन्द्रिय-मनसी इति \* यस्त्वविज्ञानवान् भवतीत्यादौ तयोरेवाग्रे । दैनेकपणात्। विवन्ताचिति पानकर्नृत्वव्यपदेशस्त्वेश्रांनि पचन्तीतिव्ह र् करणे क-र्तृत्वोपचाराद् बुद्धिजीवपक्षे बुद्धौ केवलायामिवोभयत्राप्युरेपरस्युते \* उभयथंति \* उत्तरदापत्वे पूर्वशेषत्वे च । नेनु, येयं प्रेते विचि-कित्सेत्यनेन जीवस्य, अन्यत्र धर्मादन्यताधर्मादित्यनेन परमात्मनश्च पूर्व पृष्टन्वान् पूर्वदेशपत्वाङ्गीकारे जीवपरमात्मानी सुखेन सम्भवि-प्यत इति तावेवात्र याद्यावित्येकदेशिकृतं समाधानं दूषयन्ति \* ह-योरित्यादि \* ब्रह्मवाक्यत्वाय हि परमात्मनिरूपसम्बाङ्गीकार्यस् तत्वयोजनं च मुख्यतया परमात्मनो भोक्तृत्वप्रतिपत्तः। सा तु द्व योस्तुल्यमया मुख्यत्वेन प्रतिपादनाद् दुर्घदेत्यपार्थे तस्य केस्यक्ष्य त्वमित्यर्थः । नमूर्पानषदो रहस्यविद्यास्तासु यदुच्यते, तन्निर्द्धारतः मेवोच्यते । अन उभयोर्ऋतपातृत्वमन्यत्रानिर्णीतमत्र निर्धार्यितुं प्रवृत्त वाक्यभिन्द्रियमनसोर्प्रहण उपचारदाषेण दुष्यतीति तद्भाः वायास्य जीवब्रह्मपरत्वाङ्गीकारेऽपि तयोरवस्थाभेदेनैव भिन्नतया च-स्तुन ऐक्याद् वाक्यस्योभयपरत्वेऽपि ब्रह्मवाक्यत्वमक्षतिमत्यंकदेशि-ृक्ततं सम्धेनं दूषणार्थमनुवद्गित । \* अथत्यादि \* ।तद् दूपयान्त्,।

त्वेऽिष तयोरभेदाद् ब्रह्मपरतैव वाक्यस्य युक्तेति। तथापि कस्य निर्णायकत्वं, पकरणस्यार्थस्य वेति । उभयोरिष सान्दिग्यत्वाद-युक्तो विचार इति चेदुच्यते ।

सन्देहवारकं कास्त्रं पदशक्त्या तु निर्णयः । जीवादुत्कर्षशब्देन द्वयोवीक्यंऽपि न क्षतिः ॥ १ ॥ गुहातपशब्दाभ्यामिसर्थः ।

ऋतं पिबन्तावित्यत्तैनं संशयः । किं जीवद्वयं निरूपयति, आहोस्विज्जीवब्रह्मणी वेति । तत्र ब्रह्ममकरणस्य सामान्य-

**\*तचापीत्यादि \* सन्दिग्धत्वादिति । अर्थे स्य सन्दिग्धत्वं जीवद्वयनि -**क्रपणकोट्यनिरासाद् बोध्यम् । तथाच तदङ्गीकारे विचारचैयर्थन मिल्यर्थः । एवमेकदेशिमतदूरणेन विचारमाक्षिण्य तत् समर्थयन्ति \*उच्यत इत्यादि \*। शास्त्रं व्यासप्रणीतं श्रौतवाक्यस्यसन्देहवारकम्। अतस्तव्र पूर्वे सन्देहाकारस्य निर्णयः कार्यः । अन्यथा तु समाधान-मनर्थकमेव स्यात्। नचोक्तयोरुभयोरपि सन्दिग्धत्वात् केन स नि-णेंय इति शङ्ख्यम् । \* पदशक्त्या तु निर्णयः \* । सन्देहाकारस्य । कस्य पदस्य शक्त्यंति चत् । \* जीवादुन्कर्षशब्दन \*। जीवं प्राप्य उत्कर्षबोधको यः शब्दस्तेन । वाक्यं द्वयाः पक्षयोर्ने क्षातिः । तथाच तारशपदस्य शक्त्या जीवद्वयपक्षो जीवपरमात्मपक्षश्चेति द्वावपि सं-ग्रहीतुं शक्येते इत्यर्थः । जीवादुत्कर्षशब्दः को वेत्यपेक्षायां व्याकुर्व-नित \* गुहेत्यादि \* इदं पूर्वोत्तरपश्चयोर्विवरण एव स्फुटीभविष्यति। ननु, यः सेतुरी जानानामिति मन्तस्य।पि प्रकरणद्वयमध्ये पाठोऽ-स्तीति स कुनो न विचार्यत इत्यत आहुः। \* ऋतमित्यादि \* तथा-च तत्राक्षरे ब्रह्म स्फुटमेव श्रूयंत इति सन्देहाभावात स न विचार्य-ते, किन्त्वत्रेवेवं संश्वायादयमेव विचार्यत इत्यर्थः । एवं संशयं सा-धयित्वा पूर्वपक्षमाहुः। \* तत्रेत्यादि \*। अयमर्थः। यद्यस्मिन् मन्त्रे ब्रह्मैव प्रतिपाद्यं भवेत् तदा पूर्ववल्ल्यामिवात्राप्युपास्यत्वेन प्राप्यत्वेन

त्वाद्, यस्तु विक्वानवान् भवती अग्रे निद्वद्विद्वतोर्वक्तव्यत्वात् तद्र्यमुभयोः प्रथमं निर्देश उचितः । मन्तेऽपि, ऋतं स्वर्गापव-गेळक्षगं सुख्य । मार्गद्वयस्यापि विद्वित्त्वात् सुकृतळोकत्वय । गुहा तत्त्विचारो हृद्रयं वा । जात्यपेक्षया त्वेकत्वचनम् । पर-मपरार्द्धं ससलोकः। तत्रोभयोभोगात् । अविद्यया पिहितप्रकाश-त्वाद्विद्वष्ट्वायात्वम् । ब्रह्मक्कानेनातिप्रकाशत्वादातपत्वं वि-दुपः । अत्र एव विद्वषः स्वक्ष्पं ब्रह्मविदो वद्दित । पञ्चाप्रय-स्विणाचिकताश्चेतरम् । इन्द्रियमनसोस्त्वचेतनत्वात्र वाक्यार्थ-सङ्गतिः । वाक्यार्थयोगे हि विशेषणिनर्णयः । तस्माद् बद्धमु-क्तजीवपरतयोपपन्नत्वात् तत्पकरणपाठात्र ब्रह्मवाक्यमिति । गुवं प्राप्ते, उच्यते ।

गुहां मिवष्टावात्मानौ । गुहा हृबयाकाशस्तत्र सकुदेकिमन्

ख ब्रह्मोच्यत इति प्रकरणस्य तील्यादेकवचनमेवात्र वदेत् । षद्रिते विवचनमने। इतः न ब्रह्माभिप्रेते, किन्तु वद्धमुक्तजीवायंवाभिप्रेते। । अतः प्रथममुभयोनिदेशः । नचैवं मन्त्रवर्णासङ्गति । मन्त्रेऽपि ऋन्त्रवर्णासङ्गति । मन्त्रेऽपि ऋन्त्रवर्णासङ्गति । मन्त्रेऽपि ऋन्त्रवर्णाकरीतिकं द्विविधसुखमुच्यते । प्रदृत्तिनिवृत्तिकपस्य मार्गद्र-यस्यापि विद्वितत्वात् सुकृतत्वेन तज्जन्यस्य शरीरस्य लोकत्वम् । तत्र गुद्दा नत्तवुपयोगी तत्त्वविचारो गुद्देवं गुद्दा । यदि गौग्री नादि यते, तदा दृदयाकाशः । नच विचारादेभिन्नत्वाद् द्विवचनं शङ्काम् । जात्यपेक्षयैकवचनस्यापि युक्तत्वात् । परमः परश्चतुमुंखो यत्र मीन्यते तादश्च परार्द्धमुत्तमं सत्यलोक पव । तत्राभयोः शतजनमीनस्वक-भेशुद्धस्य कर्मिणो, वेदान्तविज्ञानसृनिश्चितार्थस्य सन्त्यासिनश्चभोन्गादिति । अवद्वविद्वतोरिति अविच्छद्धान्मतुष्प्रयोग इति सम्यन्ये । शेषं स्फुटम् । पूर्वपक्षमुक्ता समाधानं व्याकुर्वते । अगुद्दामिन्त्यादि अ। रेषं स्फुटम् । पूर्वपक्षमुक्ता समाधानं व्याकुर्वते । अगुद्दामिन्त्यादि अ। एकस्मिन्निति अपकदेत्यर्थः। अत्र हेतुर्हिग्रस्थेन सूच्यते । त्यादि अ। पकस्मिन्निति अपकदेत्यर्थः। अत्र हेतुर्हिग्रस्थेन सूच्यते ।

मिवष्टी जीवपरमात्मानावेव । अनेन जीवेनात्मनानुमविश्ये-त्युभयोः प्रवेदाश्रवणात् । न ह्यक्तिम्म हृद्याकादो जीवद्वयं प्रवेष्टुमहिति । अर्थस्त्वेवं सम्भवति । पूर्वाधिकरणो यथाभिलिष-तभोगो भगवति साधितः । प्रकारान्तरेणापि, ऋतं ससं परं श्र-होति ऋनसत्ययोर्ब्रह्मत्वप्रतिपादनात् स्वरूपाऽमृतपातारौ । सुकृतमि ब्रह्मेव । तस्मात् तत्सुकृतसुच्यत इति श्रुतेः । स एव लोकः । उपचारात् पष्टी ।

तं विवृण्वन्ति । \* अनेनेत्यादि \* अनेन जीवेन सहात्मनेत्यर्थः । नच सहाथ तृतीया चेत् स्यात् तदांकं सम्भवेत् । सैवात्र सन्दिग्धेति धा-डयम् । गुहाहितं गह्नरेष्टं पुराणं यो षेद निहितं गुहायां परमे वयोम-क्षित्यादी श्रावितस्यं निहितत्वादेः स्वरूपेण प्रवेशं विनानुपपत्यात्र तथा निभ्ययात् । यद्यपि तत्र-परमात्मनः सिद्धविन्नहेंशस्तथापि, तत् सृष्ट्वा तदेवानुप्राविदात, तदनुप्रविदय संच त्यञ्चाभवदिति श्रुत्य-न्तरात् प्रवेशहेतुक प्वेखर्थः । नन्वत्र जीवपदात् तयोरेव सोऽस्तिव-स्यत आहु । \* न हीत्यादि \* इदयाकाशे हि जीवस्य प्रवेशो नामा-दिब्याकरणार्थः । ब्याकरणं चैकेनैव सम्भवति । अत एवैकवचन-म्। अन्यथा जीवाभ्यामित्यादि वदेत् । पुराणेष्वपि, 'चिसेन हृदयं चैत्यः क्षेत्रज्ञः प्राविशयदा । विराट् तदैव पुरुषः सलिलांदुदतिष्ठत' इत्यादी देहीत्थापनायाप्येक प्वोक्तः । अतो व्यष्टिदेहुँ उप्येक एव म-न्तव्यः । अन्यथा करणाधिपौ द्वौ स्याताम् । ततश्च सुकृतदुष्कृतभो-गोऽपि श्रुत्यादी द्वयोरुच्येत । व्यवस्था च भज्येत । अतो जीवद्वयमे-कत्र प्रवेष्ट्रं नाहंतीति कार्यवलात् सहार्थेऽपि सती तृतीया जीवस्य ब्रह्मसाह्यमेव गमयतीत्यर्थः । ननु भवत्वेवं तत्र, तथापि प्रकृतमन्त्रा-र्थः कथं सङ्गच्छत इत्यत आहुः । \* अर्थ इत्यादि \* यथेति भिन्नं पदं नित्यसम्बन्धात् तथापवमध्याहरति । तेनास्मिन्नधिकरणे जीवेन सहापि विवक्षितरीतिकं भोगं साधयतीत्यर्थः। तमेव प्रकारं स्फु-टीकुर्वन्ति । \* ऋतमित्यादि \* । \* उपचारादिति \* राहोः ज्ञिर इतिवदभेदेऽपि भेदोपचारात् । उपचारमरोचयन्तो छोक्तपद-

अक्षरं वा परमपराद्धेपिरि तत्रत्यानां परिदृश्यमानत्वाच्छा-या प्रतिमारूप्यं सायुच्यं गतस्य जीवस्यापि तथात्वात ततोऽपि विशिष्टं ब्रह्म पकटानन्दत्वादातपः परोक्षवादः । काण्डलपेऽपि तद्वाद इति त्रयाणां ग्रहणम् । अनो युक्त एवायमिति हिश-व्दार्थः ।

नन्वप्रकृतत्वात् कथमेविमिति तत्राह् । तद्दर्शनात् । तयो-र्दर्शनं तद्दर्शनं तस्मात् । जीवब्रह्मणोः मितपादनीयत्वात् । येयं मेते विचिकित्सा मनुष्ये अस्तीसंके,नायमस्तीति चैके, एनिद्वा-

स्यार्थान्तरमाहुः। \* अक्षर्रामत्यादि \* तथाच, परमे परार्द्धे इति या सप्तमी सा वृक्षांत्र श्येन इतिवदीपरिष्टिकमामीण्ये । तेनोपचाराभा-वादक्षरमेव लोक इत्यर्थः । ह्यायातपौ विवृण्वन्ति \* तत्रत्यंत्यादि \* तत्रत्यानाम् अक्षरात्मकभगवल्लोकस्थानां जीवब्रह्मणोः परिदृश्यमान-त्वादन्येषां चापरिदृश्यमानत्वात् तान् प्रत्येवं कथनं परोक्षवादः। **\*प्रतिसाद्घ**ष्यमिति\* प्रतिकूलं साद्घ्यम् । विरुद्धं प्रतिबिम्बवत् सा-क्रप्यमित्यर्थः। \* त्रयाणामिति \* शान्युपासककर्मिणाम् । तथाचायं मन्त्रार्थः । परो मीयते यत्न, परस्य वा मा लक्ष्मीर्यत ताहरो परार्द्धा-5भिधलोकोपरितने अक्षरात्मके लोकं, गुहां सत्यब्रह्मपुरसं दहरपुण्ड-रीकं वेश्म प्रविष्टो सुकृतस्य ब्रह्मण ऋतं खरूपाऽमृतं पिवन्तावनुभ-वन्तौ जीवपरमात्मानौ ब्रह्मावदो ज्ञानिनः पञ्चाग्नय उपासकास्त्रि-णाचिकेताः कर्मिणश्च छायातपौ पूर्वोक्तरीत्यानिसक्तपत्वेऽपि विल-क्षणौ । भगवतः परोक्षप्रियत्वात् तत्तोषार्धे परोक्षवादेन वदन्तीर्त । तेन जीवब्रह्मपक्षाङ्गीकारेऽपि, न मन्त्रार्थासङ्गतिरित्यर्थः। तेन सि-द्धमाहुः। \* अत इत्यादि \* यत एवं मन्त्राऽघीऽनाऽयं गुहाप्रविष्टा-त्मत्वक्रपो हेतुर्ऋतपात्रोजीवपरमात्मत्वसाधने युक्त इति हिश्रदाः थै:। तथाच गुहाप्रविष्ठात्मरूपस्य हेतोरस्पष्टत्वेऽपि ब्रह्मलिङ्गत्वं यु-क्तमित्यर्थः । प्रकरणस्य हेतुछिङ्गतासाधकत्वातः तन्निश्चायनाय सूत्र-द्रोपमवतारयन्ति । अनन्वित्यादि अ। ज्याकुर्वते अतयोरित्यादि अपूर

मनुशिष्टुस्त्याहिमिति जीवः पृष्टः । अन्यत्र धर्मादन्यत्राधर्मान् द्यन्यत्राम्मात् कृताकृतात्, अन्यत्र भृताच भव्याच्च यत्तत् प-इयसि तद्वदेति ब्रह्मापि पृष्टुम् । तत्र ब्रह्म निरूप्य जीतं निरूप-यन्नुमयास्तुल्यत्वेन महाभोगं निरूपयन् फलार्थं मध्ये स्वरूपं कीर्तयति । भ्रतो ब्रह्मवाक्यमेवैर्ताद्ति सिद्धम् ॥ ११ ॥

#### विशेषणाच्च ॥ १२ ॥

विशेषणानि पूर्वोक्तानि जीवब्रह्मणोरेव सद्गतानि । अ-ग्रिमं वा, आत्मानं रिथनं विद्धि, सोऽध्वनः पारमाप्नोति ताद्र्वणोः परमं पद्मिति जीवपाप्यं ब्रह्माह । अत उभयोरेव सर्वव्याद्यस्या कथनादिश्रिमग्रन्थपयीलोचनयापीदं ब्रह्मवाक्यमे-व । द्वा सुपर्णिति निःमन्दिग्थप । चकारः प्रकरणोक्तनवीपप-क्तिममुच्चपार्थः ॥ १२ ॥

र्वप्रकरणे ब्रह्म निरूप्यात्र प्रकरणे जीवं निरूपयन्तुभयोस्तील्यं विना महाभोगासम्भवात् तेन तं निरूपयन् महाभोगंकपफलार्थं मध्यं ऽनेन मन्त्रेण तुल्यत्वबोधकं स्वरूपं कीत्यतीत्यती ब्रह्मणः प्रकृतत्वान्नाप्र-कृतत्वदोष इत्यर्थः॥ ११॥

विशेषणाच्च ॥ अनेनापि हेतुना ब्रह्मणः प्रकृत्त्वमेव हर्छीक्रियते । विशेषणं किमित्यपेक्षायामाहु । \* विशेषणानीत्यादि \* ।
\* पूर्वोक्तानीति \* पूर्वस्यां वरुत्याम, अणोरणीयानित्यादिषु द्रपृद्रपृव्यत्वप्रसन्नप्रसादाहेत्ववरणेकलभ्यत्ववरणीयत्वादीनि । ननूकमेनस्योत्तरशेषत्वमतः पूर्वप्रकरणस्थान्यनुपयुक्तानीत्यन आहुः । \* आंध्रमं वेत्यादि \* । \* उभयोगिते \* जीवब्रह्मणोः। \* सर्वन्यावृत्येति \*
श्राराद्यात्मकमर्वजडव्यावृत्या । अन्ये तु मुग्डकं, श्रेताश्वनरागां
मन्त्रोपनिषदि च, द्रा सुपर्णिति मन्त्रे चाऽयमेव न्याय इति वद्गन्ति ।
तद् दूषितुमाहुः । \* द्वेत्यादि \* अतृत्वानश्वत्वाभ्यां द्रयाविशेष्य-

माणत्वेन, 'समाने वृक्षे पुरुषो निमग्नोऽनीश्या शोचित मुद्यमानः ।

छुष्टं यदा पर्यत्यन्यमीश्रस्य मिहमानिमित वीतशोक' इति समननतरमन्त्रे च जीवपरमात्मनोरुक्तत्वेनासन्दिग्धतया जीवान्तरस्य
जडस्य च तळ द्वितीयकोट्यप्रवेशाज्ञीवपरमात्मानौ स्पुटौ प्रतीयेते।
अतो न्यायप्रयोजनाभावादयुक्तमित्यर्थः। नच तळ परमात्मनोऽनशनस्योक्तत्वाद्, ऋतं पिवन्तावित्यळ जीवद्वयमेव युक्तमिति शङ्काम् ।
पूर्वोक्तयुक्तिमिद्धितीयस्य ब्रह्मत्वसिद्धौ जीवान्तरस्य तन्नाशक्यवचनत्वेन ब्रह्मणो भोगसिद्धेर्द्वासुपर्णेति मन्त्रे जीववदशनाभावस्यवचनत्वेन ब्रह्मणो भोगसिद्धेर्द्वासुपर्णेति मन्त्रे जीववदशनाभावस्यवचनश्वित्यत्र व्याख्येयतया जीवद्वयस्यात्राशक्यवचनत्वादिति । एवमत्र हृदयस्थस्य भोगस्ताधनेन पूर्वाधिकरणसिद्धोऽपि भोगः प्रकरणैक्यान्मोक्षापेक्षिहृदयस्थस्यवैति साधितम् । तथा मन्त्रव्याख्यानेनानन्दमयक्षपं वैशेष्यं च वोधितम् ।

शहुराचार्यास्तु, द्वा सुपर्णितिमन्त्रमुपन्यस्य पैङ्गिरहस्यब्राह्म-णे, तयोरन्यः षिष्पळं स्वाद्वचीति सत्वम् । अन्यन्नन्यो अभिचाक-शीतीत्यनश्रन्नन्योऽभिपश्यति ज्ञः। तावेतौ सन्वक्षेत्रज्ञाविति व्याख्या-य, तदेतत् सत्त्वं येन स्वप्नं पश्यव्यथ योऽयं शारीर उपद्रष्टास क्षेत्रज्ञ-स्तावेतौ सन्वक्षेत्राज्ञाविति तत्र निष्कपाद्वत्यः सिद्धान्तस्त्र न युउगते। तहीत्वदिकरणपूर्वपक्ष पव तद्योऽस्त्विन चेत् सोऽपि न। न ह वा पवंविदि किश्चन रज्ञ आध्वंसत इत्यादिफळकथनात्। सर्वससारधर्मा-तीतो ब्रह्मख्यमावश्चेतन्यमात्रक्षपोऽभिष्रयते । अनश्चन्नन्योऽभिपश्यति ज्ञ इति व्याख्यानातः । यत् पुनः क्ष्त्वस्य सोक्तृत्वकथनं तत्तु सुखा-दिविकियावित सत्त्वेध्यारोपेण। अस्याः श्चनेः क्षेत्रज्ञामोक्तृत्ववोधन यव तात्पर्यात् । न ह वेत्युक्ते फळवाक्यं अविद्यासंश्चेपामावरूप-फळकथनेन तथा निश्चयात्। इदं हि कर्तृत्वभोक्तृत्वं सत्त्वक्षेत्रज्ञयो-रितरेतरस्वभावािवककृतं कल्प्यते। वस्तुनस्तु सत्त्वस्याचेतनत्वात् क्षेत्रज्ञस्य चािकियत्वान्नान्यतरस्यापि । किश्च । सत्त्वस्याविद्याप्र-त्युपस्थािपतसद्भावत्वेन तत्त्वनोऽसत्त्वात् सुनरां न सम्भवतीत्याहः।

तन्न । प्रपश्चस्य ब्रह्मात्मकनायाः समन्वयसुत्र एव व्युत्पादि तत्वेन, आविद्यकत्वस्य च, तदनन्यत्वादि स्त्रेषु दूष्यत्वेन सत्त्वासः द्रावस्याभ्युपगमैकशरणत्वात् ।सिद्धे तत्सद्भावे तस्य जडत्वेनाभोकतः त्वेऽपि तेन जीवीयश्रुत्युक्तभोगानादरस्यायुक्तत्वातः । नचानश्चद्यदिः

#### अन्तर उपपत्तेः ॥ १३ 🎋

पद्रयाख्यानव्याकोपः शङ्काः।येन स्वप्नं पद्रयतीत्यस्य येन हेतुना स्वप्नं पदयति नत् तस्माद्धेतोरेनत् खप्रद्रषृ सत्त्वं सत्त्वोपाधिकं चैतन्यमित्ये-चममुक्तं व्याख्यायाथ यो ऽयमित्यादिना मुक्तं व्याकरोतीत्यमुक्तजीवी-यभोगस्य मुक्ताभोगस्य च सिद्धेस्तदभावादिति । नचैकस्मिञ्च्छरीरे जीवद्वयविवेशस्यासङ्गतत्व।शायंश्रुत्यर्थहित शङ्काम्।अत्र, समानं वृक्ष-र्भात समानपदस्य तुल्यवाचकतया शरीरभेदस्यैत्राभिष्रेतत्वेनोक्तदो-षागावात्। नचैवं जीवानां बृहुत्वेन, द्वा इत्यादिद्वित्वसंख्याविरोधः। प्रकारपरत्वेनाविरोधात् । संयुक्तस्य त्वेककालाविच्छन्नप्रवेशत्वेनाः-ष्युपपत्तेः। सखित्वस्य चाक्षण्वन्तः कर्षावन्तः सखाय इतिवत् सारू-च्येग्राति । अतो, नैव किश्चित् करोमीतिन्यायेन स्थातव्यमित्युपदेशा-येदं पैङ्गिरहस्यव्याख्यानम् । न इ वा पवं विदीति फलवाक्येन तथा निर्णयात् । नचैचं श्रीतन्याख्यानुरोधेन मुण्डकाद्युकैतनमन्त्रेऽ-ष्यंयमेवार्थोऽस्तु, न तु जीवब्रह्मपर इति शङ्क्यम् । तत्र प्रकरणस्य ब्राह्मत्वेन ब्रह्मण. प्रतिक्षेपानहेत्वात् । अतो, द्वयस्रोतेषूभौ द्वचास्नान-स्याधेवत्वादिति पूर्वतन्त्रीयन्यायाद् द्वावप्यथीं प्रकरणानुरोधात् तत्र तत्र व्यवस्थितावङ्गीकायौँ । तत्र पाठविशिष्टमन्त्रस्येवात्रार्थविशिष्ट-स्यैव तस्य प्रकरणिना ग्रह्णात् । अर्धभेदं विना व्याख्यानवैषर्थ्या-दिप्रसङ्गादिति । अतो मन्त्रवर्गीक्येऽप्यर्थभेदान्नेकवाक्यत्वम् । ऋनमित्यस्य तूभयभेद इनि सुतरां तथेत्यस्मिन् मन्त्रे तन्न्यायसं-चारणमसङ्गतमेवति दिक्।

पवश्चात परमातमनोऽलीकिकभोगयोगे दोषराहित्यस्य प्रस-क्केन विचारात् प्रलयकर्तृत्व दोषरहितत्वं समर्थितमितीदं पूर्वस्यैव शेषः॥ १२॥॥ ४॥

अन्तर उपपत्तेः॥ अतीतेषु त्रिष्वधिकरणेषु प्रथमे वैशेष्येण लीकिकभोगवाधकं रूपं परिहत्यात्रिमाध्यां चराचरप्रहणाद्युगप-दुभयप्रवेशाच्च सम्पद्यमानदशास्त्रो मोक्षदशास्त्रश्चेत्युभयविधोऽपेक्षि-तो भोगः साधितः । इदानीं संसारदशायां कि वैशेष्यमित्याका-ङ्कायां तिन्नर्णेतुमिद्मारक्ष्यत इत्युपोद्धातरूपां सङ्गति बोधियतुं वि- य एपोऽक्षिणि पुरुषो दृश्यते। एष आत्मेति होवाचैनदृष्टु-तमगयमेतद् ब्रह्मोति । तद् यद्यप्यांस्मन् सर्पिवोदिकं वा सि-श्चिति वर्त्मनी एव गच्छनीसादि श्रूयते। तत्र मंशयः। प्रतिवि-म्वपुरुषस्य ब्रह्मत्वेनोपासनापर्गमदं वाक्यं, ब्रह्मवाक्यगेवेति वा। विरुद्धार्थवाचकत्वात सन्देहः।

तत्र दृश्यत इति वचनात् प्रतिविम्य एवायम । ब्रह्ममकर-गास्य च ममाप्तत्वादेषा सौम्य तेऽस्मद्विचा आत्मविद्या चत्युपसं-हारदर्शनात् तात्सद्ध्यर्थमुपासनापरतेव वाक्यस्य युक्ता ।

पयवाक्यमुदाहरिन्त । प्य एप इत्यादि १ । श्रूयते इति १ छाः न्दोग्ये पछे प्रपाठके उपसकोसलिक्यायां श्रूयते । वाक्यार्थस्तु, व्रक्षितीत्यन्तं पुर स्फूर्तिकः। अग्रे तु पूर्ववाक्ये यदाचार्येणोक्तम्, अहं तु ते तद्वश्याम यथा पुष्करपलाश आपो न श्रिष्यन्ते एवमेविव-दि पापं कर्म न श्रिष्यते इति फलम् । तत्र निदर्शनं स आह् । श्रत्व यद्यपीत्यादि तत् तत्र इदं निदर्शनम्। यद्यप्यस्मन् अश्चिपुरु-पद्यानभूते अश्चिण, सार्पेवी उदकं वा सिश्चिति धार्या भूयः पात्यति, वर्तमनी अक्ष्यावरणादिभूते पक्ष्मणी एव गच्छानि प्राप्तोति। ते एवार्द्रे स्तिग्धे च भवता, न त्विश्च। तथाच यत्स्थानस्येहशं माहात्म्यं तस्य ज्ञाने स्ति पापसंश्लेषो न भवतित्यत्र कि वक्तव्यमिति वोध्यः।

अतान्येश्चतुष्कोटिकः संशय उपन्यसः। किमत्र प्रतिविम्वातमा तिर्दिश्यते, विज्ञानातमा वा, इन्द्रियाधिष्ठातृदेवता वा, परमेश्वरो षेति। स न युक्तो, दृश्यत इतिपदेन विज्ञानात्मदेवतयोरदृश्यमानयो-तिरासादिति वोधियतुं संशयाकारमाद्धः क्षततेत्यादिकः। नतु दर्शन-विपयत्वं वृह्मणोऽपि नास्तीति संशय प्रवात्र न घटत इति शङ्का-यां तद्वीजमाहुः। क्ष विरुद्धत्यादि क्ष दृश्यते दृत्युक्तं दर्शनम्, अम्-तत्वादिकं च परस्परविरुद्धार्थी, तद्धाचकत्वात् तथेत्यर्थः। पूर्वप-धमाद्धः। क्ष तत्व दृश्यते दृत्यादिकः। प्रकरणसमाप्तौ हेतुरुपसंहारदर्श-नादिति। क्षतिसद्धार्थमित्युपसंहारसिद्धार्थम्। ननु मास्तु तत्रोपसं- भविरोधे हि ब्रह्मपरता। उपास्यत्वेन ब्रह्मधर्माणामन्त्रयो भविष्यतीत्येवं माप्त उच्यते। भन्तरः, भक्षिमध्ये दृश्यत इत्युक्तः परमात्मेव। कुतः। उपपत्तेः। उपपद्यते हि तस्य दर्शनमार्षम्। सर्वत्र ब्रह्म पश्यन् वहिः सिन्नधाने तस्य स्थानस्यात्कृष्टत्वात् तत्र भगवन्तमुपीद्शति । लोकं वा व तेऽवोचन्नहं तु ते तद्द-ध्यामीति महदुपक्रमाच्च।

हारत्तथा सनि प्रकरणैक्याद् ब्रह्मसाक्यत्वमेत्रास्येत्वन आह । \* अ-विरोधे हीत्यादि । यदि हि इइयत इत्युक्तं दर्शनं न विरुद्धते तदा तथात्वं शक्यवचनं, न तु तदभावेऽपीत्यर्थः । ननु त्वन्मतेऽप्यभया-दिपद्विरोध इत्यत आह । \* उपास्यत्वेनेत्यादि \* सिद्धान्तं व्या-चक्षते \*उपपद्यन इत्यादि \*। \*आर्थिमिति \* साधनविशेषजन्यम्।तद् ब्युत्पादयन्ति \*पर्वत्रेन्य!दि \*। \*उत्कृष्टत्व।दिति \* जलाद्यसंश्लेष-ण तन्माहात्म्यवीधकत्वात् । नेन स्वरूपस्थःनीपदेशोऽपि न तस्य ब्रह्म-त्वबाधक इत्यर्थः । नन्वात्मविद्योपसंहारस्य पूर्वे दर्शितत्वात् प्रकर-णाननुत्रहं हेतोः साध्यसमत्वे कथं ब्रह्मतासाधकत्वमित्यत आहुः । # लोकमित्यादि \* उपकोसलेन ब्रह्मोपदेशेऽपन्हुंतऽपीमे नूनमीहशा अन्याहशा हति वदता आचार्यणाग्निकृते उपदेश ज्ञाने, उपकोसलेना-चार्याञ्चयाऽग्न्युक्तेऽनूर्दिते, आचार्यो लोकं वा व किल तेऽवोचान्नित्य-नेन कं ब्रह्म खं ब्रह्मेति यद्वोचन्तरनयस्तलोकं प्राप्यमवीचन् । श्रुती लोकानिति पाठे त्विगिविद्याप्राप्याः पृथिव्याद्य, आत्मविद्याप्राप्यं ब्रह्म चैकरोपवृत्या सङ्गृह्मने । तवासिविद्योक्तलोकप्राप्तयुपायस्यादि-त्यपुरुषोपामनादिकपस्य तैरुक्तत्वादात्मविद्योक्तलोकप्राप्तयुपायभू-ताम्, आचार्यस्तु ने गति वक्तेति तैगचार्यवक्तव्या गनिर्या बोधिता साऽविशिष्यते । सा तु श्रातापि तदा भवनि यदा प्रतिबन्धकापगम इत्यमिसन्धायाचार्य आह । अहं तु ते तद्वस्यामीत्यादि । तत एवं फले श्रुते, उपकोसलः श्रद्धापूर्वक, त्रवीतु भगवानिति विद्यापितवाँ-स्तदा, य एषोऽक्षिणीत्याद्युक्तम् । तेन तद्वक्ष्यामीति या प्रतिक्का सा महत आत्मविद्यागिकथनस्यैवोपकमस्तस्मात् । तथाचाग्निभिस्त-

भतिबिम्बमात्रस्य च न पुरुषत्विनयमः । तस्माद् विरो-धाभावाद् ब्रह्मवाक्यमेव ॥ १३ ॥

## स्थानादिव्यपदेशाच्च ॥ १४ ॥

एतं संगद्वाग इत्याचक्षते। एत हि सर्वाणि वामान्यभिसंयान्त । एव उ एत वामनीरेष हि सर्वेषु लोकेषु भातीति ।
वामानि कर्मफलानि । तेषामेव मनोहरत्वेन तदर्धं कर्मकरणात्।
कर्मफलल्यः कर्मफल्दानं च यत इति स्वर्गापवर्गफल्वदातृत्वमुक्तम् । सर्वलोकेषु भानं च । एप इति तमेवाऽक्षिपुरुषं निर्दिश्य
स्थानादि व्यर्णद्श्यते । न हि प्रतिबिम्वात्मनः स्थानादिव्यपदेशः सम्भवात ।

दुपमंह।रे क्रतेऽपि पुनस्तस्या प्वोपकान्तत्वेन प्रकरणस्य सत्त्वान्त हताः साध्यसमत्विमित्यर्थः । नतु तथापि प्रकरणे श्रुत्यपेक्षया दुर्व-कत्वाद्दर्शनश्रुतिसङ्कोचोऽनुचित इति प्रतिविम्वपुरुष प्वात्राङ्गीकार्य इत्यत आहुः \*प्रतिविम्वत्यादि\*। सत्यं सङ्कोचोऽनुचितः स्याद् यदि दर्शनविषयस्य प्रतिविम्वत्य पुरुषत्वं नियतं स्यात् । तदेव तु न । अन्येषामपि प्रतिविम्वात् । अतो विषयवयेन दर्शनश्रुतिसङ्गोचस्तव-मतेऽपि तुल्यः। प्रकरणविरोधश्राधिक इति न प्रतिपुरुषस्योपासना-विधायकिमदं, किन्तु ब्रह्मवाष्यमेवत्यर्थः॥ १३॥

ष्यानादिव्यपदेशाच्य ॥ पूर्वस्तोक्तस्य हतोवंदिकवितत्वात् स्तान्तरं पठतीत्याग्रयेन स्त्रं पठित्वा व्याचक्षते । ॥ पतामित्यादि ॥ तथाचान्तरपदेन पूर्वस्त्रादेव ष्यानप्राप्तेरिसम् स्त्रे ष्यानादीत्यद्यात-द्गुणसंविज्ञान इत्यथः । पतेषां संयद्वामत्वादीनां कथं ब्रह्मत्वगमकः तेत्याकाङ्कायामेनद् व्याकुर्वन्ति ॥ वामानीत्यादि ॥ ॥ कर्मफललय इति ॥ पतस्यवानन्दस्यान्यानिभूनानि मात्रामुपजीवन्तीति श्रुनेः, सर्वे पद हस्तिपदे निमग्नमितिवत् सर्वेषां सुखानां तत्रेव शिष्ठपत्वेन लोकादीनां तद्वयवत्वेन च तत्रेव लय इत्यर्थः । पतेन स्थानपदस्थान चकारादेतचुल्यवाक्यस्याप्ययमेवार्थः । इन्द्रविरोचनप्रजा-पतिसंवादे । अथ योऽयं भगवोऽप्सु परिख्यायत इसासुरम । न तु य एपोऽक्षिणि पुरुषो दक्यत इत्यादि । तस्मादक्षिपुरुषो ब्रह्मेन ॥ १४ ॥

# सुखविशिष्टाभिधानादेव व ॥ १५ ॥

नतु किमिति निर्वन्धेन ब्रह्मवाक्यत्वं सम्पाद्यते । उपासना-परत्वे को दोष इत्याशङ्काह । सुखिविशिष्टाभिधानात् । ए-तदमृतमभयमेतद् ब्रह्मेति । यद्यत्रोपासना विधीयेत, एष आ-

क्तरीत्या लयार्थकत्वमित्यपि व्याख्यातम् । नदा तु तद्गुणसविज्ञान एव । तथाचैतैः संयद्वामत्वादिभिरसाधारणधर्मैरत्र ब्रह्मैन निश्चीयते। अतः पूर्वसूत्रोक्तो हेतुरपि तस्यैव साधक इत्यर्थः । एवं न्यायं वा-क्यान्तरेऽप्यतिदेषुं सूत्रे चकार इत्याहु \* चकार।दित्यादि \*। त-त्स्मारयन्ति \* इन्द्रेत्यादि \*। तत्रापि प्रथमे पर्याये, य एषांऽक्षिणी-त्यारभ्येतद् ब्रह्मेत्यन्त एवभेवोपदिष्टत्वात् तदित्यर्थः । ननु तब्र, अथ योऽयमित्यादिना प्रश्ने प्रजापतिना, एव एवेषु सर्वेष्वनरोषु परिख्यायत इति प्रतिबिम्बस्यैव निगमनात् कथं तस्यैतदेकवाक्यत्वमिति शङ्का-यामाहुः \* अथेत्यादि \*। एतद्ग्रे, उद्शराव इत्यादिना इन्द्रविरो-चनयोवीं घं परीक्ष्य ताभ्यां दारीर एवात्मत्वेन झाते प्रजापतिना, अ-नुपलक्ष्यात्मानिमत्यादिना तद्दोषकथनात् तस्यैत्रासुरत्वं बोधितम्। श्रुत्या चोपपादिनम् । अनस्तदेवासुरं, न तु ततः पूर्वतनमपीत्यथं.। नच प्रजापतिनैवं श्ठिष्ट किमित्युपदिष्टमिति शङ्क्यम् । अधिकारपरी-क्षार्थत्वात्। नच मिष्याभाषित्वं प्रतारकत्वं वा । अन्तर्यामित्राह्मणे तस्य सर्वान्तरत्वश्रावणात् प्रतिविम्ब अबादौ चात्मनः सत्त्वेन, यत पतदुपनिषदो भविष्यन्ति देवा वाऽसुरा वा ते पराभविष्यन्तीति कथनेन तदुभयाभावादिति॥ १४॥

सुखिविशिष्टामिधानादेव च ॥ अभिधानं विवृण्वन्ति \*एतद्मृ-तमि त्यादि \*। अयमर्थः । अत्र ह्यतिद्विशेषण्यत्रयं पूर्वमभिधायात्रे त्मेति । तदा असृतादिवचनं व्यथे स्यात । तद्धमीणां पूर्वमेत प्राप्तत्वात् । तस्मादसृतमानन्दः, अभयं चिद्, ब्रह्म मत्, स-चिचदानन्द आत्मेत्युक्तं भवति । भ्रत, एव इत्यक्षिपुरुषं निर्दि-भ्य सुखविशिष्टमभिधीयते । मच्चितोनं ब्रह्मख्यापकत्वमिति सुखमेव निर्दिष्टम् । अनः सुखविशिष्टाभिधानादेव ब्रह्मवाक्य-मिति । एषा मुख्योपपत्तिरित्येवकारः ।

चकारात सदादिभिरपि। तस्माद् ब्रह्मैवाक्षिपुरुषः ॥१५॥

श्रुतोपनिषत्कगत्यभिधानाच्च ॥ १६॥

स्वरूपतो निर्णीय फलतो निर्णयमाह । श्रुनोपनिषत्कस्य, श्रुता उपनिषद् विद्या येन तस्य प्रविदो या गतिर्देवयानारूया

संयद्वामत्वाद्य उच्यन्ते। तेनैतत्त्रयस्य स्वरूपवोधकत्वमिनि ज्ञायन्ते। तच्च सिच्चिदानन्दात्मकमतो ऽत्रा ऽमृतपदमानन्दवाचकमिति सनत्कुमारेण सुखरूपं भूमानं प्रस्तुत्य, यो वै भूमा तद्मृतमिति छान्दोग्ये श्रावणाज्ज्ञेयम् । अभयपदं चिद्वाचकमिति त्वभयं ह वै जनक प्राप्तो ऽसीति ज्ञानोपदेशोत्तरमभयपदेनोपसंहारात । ब्रह्मपदं सद्वाचकमिति च, सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मत्यत्व प्रथमिनदेशादिति । एवं सित पूर्व यदिनिभिः कंपदेन सुखविशिष्टमुक्तं, तदत्रा ऽमृतप् देनाभिधीयते । नच सिच्चतोरिप स्वरूपभूतत्वाद् ब्रह्मविख्यापकाद् शङ्काम् । तयोर्थथायथं जडे जीवे च प्रव्यक्तत्वेनेकान्तिकतथात्वामान्वात् । अतः सुखमेव विशेषग्रात्वेन निर्दिष्टम् । अस्वदिभिरिति अधानन्दसहभूतेः साच्चित्रसंयद्वामत्वादिभिः।

रामानुजाचार्यास्त्वेतद्ये, अत एव च स ब्रह्मेति स्त्रान्तरं पठान्ति । अर्थस्तु, अत एव सुखर्विश्चाधाभिधानादेव, स खंपदोप-दिष्ट आकाशो ब्रह्मोति । तत् पूर्वस्त्रेण गतार्थत्वाद्न्येनीद्रियते ॥१५॥

श्रुनोपनिषत्कगत्यभिधानाच ॥ एतत्स्तप्रयोजनमाहु । \* स्व-रूपत इत्यादि \* । \* फलत इति \* फलस्य तात्पर्यलिङ्गत्वात् तथे- साऽक्षिपुरुषिवदोऽप्युच्यते । अथ यदु वै वास्मिन् शव्यं कर्म कुर्वन्ति, यदि च नार्चिषमेवाभियन्तीत्युपक्रम्य चन्द्रमसो वि-द्युत तत्पुरुषोऽगानवः स एतान् ब्रह्म गमयति । एष देवपयो ब्रह्मपथ इत्येतेन गतिपद्यमाना इमं मानवमावर्त नावतन्तं इति ब्रह्मविदोऽप्येष एव मार्गः पुनराष्ट्रीचर्राहतः । चकारस्तुक्तसमु-च्चयनाधिकरग्रपूर्णत्ववोधकः ॥ १६॥

### अनवस्थितेरसम्भवाच्च नतरः ॥ १७ ॥ ﴿

त्यर्थः \* ब्रह्मविदो या गितिरिति \* पतस्या ब्रह्मविदो गितित्वं छान्दोग्य एव पञ्चाग्निविद्यायां तद्य इत्यं विदुर्ये चमेऽरग्ये अद्धा तप
इत्युपासने तेऽचिषमीभसम्भवन्तीत्यादिना श्रावितम् । सैवात्र प्रत्यभिक्षायत । गीतायामण्यग्निज्योतिरहः शुक्कः षण्मासा उत्तरायग्राम,
तत्र प्रयाता गच्छन्ति ब्रह्म ब्रह्मविदो जना इत्यनेन च । अअथेत्यादि \*
वाक्यार्थस्तु, अर्थान प्रतिज्ञायाम् । यतु चैव र्याद्, अस्मिन् पुरुषवेस्तर् मृतं, शव्यं शवसंस्काग्रूपमोर्द्धदेशिकं कुर्वन्ति ज्ञातया, यदि च
न कुर्वन्ति, उभयथापि तेषामिश्चपुरुषविदां न परलोकं फलवेषम्यमित्युक्त्वा विद्यावतां गमनप्रकारं चदित । अचिषामत्यादिना । अमानव इति । मनुकृतस्यावनुत्पन्नः । मनवश्च शिवपर्यन्ता बोध्याः ।
सलोकपालामुनयो मनूनामाद्य मनुं प्राञ्जलयः प्रणेमुरिति चतुर्थस्कन्धं मैत्रयेण गहादेवेऽपि मनुपदप्रयोगात् । तेन भगवतो दृत इत्यर्थः । देवपथ इति। देवेगमियत्भिरुपलश्चितो मार्गः । \* आवर्तमित \* आवुरिस्ताधनभूतमार्गम् ।

मायावादिनस्तु, ब्रह्मीय सन् ब्रह्माण्येनीनि श्रुनेः मद्यामुक्ति-मङ्गीकुर्वाणा इमां गिन नाद्रियन्ते । तत्तु व्याख्येयश्रुानविरोधादयोप-स्यम् । अतिकृपानदभावसहकारेण सद्योमुक्तिक्रममुक्त्योरुपपत्योक्त-श्रुतिविरोधाभावेनेतद्वक्तुर्भान्तत्वापत्या चैतत्त्यागायांगादिति॥ १६॥ अनवस्थितेरसम्भवाच्च नेतरः॥ सूत्रप्रयोजनमाद्वः। \* इदमेनाधिकरणं पुनिनेषेधमुखेन विचारयति। नन् पासना-परत्वेऽपि सर्वमुपपद्यते । तद्धमंच्यपदेशेनैवोपासनोपपत्तेः । अतः सर्वा उपपत्तयो व्यपदेशिवद्भावेन सङ्गच्छन्त इसेवं प्राप्त उच्यते । इतरो नात्र वाक्यार्थः । अनवस्थितर्रास्थरत्वात् । उ-पदेशकवाक्यत्वादुपदेष्टरेव चक्षुर्गतं भनेत् । तथाच वक्तुर्दर्शना-भावाद्याप्तत्वम् । द्रष्टुरपगमे चापगच्छिति सद्वितीये तु सद्वितीयः। उपासनाकाले च सुतरामनवस्थितिः । सद्वितीयोपासनायामपि अवग्रमननयोभिन्नविषयत्वादनवस्थितिः । वक्तुरेव नियमे गु-रोनिर्वन्थेन सुतरामनवस्थितिः ।

इदिमिखादि ऋ तथाचोक्ताधिकरणद्वयविषयवाक्ये उपासनाप्रसङ्घा-भावेन सन्देहानुदयादव तु तदुदयात पुनर्विचार इत्यर्थः। पूर्वपक्षं त्राहयन्ति \*नानेवत्यादि \*। विभजन्ते \*तद्धर्मेत्यादि \* प्रतिविम्बपुरुप-स्य ह्यपासना ब्रह्मत्वेन कर्तव्यात्रोच्यते । ब्रह्मत्वे तु तदेव वुद्धावा-रोहति, यदा ब्रह्मधर्मात्तत्र व्यपदिश्यन्ते । अतो व्यपदेशिवद्भावन व्यपदेशवता ब्रह्मणा तुल्यं वर्तमानतया प्रतिविम्वपुरुषेऽवगते उपा-सना सिद्धातीति तत्परत्वे सर्वो उपगत्तयो गत्यभिधानान्ताः सङ्गता भवन्तीति द्रीनश्चितसङ्कोचो न युक्तस्तर्याः प्रथमावगतत्वेनासञ्चात-विरोधतया मुख्यत्वादित्यर्थः । सिद्धान्तं व्याचक्षते \* इनरो नेत्या-दि \*। \*भवेदिति \* दश्यत इति पदेन दश्यतया प्रतिपाद्यं भवेत्। अरे-मर्थः । त्वया हाक्षिस्थाने इइयत्वकथनात् प्रतिविम्बपुरुपो वाक्यार्थ-त्वेनापाद्यते।तत् तदा स्याद् यदि दृश्यत्वं तस्य नियतं स्यात्। तदंव तुन । कुतः । अस्थिरत्वात् । तथाहि । किमत्राचार्येण स्वचक्षुर्गत उपदिश्यने, परचक्षुर्गतो वा । आद्ये वक्तुरनाप्तत्वादिस्थरत्वम् । द्वि-तीये तु द्रष्टरि पद्यत्येव प्रतिविम्बात् तद्पगमे प्रतिविम्बस्याप्यपग-मादास्थरत्वम् । द्वष्टारं सद्धितीये तस्य सद्धितीयत्वादेकत्वोपदेशस्य विरोधादस्थिरत्वम् । उपासनाकाले च चित्तस सैर्याय नेवनिमीलने

किश्च। गनमो ह्यपासनं कर्तव्यय । तत चासम्भव एव । ताहश्च भविद्वं च न सम्भवति । आसुरत्वं च भवेदिति चका-रार्थः । तस्मादक्षिस्थाने सहज एव यो भगवानस्ति तत्परमेवै-तद्वावयमिति सिद्धम् । व्यापकसर्वगतस्य सर्वतःपाणिपादान्त-

प्रतिविम्यमात्राभावादुपास्यस्याभावादुपासनायाः सुनरामास्यरत्वम्। यदि च द्विनीयं विना तदसम्भवातः पत्नीद्वितीयस्य यागादिवतः सद्धिनीयस्यैवोपासनाऽत्रोपगम्यते, तदा तु वाक्यश्रवणकाले श्रोतुरे-कत्वादुपासनाकाले चान्यसापेक्षत्वाच्छ्वणमननयोः प्रकारभेदेन भिन्नविषयत्वात् प्रमीयमागानुष्ठीयमानावस्त्रयारुपासनायाः प्रकारे-क्याभावन वैरूप्यादनविश्वितः। यदि च श्रवणदशायां वक्तुः सत्त्वा-द् वैरूप्यं पर्रिाहयते, तदा तु वक्तुरेव सद्वितीयत्वानियमे गुरोर्निर्ब-न्धापत्या निर्वन्धस्य कर्तुमञ्जक्यत्वेन च सुनरां दुष्टत्वादनवस्थिति-रिति । एवमनविश्विति ब्युत्पाद्यासम्भवं ब्युत्पादयन्ति \*किञ्चेत्यादि \* \* तत्रोति \* मनसि । तथाच प्रतिबिम्बस्य सन्निधापयितुमञ्ज्य-त्वादुपासनाया असम्भव इत्यर्थः । उपासनार्थे धर्माणां कविपतत्वा-ङ्गीकारे सर्वेव्योख्यातस्य वस्यमाणप्रकारकस्यासम्भवस्येष्टत्वापाद्ने पूर्वेपश्चनिरासस्य कर्तुमशक्यत्वादेवं व्याख्यातम् । अधेतरव्याख्या-तमि सङ्गृहीतुं चकारसुचितं दूषणद्वयमन्यदाहुः \* ताहदोत्यादि \* आत्मत्वाऽमृतत्वादिधर्मवत्त्वं प्रतिबिम्बस्य न सम्भवति । तस्या उ-पासनायाः प्रतिविम्बपरत्वे तस्या आसुरत्वं विरोचनप्रतिपन्नत्वेन श्रावितं भवेत् । ततश्च गतिविरोधो भवेदिति चकारार्थ इत्यर्थः । सिद्धमाहुः \* तस्मादित्यादि \* । \* सहज इति । स्थाभाविकः । ननु तथापि व्यापकस्य ब्रह्मणः खल्पे स्थाने स्थितिः कथमुपपद्यत इ-त्याकाङ्वायां तामुपपादयन्ति \*व्यापकेत्यादि \*। तथाच सर्वतःपाग्गि-पादान्तत्वेन पुरुषस्य प्राष्कट्यात् स्वरूपमपि स्थानं पर्याप्तं भवती-त्यत उपपद्यत इत्यर्थः । नमु सगुणस्योपाधिविशेषपरिच्छिन्नतया तावति स्वले साने स्थितिरुपपद्यन एवेति तद्विहाय सर्वतःपाणिपा-

तत्राधिदैनमधिलोकमधिनेदमधियज्ञमधिभूतमध्यात्मं च क-श्चिदन्तरनिस्थतो यमयिताऽन्तर्यामीति श्रूयते । तत्र संशयः । किमन्तर्याम्याधिदैनादिषु सर्वत्रैक एन, श्रथाधिदैनादीनां भेदाद्

स्थितेषु सर्वप्राणिष्वितिप्रसङ्ग इति तद्वारणाय विश्वितिष्टि। यः पृथिवया अन्तर इति । अभ्यन्तर इत्यर्थः । एवं बहिष्ठप्राणिवारणेऽपि तदन्तः स्थस्याभिमानिनो वारणं न सम्भवतीति तद्वारणार्थं विश्विनष्टि ।
यं पृणिवी न वेदिति । पृथिवयभिमानिनी दंवतात्मा यं न वेद न जानातीति । नेन तद्भिन्न इत्यर्थः । एवं जडाजीवास्य भेदे सिद्धेऽपि
तस्य तत्र स्थिनः किं प्रयोजनिमन्याकाङ्कायामाह । यस्य पृथिवी
दार्रारं यः पृथिवीमन्तरो यमयतीति । गामाविद्य च भूतानि धारयाम्यहमोजसात भूतधारणकार्यमिद्धार्थं, सा दारीरम् । तिष्ठियमनं
च तत्कार्यसिद्धार्थम् । अन्यथा तद्धसम्मती कार्य न सिद्धोदिति ।
अत्र द्वितीयमन्तरपदं नामधार्तानष्णसम्, अन्तरं करोत्यन्तरयित,
अन्तरयतीत्यन्तर इति सर्वान्तःस्थापकत्ववोधनार्थम् । अन्यथा पौनरुक्त्वापत्तिरिति । एवं सर्वत्र बोध्यम् । अत्र प्रश्नवाक्यानुक्तधर्माणां
वोधनं तज्ज्ञानञ्चापकं क्षेयम् ।

अस्मिन् वाक्यसमूहे कुंत्र संग्रय इत्यपेक्षायामाहुः। क्षतत्राधीः त्यादिक्षः। संशयाकारं तद्वीजं चाहुः क्षकिमित्यादिक्षः तथाच सर्वाक्तयामिणोपसंहारान् सर्वत्रेकः। अधिदेवादिपदानामव्ययीभावेन तत्र तत्राधिकरणे यौगिकत्वेऽपि, पुरुषश्चाधिदेवतं, स्वभावं।ऽध्याः तम्युच्यते, अधिभूतं क्षरो भावः, अधियहोऽहमेवात्रेति गीतायां, तं योगमनाहत्य रुद्धेवां, तत्तद्धिकृत्य यो वर्ततः इति योगान्तरपुरस्काः रेणयोगरुद्धेवां वोधनादंत्रषां नामत्वमवधायते। समानन्यायादधिवेदाः धिलोक्तयोरपि तथात्वम् । नपुंसकिलङ्गं तु लोकाश्रयत्वाद्धिष्यम् । एवं सिद्धे तेषां नामत्वे तरप्युपसंहाराद् भिद्यते वेति तद्वीजिमित्यः थः। नन्वन्तर्यामिणः पृथिवयाद्यन्तर्वित्वस्यात्र कथनादन्तर्वर्तिनश्च ब्रह्मत्वस्यान्तस्तद्भापदेशादित्यत्र साधितत्वादत्र सन्देह एव न घटत इति किमर्थमधिकरणारम्भ इत्याकाङ्कायां तदुपगम्य सन्देहं

भिद्यत इति। सामान्यतस्त्वन्तसद्धमोपदेशादिति न्यायेनाऽत्रापि ब्रह्मत्वं सिद्धमेत्र । तथा शब्दभेदात् सन्दिह्यते । अधिदैवादिष-द्भेदा आधारधर्मा मगवत्युपचर्यन्ते, अथवा सङ्गाविशिष्टा अ-न्य एवेति। तस्र तत्तद्धिकृत्य यो वर्ततेऽभिमानेन तस्य तादश-बाब्दपयोगः।

अधिलोकाद्यश्च शाखान्तरेऽन्यत्रैव मिसद्धा योगस्याप-काः पञ्चस्वधिकरणेषु । श्रीधलोकमधिज्यौतिष्मिसादि । अ-तोऽधिदैवादिशब्दा यौगिकाः सन्तो न भगवति वर्तितुमुत्पह-

समर्थयन्ति \* सामान्यत इत्यादि \*। \* तथा शब्दभेदादिति \* अ-धिदैवादिशद्यभेदात्। कथं ततः सन्देह इत्यत आहुः \* अधिदैवे-त्यादि \* देवानां समुद्दा दैवम् । दैवे इत्यधिदैवमित्येवमधिकरणा-र्थकाव्ययीभावनिष्पन्ना एते ग्रव्हा योगेन ताँस्तानाधारानभिदधाना पृथिन्यादिवाक्यसमुदायान्ते सर्वेलांकाचेकैकवाक्यचतुष्टया-न्ते प्राणादिवाक्यसमुदायान्ते च यथायथमुपनिबद्धा अधिलो-कादिषु पुनरुक्ततामापद्यमाना व्यर्थाः सन्तः स्वप्रयोगसामध्येनाधिदै-वत्वादिकपान् धर्मोस्तत्तदाधारेषु बोधयन्तीति ते पड्मेदा आधारध-र्माः शब्दतः सिन्नहिते Sन्तर्यामिणि भगवत्युपचर्यन्ते । \* अथवा त-त्तद्धिकृत्य येऽभिमानेन तत्र तत्र वर्तन्तेऽभिमानिनोऽधिदैवादिसंद्वा-विशिष्टाः षडन्यं कल्पनीया, यद्धर्मा भगवत्युपचाराद् भवेयुरित्येवं सन्देहो घटत एवेत्यर्थः । एवं सन्देहं समर्थायत्वा पूर्वपक्षमा-हु: । \* तत्रेत्यादि \* । \* तत्तद्धिकृत्येति \* तंत्तत् पृथि-व्यादिकमधिकरखीकृत्य अभिमत्याऽहमिति स्वीकुर्वन् यो वर्त-ते नव्र तिष्ठति तत्सम्बन्धी अधिदैवादिप्रयानः । सांख्यपञ्चादा-खरुत्ती तत्तदभिमानिषु प्रसिद्धत्वादिति । नतु यागद्वयस्य तील्य ५-ष्यत्राभिमानित्रहणे को हेतुरित्याकाङ्कायां तमुपपादयन्नधिकरणपक्षं दूषयति \* अधिलोकेत्यादि \*। \* शाखान्तरे इति \* तैचिरीयाणां शिक्षापनिषदि । \*अन्यत्रैवंति\* लाकादिष्वधिकरगोषु । \*अत इत्या-दि \* वैदिकप्रसिद्धवेलिष्ठत्वात् ते तत्र यौगिकाः सन्तो यौगिका- न्ते । नाष्यन्ये कल्पनीया यद्धभी उपचाराद् भगवति भवेयुः । कल्प्यमानस्य सर्वानुस्यूतस्य तादृशस्य भगवद्व्यातिरिक्तस्या-सम्भवात् । तस्माद्धन्तर्यामित्राह्मग्रं कुत्राप्ययुक्तं सत् तत्तदांभः मानिदेवतास्तुतिपरमेव तत्तदुपासनार्थं भविष्यति ।

अज्ञानं चासन्देहे सन्देहबदुपपद्यते । देहोऽसबोऽसा इति

नामीपचारिकप्रयोगादर्शनात् ते तत्र नथा भवितुं न शक्ता इत्येष हेर्तुरित्यर्थः । नर्हि मास्तु सगत्रति दृत्तिरन्येष्वभिमानिष्वेव साऽः स्त्वित्यतन्तामपि दूषयि \* नापीत्यादि \*। \* करूपनीया इति \* संज्ञित्वन किल्पनीयाः । कुता नेत्यतः आह \* कल्प्यमानस्यत्यादि \* एते हि शब्दाः कचिद्राक्यमङ्गाते, कचिच बहुवचनान्तसर्वलांकादि-शब्दव दनवाक्यान्ते प्रयुक्ता इान नेषु नक्तत्मङ्कानुस्यू नस्याभिषेतत्वन तारशस्यापि कचित् प्रति।नयनंत्वदर्शननात्र च नद्नुत्त्वा भगवद-निरिक्तस्याभिमन्तुः संज्ञितयाऽत कल्पियतुमशक्यत्वेनासम्भवादि-त्यर्थः । मिद्धसाह \* तस्मादित्यादि \* । \* तस्मादिति \* पनेपां शब्दानामिवकरेणं वर्तने वैयर्ध्यस्य वाधकतया, भगत्रति वर्तने ऽभि-मानस्य वाधकत्या, सङ्घानाभिमानिनि जीव वर्नने च तद्मुक्तेबीध-कतयाऽधिकरणस्य भगवताऽतिरिक्तस्याभिमन्तुश्च तत्संक्षित्वेन व-क्तुमशक्ष्यत्वे सङ्गीपंजीविन उपचारस्यापि वक्तुमशक्यत्वादन्तर्या-मिब्राह्मणं पूर्वोक्तप्वन्वंतुमयुक्तं सत् तथेत्यर्थः । नन्वेवमपि वक्तुम-शक्यम् । तेषु वाक्येषु यं पृथिवी न वदेत्यादिभिरुक्तस्यान्तर्योग्यज्ञा-नस्य श्राक्यात् नस्य चाभिमानिधर्मत्वादित्यत आह \* अज्ञानं च॰ त्यादि \* उक्तविधमज्ञानमाप, सां अङ्ग वेद यदि वा न वेदेखत यथा सन्देहः कल्पनयोच्यते तथाऽत्राऽज्ञानमप्युच्यत इत्युपपद्यत इन त्यर्थ: । ननु नथापि ज्ञाने अज्ञानं काष्यद्यं कथं करानीयमित्यती हे-त्वन्तरमाह \* देह इत्यादि \* इदं षष्ठस्कन्वं दक्षस्तुनावस्ति । 'देह।-ऽसवोऽक्षा मनवो भूतमात्रा नात्मानमन्यं च विदुः परं यत्। सर्वे पुमान् वेद गुणांश्च तस्त्रों न वद मर्वज्ञमनन्तमीड' इति। अत्र मन-कोऽन्तः करणानि । अर्थस्तु देहादयो मात्रान्ता आत्मानं दृश्यं स्वस्वः

न्यायाद्रा । न तु निषिद्धमंत्रा भगवति कल्पयितुं वाक्येति । एवं प्राप्ते, उच्यते ।

अन्तर्याम्यियदैवादिषु । श्रन्तर्यामी अधिदैवादिषु भगवा-नेव । नान्यस्तादशो भवितुमहीत ।

नतु चोक्तं भगर्वात कयं निषिद्धकल्पनिमिति । तत्राह । तद्धर्मच्यपदेशात । तेषां धर्मास्तद्धर्माः । तत्त्रयुक्तिबोधकाः । ते विशेषण भगत्यपदिश्यन्ते । सर्वेषां तत्तत्कार्यसामध्ये च भगव-

क्रवम, अन्यम इन्द्रियवर्गदेवताक्रवंन विदुः। यद् उक्तं सर्वे तत् तन्मु-लभूतान् गुगान् सत्वादीश्च पुमाञ्जीवो वेद।तज्ज्ञः पूर्वोक्तसर्वज्ञोऽपि सर्व यम् इतां ऽप्यायिकं सर्वज्ञ न वेद, तमनन्तं भगवन्तमहमीडे स्तीमी-ति । तथाच यथात्र दंहादीनां जडतया योग्यताभावेनासम्भविष्वेषे नित्यानुवादस्तथा,यं पृथिवी न वेदेत्यादाविप पृथिव्यादिपदैजेडपराम-श्रीउज्ञानांनषेधो नित्यानुवाद इति तन्न्यायादुपपद्यत इत्यर्थः । नन् कुतोऽयमाग्रहः क्रियंते, भगवत्संकात्वमेव कुतो नाद्वियत इत्यत आह \* न त्वित्यादि \*। \* निषिद्ध संशेति \* निषिद्धेन। भिमानेन कृता संशा सा निकृषा। अनुत्कृष्टस्य ह्युत्कृष्टत्वेनोपासनं दृश्यते, मनो ब्र-द्वात्यादी, न तूत्कृष्टस्य निकृष्टत्वेन । अतः करूपियतुमशक्येत्यर्थः। एवं पूर्वपक्षमुक्त्वा सिद्धान्तं व्याचक्षते \* उच्यत इत्यादि \*।अत्र नेष्वधिदैवादिपदेष्वन्तर्थामी भगवानेबोच्यते । न ह्यन्य एकः सर्वा-नुस्यूनो भवितुमहीत । नन्यभिमानिष्येता संक्षाः प्रमिद्धाः । भगव-ति तु नाभिमान इति निषिद्धस्याभिमानस्य कल्पनं कथं कर्नन्याम-त्याशङ्कायां तद्वारणायैतत्प्रवृत्तिनिमित्त सूत्रे आचार्य आह । तद्भर्भ-इयपदेशादिति । तेषां पृथिव्यादीनां नद्भिमानिनां च य धर्मास्ते त-इमीस्तत्प्रयुक्तेस्तत्कार्यव्यापारावेशबोधकाभूतधारकत्वाद्यस्तद्धि-ष्ठातृत्वादयश्च ते नियमयितृत्वरूपेशा विशेषेण भगवत्यर्पाद इयन्ते । पृथिज्यादिवाक्यंष्वभिमान्यज्ञयत्वस्य पृथिज्यादेः शरीरत्वस्य पृ-यिव्यादिपदैस्तदुभय गृहीत्वा तद्यमनस्य च वाधनेन कष्यन्ते, । पतस्यैव व्याख्यानं \* सर्वेषामित्यादि \* चे। ऽप्यर्थे \* । तस्मात्

तो, न तु स्वतस्तेषामिति। एवञ्च सत्यन्यत् सर्वे सङ्गतं भवति। तस्माद् ब्रह्मवाक्यमेव।

**%एवञ्चेत्यत चोऽवधारणे #तथाचायमधेः। सांख्ये हि तत्तद्रिमान्येव** नियामकतय।ऽधिदैवपदेनोच्यते।करणमंत्र शरीरे वर्तमानतय।ऽध्यातम पदेन। विषयश्च भूनेषु वर्तमानतयाऽधिभूनपदेन। गीतादौ तुपुरुषादय उच्यन्ते । अत तु ततोऽप्यधिकाः शब्दा हति सांख्योका गीतांकाश्चाः र्था नाताभिषेताः। अय प्रश्नानुरोधान्यूननादोपं परिहत्य गीतोकाः स्बभावद्यो प्राह्यास्तदापि तेषां ये धर्मास्तत्त्वद्धिष्ठातृत्वाद्यस्ते अप मगविश्वयमितास्तववद्यं वाच्याः । एकस्य सर्वानुस्यूनस्य नियन्तु-वाँधनार्थमेवान्तर्थामिब्राह्मणस्य प्रवृत्तत्वात् । एवं सांत्रेयदि तेऽति-रिका अताभिषेताः स्युस्तदा पृथिव्यादिवत् तानपि नियम्यतया व-देत् । अतस्तेऽत्राधिदेवादिपदेषु नाभिषेताः । किन्तुः इत्यधिदेवतमि-त्यादावितिशद्धः प्रकारे हेती वा भवंस्तथा वा तेन हेतुना वार्शघरै-वतादिशव्दानां भगवद्वाचकत्वमेव वोधयतीति । तेनेदं सिद्धाति। विषयवाक्य उद्दालकोनैतल्लोकपरलोकयोः सर्वभूतानां चान्तर्वर्तित्वे सति सन्नियामको उन्तर्यामिशव्दवाच्यः पृष्टः । तत्र चेद् यात्रवल्क्यः स्तावदेव बदेत् तदाऽन्तर्यामिशातृत्वं न स्फुटीभवेदत उद्दालकश्रुताँ-स्तद्धमीन् विशेषतः पृथिन्यादिवाक्यैः प्रकाशयति । तत्र पृथिन्यव-भिकार्यं भगवत्प्रयुक्तमिनि गीताहादशाध्याये, गामाविश्य च भूना-नीति सार्देनोकम्। ततः सर्वस चाइं द्वाद संनिविष्ट इत्यादिनाः इन्तर्यामित्वं पुरुषोत्तमत्वं च निगमितम् । आकाशकार्यस्य तथात्वं तृतीयस्कन्धे, अदो ददाति श्वसतां पदं यन्नियमान्नभ इति स्फुटम्। वाय्वादित्यकार्यस्य तथात्वं, भीषाऽस्मादिति श्रुतौ । तत्रामीन्द्रयोः कार्य न स्फुटं, तदपि तृतीयस्कन्धे, वर्षनीन्द्रो दहत्यग्निरित्यनेन बो-धितम् । अत्र त्विन्द्रस्थाने विद्युत्स्तनयित्न् । एवमन्येषां कार्यस्यापि मगवत्प्रयुक्तत्वं ततस्ततो वोध्यम् । विषयश्रुतावधिदैवतपदः, स्त्रे न्वधिदेवपदं, तथापि न तयोरर्थमेदः । गीतायाम, अधिदेवं किमु-च्यत इति प्रश्ने, पुरुपश्चाधिदैवतमित्युत्तरात्। एवं दैवधर्माणां भगनः

अन्यथा स्वधिक स्थारचना, भ्रान्तस्तद्धर्याधिक रेषेन मतार्थ-स्वादयुक्तैव ॥ १८ ॥

रवयुक्तत्वबोधनात् परलोकात्मकजनमान्तरीयदेदयमयित्त्वज्ञानं स्ट-स्य याश्वयत्क्येन प्रकाशितम् । ततो लोकपदस्य भूरादिष्वाधारेष्विष प्रयोगाद्, अधाधिलोकमिति प्रतिक्षाय तत्सम्बन्धि सर्वे प्रवेषद् बोधि-तम्। नतो लोकाम् कयं यमयनीत्यपेक्षायां, वेद्यक्राश्यां यमयतीति बांधनायाधिवेदाधियञ्चवाक्यद्वयमुक्तम् । ततः सर्वभूतवमनं पूर्ववदे-विति बोधनाबाधिभूतवाक्यम् । तत पत्तङ्घोकनियमनबोधनाय दशा-ध्यात्मवाक्यानीत्येवं कार्यज्ञानमुक्त्वा, तत्स्वरूपिमदमित्थतया वक्तु मशक्यमिति बोधनायाहरो इप्रेत्याद्याह । तत उपसंहारे, अतोऽन्य-हार्निमित्यनेम तस्य सुखरूपत्वं यदा १ १ ह तदान्तर्यामिश्रातृत्वं वक्तुर-वंगत्योद्दालकस्त्रणीं भूत इत्युक्तमः। तेन सर्वेषां खल्वेषु महत्स्वन्य-सापेक्षेषु तन्निरपेक्षेष्वपि कार्येषु यत सामर्थ्य तदन्तर्यामिणः सका-शादेव, न तु स्वत इति साधितम् । तदेव, यत्किश्चित् पौरु-षं पुंसां मेने कृष्णानुकि भितामिति श्रीभागवते । तेनाधिदैं-वादिपद्प्रहतिनिमिसभूना योऽभिमानः सोऽपि भगवत्प्रयुक्त हाती तेषां परानामभिमानिष्वै।पचारिकत्वषोधनायैव तत्कथनं, नो चे-त् तद्वैयर्थ्यमेव । तद्वुकाविष विवक्षितहापनस्याप्रत्यूहत्वादि-सिद्धति । तेन सुत्रस्थमधिदैवादि ध्विति एई देहलीदीप-वदुभयत्रापि सम्बद्धाने । तथाचानेनास्पष्टलिङ्गेनान्तर्यामिण एकः त्वसाधनात्राधिकरणवैयर्थ्यमिति । मतान्तरं दूषयन्ति \* अन्य-थेत्यादि \*। सा रचनात्वेवम् । आस्मिन् वाक्येऽन्तर्यामीत्यपूर्वसंज्ञा-इशेनात् किमधिदैवाद्यभिमानी देवतात्मा, किं वा परमात्मेत्यादिः संशयः। तत्र पृथिव्येवास्यायतनमाग्निर्लोको मनो ज्योतिरिति श्रुती कार्यकरणवस्यात् पृथिव्यादीनन्तिस्तिष्ठन् यमयतीति देवतात्मनः स्थितेरकत्वात तस्य यमयितृत्वसम्भवादित्येवं प्राप्ते, तद्धमीणामा-स्मत्या अमृतत्वपृथिच्या चन्नातत्वादीनां निर्देशात् परमात्मेचोच्यत इ-स्पादिस्या। सा त्वन्तस्तद्धर्माधिकरणे स्पष्टलिङ्गेरेव सिद्धा । अत्रा-Sप्यमृतत्वादिभिः स्पष्टेरेव लिङ्गेरुपपाद्यत इति तथेत्यर्थः॥ १८॥

### नच स्मार्तमतद्धर्मीर्मेलापात् ॥ १९॥

नतु ब्रह्मवादे अन्तर्यामी न प्रामिद्धः। जीवब्रह्मजडानामेव प्रमिद्धत्वात । भ्रतोऽन्तर्यामिणः सांख्यपरिकाल्पतस्य गुगायो-गात तादृशस्य ब्रह्मत्वे वा कः पुरुषार्थो भवेत ।

न हिश्वरं प्रकृतिधर्माक्रहमन्तर्यामिणं मन्यन्ते। तादृशम्यो-पनिषत्स्वभावात पूर्वपक्षन्यायेन स्तात्तप्रता, तन्मतस्य वा श्रौ-तत्विमिखाशङ्घ परिहर्गते। नच स्मार्ते, स्मृतिप्रामिद्धं स्मार्ते सां-ख्यमतसिद्धमिति यावत्। नादृशमन्तर्यामिक्ष्पमत्र भवितुं नार्द्दि।

नच स्मार्नमतद्धमोभिलापात् ॥ सुत्रमवतारियतुं किञ्चिदाश-ङ्खाहु. \* नन्वित्यादि \* । अयमर्थः । सर्वे खाल्वदं ब्रह्म, सन्मूलाः सी-म्येमाः प्रजा इत्यादिश्चानिसिद्धो वादो ब्रह्मवादः । तत्र तु कार्यत्वेन जडजीवो, कारग्रत्वेन ब्रह्मेति त्रय एव पदार्थाः प्रसिद्धाः । अन्तर्याः भी तूभयथापि न प्रसिद्धः । अतो नियमनक्रपेण चेतनधर्मेणा-ऽऽत्मत्वेन च प्रधानं जडं व्युद्स्य, ब्रह्म वा जीवो वा कश्चित् क-ह्प्यः । तत्र ब्रह्मणोऽशरीरत्वात् साधारणजीवस्य च सर्वेनियामक-त्वाद्रश्नात् कार्येश्वरभूत एव करूपनीय । तादश्ख्य महत्तत्वं प्रकृति वा योऽभिमन्यते, स भवति । ततापि महत्तत्वावस्थान्तरकपसूत्रा-न्तर्गतत्वं नास्य विवक्षितमिति प्रकृत्यभिमान्येव भवतीति ताहराः स्यान्तर्थामिणः सांख्यपरिकारिपतस्य तद्गुणानां सत्त्वादीनां तमस पव वा योगात् सर्वनियामकस्य ब्रह्मत्वे साधिते कः पुरुपार्थः सि-द्योत्। असिद्धा हेतुः \* नहीत्यादि \* तथाचोर्पानषत्सु ताइशेश्वर-स्याभावन श्रुतिविरोधभवनाम को ऽपि पुरुषार्थः सिद्ध्येतः। अतः प्र चेपक्षन्यायेनान्तयोमित्राह्मग्रास्य प्रकृत्यभिमानिस्तावकत्वं वा, सां-क्यमतस्य श्रीतन्वं वाङ्गीकार्थमित्याशङ्कां परिहरतीति । एवं सूत्रम-घनाय तद्रधे चिद्रिष्यन्तो, देवनास्तुतिपरत्वस्याग्रिमसूत्रे निरसनी-यत्वाद् द्वितीयमेव परिहरतीत्याहुः \* नचेत्यादि \*। नपुंसकप्रयोगं समर्थयन्ति । \* अन्तर्थामिकपमिति \*। हेत्वंश द्विधा व्यःकुर्वन्ति

कुतः। अतद्भगिभिलापात् । तद्धभगिणामनभिलापात् । तद्धि-रुद्धभगिणां चाभिलापात् । न ह्यत्र सत्त्वरजन्तमोगुणा-स्तत्कार्ये वा अभिलप्पते । तद्वरुद्धाश्चेते धर्मा, यस्प पृथि-वी शेरीरमित्यादि । तस्मात् सांख्यपरिकल्पितं नान्तर्यामिष्ट्प-मत्र भावतुमईतीति भिद्धम् । एवं सति ब्रह्मधर्मा एवैते भवन्ती-ति ब्रह्मवादः फल्पित् ॥ १९॥

शारीरश्चोभयेऽपि हि भदेनैनमधीयते ॥ २० ॥

नन्तन्यायेन शारीर एव भवतु । को दोषः, किमिति ब्रह्मपरत्वं कल्प्यांमित । तब्राह्म । शारीरश्च । नत्यनुवर्तते । शारीरश्च । नत्यनुवर्तते । शारीश्च जीवो नान्तर्यामिब्राह्मणे तत्तवभिमानिरूपो, यस्य पृथिनि शारीरिमितिवाक्यानुरोधेन भवितुमर्हति । ततोऽपि भिन्नत-याऽन्तर्यामिणो वचनात् । उभयेऽपि काण्वमाध्यन्विनब्राह्म-णद्वयेऽपि एनं जीवं भेदेनवाधीयते ब्राह्मणाः । निःसन्वेद्दार्थमुभ-

तस्रमेंत्यादि \*। के विरुद्धा धर्मा इत्यन आहुः \*तिहरुद्धा इत्यादि \*
न हि महदादा विद्यमाने तद्भिमन्तुः पृथिक्यादयः शरीराणि युगपद् भवितुमहिन्ति । नच योगिवदिति वाच्यम्। गुणप्रधानभावगमकानुपलम्भात् । नापि गमकं कल्पयितुं शक्यम् । तद्धर्मानभिलापस्य बाधकस्थोकत्वादिति । स्फुटमांग्रमम्।

रामानुजाचार्यास्तु, शारीरश्चेत्यन्तिमइं मृत्रमङ्गीकुर्वन्ति॥१९॥
शारीरश्चोभयेऽपि हि भंदनैनमधीयते ॥ स्त्रमवतारयान्त \*
निवस्पादि \* तथाच यथा संवर्गादिविद्या अङ्गीवद्यास्त्रयाऽन्तयांमित्राह्मग्रामपीति देवनात्मस्तावकत्वेऽपि ज्ञक्यव्दाविराधाद का दोप इत्यर्थ । परिहारं व्याकुर्वते \* नेत्यादि \*। इत्योऽपीति \* अपिभानिदेवतातोऽपि । \* उभय श्री इ ब्रह्म्या उत्यस्य विशेषणम् ।
\* निःसन्देहार्थमिति \* । विद्यागपदेन इद्विक्टयत श्रीत सुन्दे- यग्रहगाप । यो विज्ञाने तिष्ठिश्चिति काण्याः । य आत्मिनि तिष्ठांत्रिति माध्यन्दिनाः । नचाऽऽत्यश्चव्देनान्यः सम्भवति । अन्येषां पूर्वमेन पठितत्वात । श्चन्ते हि जीनमाह । तस्मादन्तर्याः
मित्राह्मणे ब्रह्मैन वाक्यार्थ इति सिद्धप् ॥ २०॥

अदृश्यत्वादिगुणको धर्मोक्तेः ॥ २१ ॥

सुण्डके हि श्रूयते । कस्मिन्तु भगनो विकात इति एष्टे, द्वे विद्ये वेदितव्ये इत्युत्तरमाह । तत्र नामक्ष्णात्मकजगतो विकाना-र्धे नामांशे वेदादिः । क्ष्पांशे परा च । तत्र वेदादिविद्यायां

हिनरासार्थम् । नन्यति च्याप्तोतीत्यात्मेति योगमादाय हिगा-काश्वापाणेष्वन्यतमः कश्चिद् प्रहीतुं शक्य एवेति कुनो न सम्भवती-त्यत आहुः \* अन्येषामित्यादि \* । हिर्हेतौ । स्फुटमन्यत् । एवञ्चात्र स्थितिकर्तृत्वनिर्वोहकतयोपोद्घातेन सर्वनियमनं विचारितमिति त-दसम्भवः परिद्वतः ॥ २०॥॥ ६॥

अद्दयत्वादिगुणको धर्मोक्तः ॥ पूर्वाधिकरणविषयधाक्ये, अमृत इति, अतांऽन्यदातिमिति च कधनादन्तर्यामिणि सर्वेद्दयदेश- धितिन भोगवेळक्षण्यसाधकं वैशेष्यं दर्शितम् । सृष्टिद्धायां नियाम- कत्वं चोक्तम् । तत्र पुनरदृष्टो द्रष्टेत्याद्यक्तम् । तत् कृत इत्याकाङ्कायां तत्र हेतुवोधनाय सृष्टिपूर्वदृशायां सर्वाभावान्त्रियामकत्वं न भविष्य- तीत्याशङ्कायां च तदाष्यक्षरं नियमयतीति वोधनाय चोषोद्घातेने- दमधिकरणमारभ्यत इति प्रसङ्गरूषां सङ्गतिं बोधियतुं विषयवान्य- मुद्दाहरन्ति \* मुगुडके हीत्यादि \* भत्र सर्वा उपनिषद् विषयवान्य- मुद्दाहरन्ति \* मुगुडके हीत्यादि \* भत्र सर्वा उपनिषद् विषयवान्य- मुद्दाहरन्ति \* मुगुडके हीत्यादि \* भत्र सर्वा उपनिषद् विषयवा- क्यत्या हेया । \* इति पृष्ट इति \* अनेन वाक्येनैकविद्वानेन सर्ववि- श्वाच प्रमाहति \* इत्यादिनोत्तरमाह । किमुत्तरमाहत्य- पेक्षायामाहुः । \* तहेत्यादि \* । \* तन्नेति \* उत्तरमध्ये । तथाचित- विष्याद्रयं सर्वविद्वानार्थमाहत्यर्थः । अत्र किस्मन्नेशे सन्देह इत्यपेक्षायां तद्बीज- श्वायामाहुः । \* तत्र वेदेत्यादि \* । कृतः सन्देह इत्यपेक्षायां तद्बीज-

न सन्देहः । परायां सन्दिश्वते । किमेषा सांख्यमतिया असविद्या वेति। सांख्यधर्माभिलापात् सन्देहः । अय परा यया तदक्षरमधिगम्यते, यत्तददृश्यमग्राह्यमगोत्रमनर्ग्यमनश्चरश्चोत्रं तदपाणिपादं नित्यं विभुं सर्वगतं स्रुसूक्ष्मं तद्व्यपं, तद्भृतयोनि
परिपश्यन्ति धीरा इत्यादि । अग्रे च, विव्यो समूर्तः पुरुषः
स वाह्याऽभ्यन्तरो ह्याः । अमाणो ह्यमाः शुभ्रो ह्यसरात् परतः पर इत्युक्त्वा, एनस्माज्ञायते इति निष्य, अग्निर्मुद्धाः
चक्षुषी चन्द्रसूर्यावित्यादिना इपमुक्त्वा पुनः पुरुषात् स्रष्टिमाष्ट्र।
तत्रैकमकरणत्वादेकनाक्यना वक्तव्या। तत्राक्षरपुरुषयोभेदः
प्रतीयते । तयोरुभयोरिष स्रष्टिः । तद् ब्रह्मनादं न सङ्ग्छते ।

माहुः । \*सांख्यधर्मेत्यादि \* तृथाचोपक्रमे, स ब्रह्मविद्यां सर्वेविद्याः र्पातष्ठामथर्वाय ज्येष्ठपुत्राय प्राहेति प्रतिहानादप्रे सांख्यधर्माभिला-पाच सन्देह इत्यर्थः । तद्भिलापमुपपादयन्ति \* अधेत्यारभ्य \*। \* सृष्टिमाहेत्यन्तम् \*। \* अत्र इति \* द्वितीयमुण्डके । तथाच पू-र्षमुगडके, अहदयत्वादिगुणकत्य भूतयोनित्वकथनातः ताहरात्वस्य प्रधाने सांख्यैरङ्गीकारात् । द्वितीयमुण्डके च, पुरुषं तद्वृपं ततोऽप्रे पुमान् रेतः सिञ्चाते योषितायां बह्धीः प्रजाः पुरुषात् सम्प्रसूना इति कथनात् प्रकृतिसंयोगेन पुरुषद्भपस्य सृष्टेश्च तैरङ्गीकारात् तद्भिः लाप इत्यर्थः। एवं सन्देहवीजमुक्तवा पूर्वपक्षमाहुः \* सत्रेत्यादि \* मुण्डकतये एकस्पैव मतस्य प्रतिपादितत्वेन वाक्यानामितरेतरसाका-ङ्कृतयैकप्रकरगात्वादेकवाक्यता सर्वत्य वक्तव्येत्यर्थः । तश्चेपक्रमत्या-ऽसञ्जातिवरोधत्वेनावान्तरवाक्यापेक्षया प्रबलत्वाद् ब्रह्मवाक्यत्वेनैव सा भवत्वित्यत आह \* तत्राक्षरेत्यादि \*। \* प्रतीयत इति \* अर् क्षरात परतः पर इत्यत्र प्रतीयते। \* सृष्टिरिति \* एतस्माज्जायते प्रा-ण इत्यादिनोक्ता सृष्टिः। \* न सङ्गच्छत इति \* बाधकोपपक्तरपक्रमा पेक्षया प्रावस्यानं सङ्गच्छने । ननु सांख्ये प्रकृतेरेव सृष्टिरङ्गीकियते,

तस्मात् मांख्यमतेमेनेतत् । प्रकृतिपुरुषयोः श्लिष्ठत्वादन्यतरमा-धान्येनोभयोः सृष्टृत्वम् । उभयात्मकत्वाज्जगतः । रूपमपि समष्टेर्व्छीनामग्रं हुत्पित्तिगिते । तिरोहितरूपत्वान्नं ब्रह्मविद्या । किन्तु स्मृतिरेवेति । ब्रह्मविद्या वेद्विद्या, उपचाराद्वेति । एवं श्राप्तं उच्यते । अदृश्यत्वादिगुणकः प्रमात्मैव । ब्रह्मविद्यानेनेव सर्वविद्यानात् । तत एव विद्याया अपि प्रत्वम्। अक्षरस्यापि ब्र-ह्मत्वं, पुरुषस्यापि । तयोः प्रापरभावः। अभेदश्च। एतादश्च एव हि

न पुरुषाद्तः कथं तन्मनसिद्धिरित्यन आह \* प्रकृतिपुरुषयोरित्या-दि \*। # उभयात्मकत्वादिति \* जीवजडात्मकत्वात्। \* रूपमापि सम-ष्टरिति \* आग्निर्मुर्देत्याद्युक्तं रूपमपि श्विष्टत्येवेत्यर्थः । अत्र युक्ति-माहुः \* व्यष्टीनामित्यादि \*। नन्वेतत्सर्वे ब्रह्मवादेऽपि तुरुपमित्यत आहं \* तिरोहिनेत्यादि \* सच्चिदानन्दरूपस्य चिषयवाक्यंऽनुक्त-त्वेन निरोहितरूपत्वात् नथेस्रथेः। ननु नथापि ब्रह्मविद्यापदविगोधो द्ववीर इत्यत आह \* ब्रह्मविद्येत्यादि \* ब्रह्मपद्ग्य वेद्ऽपि शक्तेलया। नन्वत्रे विद्ययोः परापर्विभागमुक्त्वा तत उपनिषत्समाप्तावक्षर्विः धासमापने, तेषामेचैतां ब्रह्मांवद्यां वदेनेति प्रकृतपरामशंपूर्वेकं ब्रह्म-विद्यापदकथनाद् वेदविद्यापक्षो न साधीयानित्यत आह \* उपचा-राद्वेति \*। एवं पूर्वपक्षमुक्त्वा सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं व्याचक्षते \* उ-च्यत इत्यादि \*। \* ब्रह्मविकानेत्यादि \* एकविकानेन सर्वेक्षानस्य ब्रह्मविद्यालिङ्गत्वम, अपि वा तमादंशमप्राक्ष इत्यादिश्रुत्यन्तरे सि-द्धम्। प्रकृतेऽपि, कस्मिन्तु भगवो विज्ञाते सर्वमिदं विज्ञातं भवतीति प्रदनत्योत्तरत्वेनाद्दश्यत्वादिगुणकस्य ततः सृष्टेश्च कथनेन तद्धिन्नाना-देव सर्वेविद्यानवोधनादक्षराधिगमकत्वादेव विद्यायाः परत्वयोधना-मा नालिङ्गमत्रापि दश्येन हाति स परमात्मैव, न तु प्रकृतिः । तद्वि-न्नानेन पुरुषाविज्ञानात् तद्विद्यया मोश्नाभावेन परत्वानङ्गीकारा**ख** तथेत्यर्थः । अत्रापि धर्मोक्तेरेव हंतुत्वम् । नन्यत्राक्षरपुरुपावुक्तावन उभयोर्विक्षानेन नथात्वमुच्यते, न त्वेकविक्षानेनेति नायं हेतुरित्यत-आहु. \*अक्षरस्वेत्यादि \*। \*पताहरा एव हीति \* अन्यथा पुरुषस्वरूप-

ष्रहानादः । तंत्र प्रथममसरस्य ब्रह्मत्वमाह । श्राह्मयत्वा-दिगुणकः परमात्मेन । कुतः । धर्मोक्तः । तथाऽक्षरात् स-प्रभवतीह विश्वमिति । इयं चोपनिषत् । न ह्यत्र ब्रह्मव्यतिरि-क्ताज्जगदुत्पत्तिरस्ति । पुरुषस्य ब्रह्मत्वं निःसन्दिग्धमेन । ईषं-दानन्दितरोभावेन ब्रह्माऽक्षरमुच्यते । प्रकटानन्दः पुरुष इति । ब्रह्मविदाध्नोति पर्रामस्त्रेव तथा निर्णयात् । तस्माददृष्ट्यत्वा-दिगुणकः परमात्मेव ।। २१ ॥

विशेषणभेदव्यपदेशाभ्यां च नैतरौ ॥ २२ ॥

ननु पूर्वपक्षन्यायेन ब्रह्मविद्याख्यायामपि स्मृतिर्वेद्धावि-द्यवाऽस्तु । द्वे ब्रह्मणी वेदितव्ये मृति चाऽसूर्ते चेत्यत्र विकार-

फियनस्य पादत्रयंशीव सिद्धेरक्षरातः परतः पर इति तुरीयं पादं न चदेत्। प्रयोजनाभावातं। तथाच ब्रह्मवादस्य परापरभावपूर्वकाभेद-घटितत्वेनात्राण्येकविज्ञानादेव सर्वविज्ञानस्याभिप्रेतत्वेन हेतुरस्त्ये-वेत्यर्थः। ननूभयोः कथमभेद इत्याकाङ्कायामाद्धः \* तत्तेत्यादि \*। \* तत्रेति \* अमेद उभयोवर्कव्ये। विश्वोत्पत्तेः कथं ब्रह्मधर्मत्वमतं आहुः \* इयमिलादि \*। नन्वेवं ब्रह्मत्वेनोभयोरभेदे, अक्षरातः परतः पर इति कथं परापरभावव्यपदेश इत्यतं आहुः। \* ईषिदे-त्यादि \* तथाचावस्थाभेदमादायायं भेदव्यपदेशो, न तु वः स्तुभेदादतो, न ब्रह्मवादव्याघात इत्यर्थः। एवं भेद्वत्ययस्य श्रिष्टस्नष्ट्त्वस्य तिरोहितक्ष्यत्वस्य च सांख्यधर्मत्वं निराक्ततम् । अतः परं पूर्वमवस्थाभेदस्यानुक्तत्वादत्र तदङ्गीकारे प्रतिज्ञानतरस्य नित्रहस्थानस्य।पत्तिरित्येतिश्वराक्तवादत्व तदङ्गीकारे प्रतिज्ञानरस्य नित्रहस्थानस्य।पत्तिरित्येतिश्वराक्तवादत्व तदङ्गीकारे प्रतिज्ञानरस्य नित्रहस्थानस्य।पत्तिरित्येतिश्वराक्तवीदितम्। अतो न दोषापपत्तिरित्य-र्थः। सिद्धमादुः \* तस्मादित्यादि \*॥ २१॥

विदोषणभेद्वयपदेशाश्यां च नेनरी ॥ सूत्रमवतारयन्ति \*
मन्वित्यादि \* । \* स्मृतिर्वद्वाविद्येवेति \* । स्मृतिरेव ब्रह्मविद्येति योजना।

स्पेन ब्रह्मपद्दाच्यत्वम् । अतः मकृतिपुरुपानेष बानयार्थं इति परिहरति । इतरौ न भनतो वाक्यार्थरूपौ । कुतः । विशेषणभे-दन्यपदेशाभ्याम् । विशेषणभेदो न्यपदेशश्च ताभ्याम् । अदृश्य-त्वादयो गुणा न मकृतेर्भनन्ति । सर्वस्यापि तद्विकारत्वाद । न हि घटदर्शनेन सृन्न दृश्यत इति वदितुं युक्तम् । ब्रह्मवादे पुनः सर्वभननसमर्थत्वाद् ब्रह्माण निरोधाभावः । न हि निसंसदैक-रूपं विकियमाणं च भवितुमहिति । सर्वब्रह्मधर्मनुल्यत्वे तदेव ब्रह्मित जितं ब्रह्मवादिभिः ।

अयमर्थः । पञ्चशिखवृत्तावव्यक्तपर्यायेषु नपुंसकिङ्गस्याऽश्नरः पदस्य पाठाद् योनिपदस्योपादानवाचकत्वाद् भूतयोनित्वमन्यक्त-लिङ्गम् । अक्षरात् परत्वं च पुरुषलिङ्गम् । अतस्तत्सर्वे न्यक्कृत्य ब्रह्मविद्यात्वं न स्थापियतुं शक्यम् । कस्मिन् धिझात इति प्रश्न-धाक्ये कस्मिन् मते विज्ञात इत्यर्थत्य शक्यवचनत्वादेतस्य सर्व-विद्यानस्य ब्रह्मविद्यालिङ्गत्वाभावात् । नापि ब्रह्मविद्येति समाख्य-या। द्वे ब्रह्मणी इति श्रुत्या ब्रह्मपदस्य विकारेऽपि शक्ती प्राहितायां तस्या अप्यन्यथासिद्धत्वात् । लिङ्गापेक्षया पश्चमत्वेनातिदीर्वेल्या-च्च । भतो लिङ्गबलात् प्रकृतिपुरुषाचेच वाक्यार्थं इति परिहर-तीत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वान्त । \* इतरावित्यादि \* । \* व्यपदेश इति व्यपदेशभेदः। आद्यं व्युत्पादयन्ति । \* अदृश्येत्यादि \* । नमु ब्रह्मबादेऽप्ययं दोषस्तुल्य इति सोऽपि न वदितुं युक्त इत्यत आहुः। \* ब्रह्मवाद इत्यादि \*। ननु प्रकृताविष तथासामर्थ्यमङ्गीिकयते । अतः परिदारतील्यान्नैतद्ि ब्रह्मवाद्िक्कमित्यत आहुः। \* न ही-त्यादि \*। \* भवितुमईतीति \*। प्रधानस्य परिग्रामिनित्यतयैवा-ङ्गीकारात् तदेनादरां भवितुं नार्हति । तथाचोक्तरीत्यैकदेशदर्शने तदहश्यत्वस्याशक्यवचनत्वादेतेनैव प्रकृतिवादव्युदास इत्यर्थः । नम्बेतादशत्वमेव तस्याः कल्पामित्यत आहुः। \* सर्वेत्यादि \*। जितमिति \* । सांख्यवादिनः प्रतिज्ञासन्त्यासप्रतिज्ञान्तरयोदा-

यः सर्वद्वः सर्वविदित्यादयस्तु सुतरामेव न प्रकृतिधर्गाः ।

व्यवधानाच्च-न पुरुषसम्बन्धः । अक्षरानिह्रपण एव पुरुषिशेषणाच्च । येनाक्षरं पुरुषं वेद सस्यिमित । तस्मादक्षरिविशेषशानि, न प्रकृतिविशेषणानि । नापि पुरुषाविशेषणानि सांख्यपुरुषस्य । न हि दिव्यत्वादयो गुणाः पुरुषस्य भवन्ति । न हि तन्मते
पुरुषभेदो हाङ्गीकियते जीवब्रह्मवत् । नच तस्य बाह्याभ्यन्तरत्वम् । सर्वत्वाभावाद । न हि तस्माज्जायने प्राणादिः । तस्माद पुरुषविशेषणान्यपि न सांख्यपुरुषविशेषणानि । अतो
विशेषणभेदः ।

षाताज्जितमित्यर्थः। अन्यमपि विशेषणभेदमाहुः। \* य इत्यर्गद \* मन्वेनानि पुरुषविदोषग्णानीति न दोष इत्यन आहुः। \* व्यवधाना-दित्यादि \* अहर्यत्वसर्वेज्ञत्वादयः प्रथममुगडके, पुरुषनिरूपणं च द्वितीयमुण्डक इति व्यवधानात् तथेत्यर्थः । पुनर्विशेषणान्तरमः।-हुः । \* अक्षरेत्यादि \*।तथाचाक्षरिकस्पग्रो आद्यन्तयोः पुरुष-विशेषणदर्यनात् पुरुषात्मकमक्षरमत्राभित्रेतं, न प्रकृत्यात्मकमृतातये-त्यर्थः। यनेति वाक्यं तु प्रथममुगडकसमाप्तिस्थम् । ननु पञ्चिशि-खइत्ती पुंलिङ्गस्याक्षरपदस्य पुरुषपर्यायेषु पाठान्नपुंसकत्वमनाहत्य पूर्वत्रापि पुरुष एव प्राह्मः । तथा सिहः पुरुषविशेषणानि कुतो न सांख्यपुरुषविशेषणानीत्यत आहुः। \* न हि दिव्येत्यादि \* सा-क्षित्वकैवरुयमाभ्यस्थ्यद्रष्टृत्वाकर्तृत्वातिरिक्तधर्मानङ्गीकारात् तथेत्य-र्थः। ननु षहुषु कश्चित् तादशोऽप्यस्तु, को दोष इत्यत आहुः। \* न हि तन्मत इत्यादि \*। तथाच नानापुरुषाङ्गीकारेऽपि सर्वेषां तुल्यत्वमेव तन्मते, न तु नियम्यनियामकमावादिनोन्कर्षावकर्षा-वतस्तथाङ्गीकारस्तन्मनभञ्जक इत्यर्भः। ननु दिव्यत्वं दिविभवत्व-मलौकिकत्यं वा। ततुभयमपि च्यापकत्वप्राकृतगणवैलक्षरयाभ्या-मुपपद्यते । एकत्वं च जात्यपेक्षया । शेषास्त्वमूर्तत्वादयः सिद्धान्ते न तुल्या इति कथं ते तत्र नेत्यन आहुः। \* नचेत्यादि \*। कि क्रै- च्यपदेशभेदश्च । ब्रह्मिविद्येवैषेति । स ब्रह्मविद्यां सर्विद्यामित्युपक्रमे, प्रोवाच तां तत्त्वतो ब्रह्मविद्यामिति मध्ये, तेषाः मैनैतां ब्रह्मविद्यां वदेखन्ते । तस्मान्न सांख्यपरिकाल्पितौ प्रकृतिपुरुषौ धाक्यार्थः । न हि ब्रह्मा ज्येष्ठपुत्राय स्सृतिक्षां विद्यां वदतीति चकारार्थः ॥ २२ ॥

रूपोपन्यासाच्च ॥ २३ ॥

अप्रिमृद्धी चक्षुषी इत्यादिक्षपं न हि मक्तिपुरुषयोरन्यतः

कत्वस्य जातिप्रयुक्तत्वे सर्वेषां तौल्याद्, दिव्यो ह्यसूर्तं इति मन्ता-नन्तरमन्त्रोक्ता सृष्टिरिष सर्वेष्ट्रयः स्यादिति साषि सांख्ये तथानङ्गी-काराद् विभिद्यते । तथा महदादिक्रमेण तत्र सृष्टिनं तु प्राणादिक-सेण, न वा सह, न षा ततः साक्षाद्ध । अतोऽषि तथेत्यर्थः । एवं वि-शेषणभेदक्तपं दूषणं व्युत्पादितम् । द्वितीयं व्युत्पादयन्ति । क्ष व्यप-देशित्यादि क्ष । तथाच यदि सांख्यमतिवद्याऽप्राभिष्रेता स्यात् तदा तिषु कचित् सांख्यविद्यामिति, तत्त्वविद्यामिति वा वदेन् । अतो विद्याव्यपदेशभेदादिष तथेत्यर्थः । क्ष ब्रह्मेति क्ष हिरण्यगर्भो वेदा-ष्वार्यः ॥ २२ ॥

कपमि समिष्टिव्यष्टिजनकस्य यदुक्तं तद्यि सांख्यमनाद् भे-द्वापकिमित्याश्येन सूत्रं पित्वाव्याकुर्वन्ति ॥ क्योपन्यासाच ॥ नचेदं कपं श्ठिष्टस्येति शक्यवचनम् । यथा सुदीप्तात् पावकादिति मन्ते-ण केवलादश्वरात् सृष्टिमुक्ता, ततो, दिव्यो ह्यमूर्त इति मन्त्रेण केव-लस्य पुरुपस्याक्षरात् परत्वमुक्त्वा, तत, पतस्माज्ञायत इति मन्त्रे पतत्यदेन केवलं पुरुपं परामृश्य नतः प्राणादिसम्पष्टिस्पुष्टत्वातस्येव क्ष्यमित्रम् द्वेतिमन्त्रे वदन्ती श्रुतिमेन्त्रान्ते, एप सर्वभूनान्तरात्मेति केवलं परामृश्वति । ततोऽश्रे, तस्मादिशः समिध इत्यादिभिव्यष्टिस्-ष्टि वदतीति । इदं च न केवलस्य तन्मतीयस्य । तथा तैरनद्वीका-रात् । नापि केवलायाः । अन्तरात्मत्वोक्तिविरोधात् । अतः प्रकृतिपु-कृषयोरन्यतरस्य न सम्भवतीति । ब्रह्मवादे तु विश्वकपत्वेन विश्वर रस्य सम्भवति । ब्रह्मवादे पुनर्विश्वकायस्यैतद्रूपम् । सुत्रविभा-गात पुनर्मुख्योपपत्तिरेषेति मृचितप् । चकारेण श्रुत्यन्तरावि-रोध एकवाक्यता च सर्वेषां वेदान्तानामिति । तस्मादक्षरशब्देन पुरुषशब्देन च ब्रह्मैव भोक्तिमिति ब्रह्मविद्यैवेषेति सिद्धम् ॥२३॥

कायत्वस्यैवोक्तत्वादुपपन्नतरम् । अतो नात्र सांख्यगन्वोऽपीत्यर्थः । विशेषणभेद्व्यपदेशक्षपोपन्यासेश्य इत्यनुकत्वा यदत्र भिन्नं सुत्रमुक्तं तत्तात्पर्यमाद्धः \* स्त्रेत्यादि \* । \*चकारेणेत्यादि \* । तथाचैतद्व्य-मपि तन्मतबाधकतया चकारण सङ्गृहीतमित्यर्थः । तेन सांख्यमत-सिद्धे कार्येश्वरेऽतिब्याप्तिनिवारिता ।

रामानुजाचार्यास्तु, यया तद्शस्मधिगम्यत इत्युपक्रान्तस्य भूतयोनेरक्षरस्येव, यः सर्वज्ञः सर्वविदिखित्रमवाक्ये परामर्शादक्षर-पदेन परमात्मेवोच्यते । अक्षरात् परतः पर इत्यत्र तु पश्चम्यन्तेना-ऽक्षरपदेन भूतस्हममचेतन्मुच्यते । तथाचाक्षराद्व्याक्तातः परः पुरुषस्तस्माद्षि परः परमात्मैत्र । अत्र गमकं तु भूतयोनित्वं परात्प-रत्वं रूपं च लिङ्गत्वात् । भूतस्कृष्मस्याक्षरत्वं तु, अइनुत इति वा, न क्षरतीति वा स्वविकारव्याप्त्या महदादिवन्नामान्तराभिलाप-योग्यक्षरणाभानाद्वा योगेन कथाञ्चितुपपद्यत इत्याहुः। तत्नेदमवन धेयम् । गीतायां द्वादशे, 'प्वं सनतयुक्ता ये भक्तास्त्वां पर्युपास-ते। ये चाप्यक्षरमञ्यक्तं तेषां के योगवित्तमां इति प्रश्लेन तदुत्तः रेण चाक्षरपुरुषात्तमयोरैक्यमवस्थामदेन भिन्नत्वं च बोधितम् । ततः पञ्चदद्ये, द्वांविक्षी पुरुषी लोक इति सन्दर्भे अक्षरपुरुषासुत्त-सत्वं स्वस्योक्तम् । श्वेताइवतरश्रुताविष, क्षरं प्रधानसमृताक्षरं हरः क्षरात्मानावीञ्चतं देव एक इत्यक्षरस्यात्मत्वं, देवस्य क्षराक्षरेशि-तृत्वं चोक्तम् । अत्राष्यक्षरस्य पुरुषत्वं पूर्वमुक्तवा अक्षरात् परत्वं पुरुषस्य यदुच्यते तेन गीताद्युक्तरीतिकमवाक्षरपुरुषयोः स्वरूपं ज्ञा-प्यते । न तु तद्ध्रमितिहाय भूतस्क्षमरूपम् । प्रकृतहानाप्रकृतक-इपनयोः प्रमङ्गात् । नच परत इति पश्चम्यन्तवैयर्थ्यम् । एतस्याक्ष-र्विशेषणत्वेनोषप्तः। सांख्ये प्रधानस्याष्यक्षरपद्वाच्यत्वेत तद्वार-

#### णस्यात्राषद्यकत्वादिति ।

भास्कराचार्यास्तु, परत इति पदमक्षरिवशेषणत्वेनाङ्गीकुर्वन् नित । अक्षरपदं चात्र प्रधानबोधकमङ्गीकुर्वन्ति । कपं च \*कारणात्म-नः कार्योत्मनाविध्यतस्येति चाहुः ।

शङ्कराचार्यास्त्विग्निमुंद्धेत्यादिनोक्तं करं परमेश्वरस्येति व्याख्याय, नेदं करं परमेश्वरस्य। जायमानमध्ये एतदुपन्यासात्। एतस्मान्जायते प्राण इति पूर्वे प्राणादीनां, तस्मादिग्नः समिधो यस्य सूर्ये इत्यनन्तरं च दर्शनात् । नच सर्वात्मत्वबोधनाय मध्ये पाठ इति युक्तम् । पुरुष् पवेदं विश्वं कर्मेत्यस्य सृष्टिकथनोत्तरं वक्ष्यमाणत्वात् । अतो हिर्ण्यगभः समवर्ततात्र इति, स वे शरीरी प्रथम इति श्रुतिस्मृतिभ्यां तस्येव जायमानत्वशरीरित्वयोर्निश्चायनात् तस्येवेदं क्षम् । नच स्- श्रवेयर्थम् । परमेश्वरप्रतिपत्तिदेतुतया तस्योक्तत्वादित्यन्ये मन्यन्त इत्याद्धः ।

वाचस्पतिस्तु प्रकरणापेक्षया सन्निधेनिर्वेळत्वात् प्रकरणिनः ध्वेदं क्रपमिति यद्यपि सिद्धाति, तथापि प्रकरणिनः द्यारिन्द्रयादि-रिहतस्य विग्रहवत्ताविरोधात् सिद्धे प्रकरणिनोऽसम्बन्धे मूर्थादि-अतीनामत्यन्तविप्रकृष्टप्रकरणापेक्षयाऽतिबिळ्छत्वाज्ञायमानमध्यपानित्वं ज्ञायमानग्रहणे कारणमुपन्यस्तं भाष्यक्रतत्याह । तन्मन्दम् । भाष्यकृता पतस्यान्यमतत्वेनैवोपन्यासात् । तदुष्ट्यासारम्भे, अन्ये पुनर्मन्यन्त इति पुनःशब्देनास्य पश्चस्येष्टत्वस्य स्वयमेवापादनात् । भाष्यकारस्यैवमभिप्राये तेन मुद्धादिश्चनिरेव प्रमाणतयोपन्यस्येत । अतः सुत्रं भाष्यं च स्वाग्रहमान्नेण विरुग्धन्नितिपाष्टिद्वः द्योतयतीति वोध्यम् । पतेनैव मैक्षवमपि दत्तोत्तरम् ।

#### शैवस्तु पूर्वानुसार्येव।

माध्वास्तु, 'अपरं त्वक्षरं या सा प्रकृतिर्जंडक्षिका। श्रीः परा प्रकृतिः प्रोक्ता चेतना विष्णुसंश्रया। तामक्षरं परं प्राहुः परतः परम्थरम्। हिरमेवाखिलगुणमक्षरत्रयमीरितम्' इति स्कान्दादक्षरपदं तिष्विप क्रहमङ्गीकृत्य, अक्षरात् परतः पर इत्यत्र प्रकृतितः परं यः लक्ष्मीक्रपमक्षरं तस्माद्षि पराऽहइयत्वादिगुणकोऽक्षरश्रव्यवाच्यः पुरुषस्तदुभयभिन्न उक्तविशेषणादेव। यः सर्वन्न इत्यादिविशेषणातः प्रकृतितोऽपि भिन्नः। तस्मादेतद् ब्रह्म नामक्रपमन्नं च जायत इति

# बैश्वानरः साधारणशब्दविशेषात् ॥ २४ ॥

अधिकरणत्रयेण भोगमुपपाद्य पूर्वाधिकरणे भ्रद्दयत्वादिगुणानुक्ता प्रसङ्गाद् रूपमुपन्यस्तम्। भ्रधुना साकारब्रह्मतामुपपाद्यितुमिदमधिकरणमारभते। को न आत्मा कि ब्रह्मोति,
आत्मानमेनेमं वैश्वानरं सम्प्रयध्येषितमेन नो ब्रह्मीति चोपक्रम्य
गुसूर्यवाय्त्राकाश्चर्यारपृथिवीनां स्रतेजस्त्रादिगुणयोगमेकैकोपासननिन्दया च मुद्धादिभावसुपदिश्वाऽऽम्नायते।

मामक्रपाद् ब्रह्मणः शब्दब्रह्मक्रपाश्चतुर्मुखाद्धेदेन ध्यपदेशान्न विर-इच्यः। जुष्टं यदा पश्यत्यन्यमीशस्य महिमानिमति बीतशोक इती-शान्यत्वब्यपदेशान्न रुद्रः। यदापद्यः पश्यते रुक्मवर्णे कर्तारमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनिमिति क्रपोपन्यासाञ्च न ब्रह्मरुद्रावित्याद्यः॥२३॥ ॥७॥

वैश्वानरः साधारणश्रद्धविशेषात्॥ पवमदृश्यत्वाद्यधिकरणेनाऽन्तर्यामिणोऽदृष्टत्वेऽदृश्यत्वक्षणे हेतुः प्रसङ्गाद्द्रितः। अतः परं प्रस्त्यमानाधिकरणस्य पूर्वोक्तसर्वोषपादकत्ववोधनाय तःप्रयोजनमाद्युः \* अधिकरणंत्रयेणेत्यादि \* । अत्ता चराचरप्रहृणाद्, गुहां प्रविप्रावातमानो हि तद्दर्शनाद्, अन्तर उपपत्तोरित्यधिकरणत्येण वैशेप्रावातमानो हि तद्दर्शनाद्, अन्तर उपपत्तोरित्यधिकरणत्येण वैशेप्रावातमानो हि तद्दर्शनाद्, अन्तर उपपत्तोरित्यधिकरणत्येण वैशेप्रावातमानो विश्वधं भोगमुपपाद्यान्तर्यास्यधिकरणे तद्वेशेष्यमन्तयामिणि निगमयित्वा, अदृश्यत्वाद्यधिकरणो तस्यादृष्टत्वोपपादकान्
अदृश्यत्वादिगुणानुक्त्वाक्रपाभावादेवादृश्यत्वाद्यातिशङ्कानिरासायानत्तरात्मत्तरमङ्गाद्र्पमुपन्यस्तम।परमात्माक्षरयोरमेदःपरापरमावभ्योक्तः। तत्त तदा सङ्गच्छते, यदि ब्रह्मणः साकारता वास्तवी स्यात् । परमात्मनो विश्वधर्माश्रयत्वं च स्यात। अतस्तदुपोद्घातत्वेनाऽधुनेद्मधिकरणमारभत द्रवर्षः। एवं सङ्गतिमुक्त्वा विषयवाक्यमुदाहरन्ति \* को न आत्मेत्यादि \*।इदं च छान्दोग्ये सप्तमप्रपाठके
वर्तते। तत्रोपक्रमे, प्राचीनशालसत्ययक्षेन्द्रद्युम्नजनबुद्धिलनामानः एआपि श्रुताध्ययनवृत्तसम्पन्नाः क्रचन समेत्य मीमांसां चक्नः। को न

भातमा, कि ब्रह्मोनि । अत स्वात्मब्रह्मणी अभिन्ने भिन्ने वेति संज्ञयों न तेषां विचारवीजं, किन्त्वसमदुपास्य आत्मा कः, कि ब्रह्म, तदेकदेशों घेति संज्ञयों विचारवीजमित्यनुपदमेव व्युत्पादयिष्यामः ।

यद्त्र केश्चिद् व्याख्यानम् । आत्मब्रह्मशब्दयोरितरेतरविशेषण-विशेष्यत्वाद् ब्रह्मत्यध्यात्मपरिच्छिन्नमात्मानं निवर्तयत्यात्मेति चात्म-ष्यतिरिक्तस्यादिस्यादिश्रद्धाण उपास्यत्वं निवर्तेयति । अतो, ब्रह्म आ॰ त्मैव, आत्मा ब्रह्मैवेत्यभेदेन सर्वात्मा वैश्वानरो ब्रह्म ख आत्मेति फ-लिष्यतीति । तन्न । किम आवृत्त्या वाक्यभेदस्य स्फुटत्वेन विशेषण-विशेष्यभावप्रतीत्यनुद्यादेतदुपपादनभूतात्रिमग्रन्थानुरोधेन तथाङ्गी-कारे 5पि तत्रातमन उपास्यत्वेनैव सिद्धतया तत्र प्रत्यगातमाभेदापादन-ह्यासङ्गतत्वादिति । अतः पूर्वोक्तसंशय एव विचारबीजस् । मी-भांसाफलं त्वये वक्तव्यम् ।ततः स्वविचारग्यातित्रश्चयमलभमाना चद्दाळकनामानमन्यं चैदवानरोपासकं संशयवारकश्वेन सम्भा-वितवन्तः। सर्वेऽपि त्रिकटे यदा गतास्तदा तेन विचारितम्। एते प्रश्नार्थमागता महाश्रोतिया अहमित्र वैश्वानरीपासका, नाह मेश्रयो॰ ऽधिकोऽतोऽन्यमभ्यनुत्रासानीति । तत एवं निश्चित्य तद्वेतारं कैकंयमुपिंद् एवान् । ततस्ते षडि केकंयराजनिकटे गताः । तदा स राजा तेषां पृथक् पृथक् पृजां पुरोहितादिद्वारा कारियत्वा धनं ष्टात्मार¢धवान् । यदा न जगृहुस्तदा, न मे स्तेनो जनपद इत्या• दिना स्वस्य सद्वृत्ततामुक्तवान्। तथापि ते धने न जगृहुस्तदा तेषामधिकलिण्नां सम्भाव्याहं यस्यमाणोऽस्मि, ऋत्विकसमानं धनं प्रत्येकं दास्यामि, तावत् स्थातव्यमित्युक्ते, ते स्वाभिप्रायमु-क्तवन्तः। आहमानमेवमं वैश्वानरं सम्प्रलक्ष्येषितमेव मो ब्रहीति । तदा राजा तद्धिकारपरीक्षार्थ, प्रातर्चः प्रतिवक्तास्मीत्युपत्वा अन्तःपुरं प्रविष्टः । ततो द्वितीयंऽह्मि ते समिद्धारपाणयो राजसमीपं गताः। ततो राज्ञा, पते धनविद्याप्रतिष्ठावन्ता अपि स्वाभिमानं परि-स्यज्यैतिजिज्ञज्ञास्यैवं समागता अतोऽधिकारिण इत्यवगस्य तत्प्रति\* भाषरीक्षणाय प्रत्येकं पप्रच्छ, कं त्वमातमानमुपारस इति । तदा तैः क्रमण द्युसूर्यादिषु स्वस्वोपास्यातमत्वनोक्तेषु, एष वै सुतेजा आतमा वैश्वानरो यं त्वमातमानमुपास्स इत्यादिना द्युस्रवायवाकाशवारि पृथिचीनां क्रमेण सुतेजस्त्वविध्वरूपस्वपृथग्त्रत्मात्मत्ववद्युलत्वरिष्

यस्तितमेवं प्रादेशमात्रमभिविमानमात्मानं वैश्वानरमुपास्ते स सर्वेषु छोकेषु सर्वेषु भूतेषु मर्वेष्वात्मस्वन्नमित । तस्य इ ना एनस्पात्मनो वैश्वानरस्य मूर्द्धेन सुतेजाश्चक्षुर्विश्वरूपः प्राणाः पृथ- ग्वत्मीत्मा सन्देहो बहुलो बास्तरेव रायः पृथिन्येन पादाबुदर एव वेदिलीमानि वर्हिह्दयं गाईपत्यो मनोऽन्वाहार्थपचनमास्यमाह- वनीय इत्यादि ।

[ त्वप्रतिष्ठात्वगुणयोगं मुर्द्धविपातान्ध्रत्वप्राणोत्क्रमणदेहविद्यारणबस्ति-भेदपादविम्लानिकथनकपया एकैकोपासननिन्दया च मुर्द्धचक्षुः-प्राणदेहमध्यभागवस्तिपादभावमुपदिश्याग्रे आम्नायन इत्यर्थः ।

\* यस्त्वेतिमत्यादि \* पतदर्थस्तु, यस्त्वेतं भवत्पृष्टम, एवं म-दुक्तप्रकारेण तसद्वयवविशिष्टमेकं, प्रादेशमात्रं, मात्रं कात्स्नर्थेऽव-धारण इति कोशाच्छ्हत्यन्तरे मुर्द्धचिबुकान्तराले प्रतिष्ठितत्वकः थनात् प्रादेशपरिमाणकत्वेनावधारितम्, अभिविमानं तादशपरिमा णकत्वेऽप्यभितः सर्वतो विगतं मानं परिमाणं यस्मात् ताइराम,आ-स्मानं नियामकं, वैश्वानरं विश्वान् नरान्नयतीति यास्केनं पृषोदरा-दितया निरुक्तं स्वप्रापकम् उपास्ते चिन्तयति । स सर्वेषु लोकेषु द्यूप्रभृतिषु, सर्वभूतेषु चराचरेषु शरीरेषु सर्वेष्वात्मसु जीवेष्वन्न-मांत्र सर्वात्मभूतः सस्तांस्तानेकदेशाभिमानिनो न्यक्कृत्य तत्तद्धीवृ तिभिस्तर्त्तादान्द्रयेश्च तद्भोग्यं खयं भुङ्के । तस्य ह वा एतस्य स-र्घावयवविशिष्टस्यात्मना वैद्यानरस्य मुर्द्धेव सुनेजाः,त्वदुपास्यद्युरूपः सुनेजस्त्वगुणविशिष्टः । एवमग्रेऽपि । विश्वक्रपो नानाक्रपवानादि-स्य.। पृथावत्रमात्मा आवहोद्रहादिभेदेन वान् वायुः । सन्देहो देह-मध्यभागः । बहुलः सर्वगतत्वादाकाद्यः । बस्तिनीक्ष्यघोभागः । रियः, अन्नोत्पादनद्वारा धनजनकत्वाद्धनरूपा आपः। प्रतिष्ठा पादौ पृथिवी । वदिराकारसाम्यात् । वर्हिरास्तीर्श्वत्वसाम्यात् । हृद्य गा-र्हेपत्यो, हृद्याद्धि मनः प्रणीतमिवानन्तरं भवतीति सा∓यात्। अन्वा-हार्यपचनो दक्षिणाग्निः । आहवनीयो हवनस्थानत्वसाम्यात् । एवं तत्र संक्षयः । कि वैश्वानरशब्देन ब्रह्म प्रतिपादीयतुं श-क्यते, न वेति । प्रथेस्पातिसन्दिग्धत्वात् सन्देहः । तत्रोपक्रमे ब्रह्मात्मपद्मयोगोऽस्ति नान्यत् किश्चित् । उपपादने त्वतद्धर्माः एव । साकारस्य तु छोकन्यायेनाब्रह्मत्कम् ।

कैश्वानरो यद्यप्यावेव मसिद्धस्तथापि पूर्वकाण्डसिद्धत्वा-

विषयमुक्तवा संशयाकारं तद्वीजं चाहुः। \* किमित्यादि \*। \* अ-र्थस्येत्यादि च \*। कथमतिसन्दिग्धत्वमित्यत आहुः \* तत्रेत्यादि \* तद्वीजे विचार्ये । उपक्रमे विचाराकारकथने ब्रह्मात्मपद्याः प्रयो-गो ऽस्ति, को न आत्मा, कि ब्रह्मेति। तत्र किम आवृत्त्या वाक्त्रभेदाः-वगमाद्धिशेषगाविशेष्यभावाप्रतीत्या द्वयोः प्रकरणित्वमापाततः प्रती-चते।नान्यत् किञ्चिद्न्यतरस्य प्रकरणित्वोपपाद्कम्।अत उपक्रमस्य सन्दिग्धत्वादर्थस्यातिसन्दिग्धत्वम् । अथाग्रिमग्रन्थे, कं त्वमात्मान-मुपास्स इति प्रश्नस्य दिवमेव भगवो राजन्नित्यादिप्रत्युत्तरुदुपास्य-स्येवात्मनो विचारविषयत्वं, न प्रतीचोऽस्य । ततश्च समेत्येत्यस्य खखोपास्यक्षपप्रकाशनेन संविदं कृत्वेत्यर्थात, को न आत्मेत्यत्रोपास्य तया परामृष्टस्येव विशेषजिज्ञासःवोधकं कि ब्रह्मेति वाक्यम्। तथा सत्युपपादनग्रन्थाद् ब्रह्मण एव प्रकरणित्वं निश्चीयत इत्युच्यते, त-दापि तस्य ह वा पतस्यात्मनो वैश्वानरस्य मुर्द्धेव सुनेजा इत्यादि-रूपस्य तन्निष्कर्षप्रनथस्य विचारे त्वब्रह्मधर्मो एव सिद्धान्ति । सुतेजः-प्रभृतीनां जन्यानामेवार्थानां मुर्द्धादिक्षपत्वनिष्कर्षात्। नच, 'यच्छ-व्दयोगः प्राथम्यं सिद्धत्वं चाप्यमूचना । तच्छव्दयोग औत्तर्थे साध्यः त्वं च विधेयता' इत्यनू यविधेयळ अणयोर्विचारे मुद्धीदीनां सिद्धाः नामर्थानामनू चत्त्रस्य सुतेजथादीनां जन्यानां विधेयत्वस्य चावगः मात् साकारस्य ब्रह्मणोऽवयवानां नित्यानामेव तद्भूपत्वं करूपनयोपः दिइयत इति न ब्रह्मत्वहानिरिति शङ्क्यम् । यतः साकारस्य तु लोक-न्यायेनाव्रह्मत्वम् । विमतो वैश्वानरो न ब्रह्म । साकारत्वात् । द्युप्र-भृतिलोकवदिति प्रयोगात् । अत एवमप्यर्थस्यातिसन्दिग्धत्वमित्य-र्थः। एवं सन्देहवीजमुपपाद्यः पूर्वपक्षमाहः। \* वैद्वानर इत्यादि \*

हेनतात्मपरिग्रहो युक्तः। ततश्च, संनत्मरो वा अग्निर्नेश्वानर इति श्रुतेः संनत्सरस्य मजापतित्वाच्च हिरण्यगर्भोपासनापर-गिद्मिति गम्यते। ब्रह्मात्मशब्दानीप हि तत्रैन युक्ततरौ। तदुः पामकस्यैनात्रभोजनत्नमपि सर्वत्र युक्तम् । मादेशमात्रत्नमपि गुरूपजीनत्नादस्पद्मचपेक्षया स्थूछत्नाभिमायम्। विराडिभिमा-गित्नाच्च लोकानयनत्नम्। नेद्गर्भत्नाद्मितत्रयात्मकत्त्निमिति । तस्माद्धिरण्यगर्भोपासनापरमेनैतद्वाक्यं, न भगनदुपासनापरिम-सेनं मार्ते।

उच्यते । वैश्वानरः परमात्मैन । कुतः । साधारगादाब्दिन-शेवाद । साधारणगब्दाद् विशेषः । ये पूर्वपक्षे साधारणगब्दः

अग्निर्वेश्वानरो वन्हिरिति कोशस्मृतेर्वेश्वानरशब्दो भूताग्नावेव प्र-सिद्धः। तथापि पूर्वकागडे, विश्वस्मा अग्नि भुवनाय देवा वैश्वा-नरं केतुमन्हामकुण्वन्नित्यादावहःकेतुत्वकथनेनोत्कर्षवत्तया सिद्ध-त्वाद् देवतात्मपरिग्रहो युक्तः। पूर्वकाण्ड एव, वैश्वानरस्य सुमतौ स्याम राजा हि कं सुवनानामिभश्रीरिति देवतात्मन्यपि सिद्धत्वा-त्। तत एवं देवतात्मपरिम्रहप्राप्तावप्युत्तरकाण्डे वाजिनां बृहदार-ण्यके सप्तान्नब्राह्मणे, संवत्सरो वा अग्निर्वेश्वानर इति श्रावणात् तै-त्तिरीयाणां बृहन्नारायगोपनिषदि प्रजापतिः संवत्सर इति श्रुतेः संवत्सरस्य प्रजापतित्वाच्च हिरण्यगर्भोपासनापरमिदं वाक्यमिति गम्यते । यद्यपि माण्डूक्यादी, विश्वो वैश्वानरः प्रथमः पाद इति श्राव्यते, तथापि तैजसो हिरण्यगभा द्वितीयः पाद इति श्रावणात् तत्परत्वमेव युक्तम् । तस्य च ब्रह्मनामकत्वाज्जीवसमधिकपत्वाद् ब्र-ह्यात्मशब्दाविष तत्रैव युक्ततरी । तं योऽहं प्रह्योपास्ते तस्य यथा क्र-तुरितिन्यायेन तद्भावात् तदुपासकस्यैव सर्वत्रान्नभोजनं युक्तम्। भोजनत्वमितिपाठे, मोजनत्वं भोक्तृत्वम् । नन्धादित्वाव्ल्युः । शे-षमुत्तानार्थम् । एवं पूर्वपक्षमुक्त्वा सिद्धान्तं विश्वदीकुर्वन्ति । \* उ-च्यत इत्यादि \*। हेतुं व्याकुर्वन्ति \*साधारणेत्यादि \* अत्र साधार- हिरण्यगर्भपरतया ततो ऽपि विशेषो ऽस्ति । येन गगनानेन नैश्वानरो भनति । प्रादेशमात्रस्यैन द्युमू द्वितादिधर्मः । न हि विरुद्धधर्माश्रयत्वं भगनदृज्यति रिक्ते सम्भनति । सर्वभननसामर्थ्याभावात् । साधारणाद्धमी च्छ्रब्द एन विशेष इति वा । विशेषादिस्वेन वक्तव्ये साधारणशब्दशब्दौ प्रादेशमात्रस्येन नैश्नानग्शब्दवाच्यत्वं, द्युमू द्वित्वादिक तस्यैनेति समासन द्योतयतः । अनयथा विरोधाभानात् ।

यद्पि लोकात्मकं स्थूलं रूपं तद्पि भगतत एव, न हिरग्पगर्भस्येति । पुरुपत्वात्तस्य ।

णशळशळस्य, ये इत्यादिना विभजनात् साधारगाशळेभ्यो विशेष इत्येवं बहुवचनविग्रहस्य विविश्वनत्वेऽपि, ग्रहणके य एकवचनिन र्देशः स ब्रह्मादिपदान्नभोजनवाक्यगतैकजात्यभिष्रायात् । विशेष आ-धिक्यं, तित्किमित्यपेक्षायां स्फुटीकुर्नान्त \* प्रादेशेत्यादि \*। अस्मिन् पक्षे शब्दशब्दस्य पदवाक्यसाधारण्यात् सन्देहः स्यादिति समासा-न्तरेण तमर्थमाहुः । \* साधारणादित्यादि \*। तथाच शब्दे विशेषः शळ्विरोपः। वाक्योक्तात् साधारणाद् सुमूर्कत्वादेर्धर्माद् वाक्यरूपे शव्द एव यो विशेषो विरुद्धधर्माधारत्वलक्षणस्तस्मादित्यर्थः । नतु विशेपस्यैव हेतुन्वे साधारणग्रव्ययोः कथनस्य । के प्रयोजनमतः आहुः \* विशेषादित्यादि \*। \* सम संन द्योतयत इति \* समास्रघटिका-याः पश्चम्या रुयव्लोपप्रयुक्तत्वेन श्रौतयांस्तरप्रकृतिभूतयोः प्रादेशमा-तवाक्यस्मूर्द्धादिवाक्यक्तपयोः सब्दयोः समभिव्याहारेण परस्पर-सामानाधिकरण्यसूचनाद् द्योतयतः। # अन्यशेति #वैयधिकरण्ये। प्तेन स्यव्होपार्थप्रह्यो युक्तिरुक्ता। ननु सुत्रसिद्धं विरुद्धधर्माश्रय-त्वं तु प्रादेशमाताभिविमानपद्योः पौर्वापर्यसमभिव्याहाराश्यां ल-भ्यते । तावना चुमूईत्वादे हिरएयगर्भ साधारण्यं कथं निवर्ततामि-त्यत आहु: \* यद्पीत्यादि \* । तत्र हेतुः \* पुरुपत्वात् तस्येति \* अयमर्थः । श्रुतौ पुरुपश्रद्धश्चतुर्द्धा प्रयुज्यते । पुरा आसेति, पुरमुप- तीति, पुरि दोत इति त्रिधा योगेन। एकधा आकारविदोषे स्टब्या। प्रकृतं च मूर्द्धाद्यङ्गश्रावणाद् रूढ एवाभिष्रेयते। सा च कुत्र मुख्येति विचारे सामान्यतः शब्दमात्रस्योङ्कारविकृतित्वेन तद्वाच्यं ब्रह्मण्येव मुख्या । आनन्दमयाधिकरणेऽन्तः स्यस्यानस्दमयस्य परस्यव विज्ञानः मयादिषु पुरुषाकारसमर्पकत्वेन विमृष्टत्वाच । सहस्रशीर्षा पुरुषः, वेदाहमेनं पुरुषं महान्नमित्यादावापं तथैत्र सिद्धत्वाच । एवं सित, पुरुषी चात्ममानवावित्यभिधानकोद्दोनान्यत्र द्यांक्तग्राहणेऽपि, 'तथा पुरुषदादोऽयं वासुदेवेऽवतिष्ठते । विना तं पुण्डरीकाक्षं कोऽन्यः पुरुषदाद्यभाक् ॥ भगवानिति शब्दोऽयं तथा पुरुष इत्यपि। निरुपाधी च वर्तेते वासुदेवे सनातने॥ ब्रह्माद्याः सकला देवा यक्षगन्धर्वाकन्न-राः। ते सर्वे पुरुषांशत्वादुच्यन्ते पुरुषा इति' इति शिवतत्त्वविवेक-लिखिनपुरागात,'स एव वासुदेवोऽयं साक्षात् पुरुष उच्यते।स्त्रीप्राय• मितरत् सर्वे जगद् ब्रह्मपुर सरम् ॥ स एव वासुदेवोऽयं पुरुषः प्रो-च्यते बुधैः । प्रकृतिस्पर्शराहित्यात् स्वातन्त्रपाद् वैभवादापि इति नृ-सिंहपुराणाश्च परास्मन् ब्रह्माण वासुद्वे एव मुख्यः । अतस्तस्यैव पुरुषत्वादितरवारणाच । नचेतरवारणेऽपि न शिवस्य वारणमिति शङ्काम । प्रकृतिस्पर्शास्त्रस्यस्वातन्त्रयाक्ष्यां तस्यापि वारणात् । शिवः द्याक्तियुनः शर्श्वाद्विति श्रीभागवनवाक्येन, 'जगत्कारणनापन्न' द्विवया मुनिपुङ्गवाः। सा तस्यापि भवच्छांक्तस्तया हीनो निरर्थक' इत्या-दिपञ्चित्रिशक्तिः सुतसंहिनावाक्यैश्च सर्वदा सर्वावस्यासु शिवस्य प्रकृतियुक्तत्वतदधीनत्वयोरुक्तत्वात् । शिवः शक्त्या युक्तो यदि भवति शक्तः प्रमित्तं नचेदेवं देवो न खलु कुशलः स्पन्दितुमपीति सौन्दर्यलहर्या शङ्कराचार्येरपि तथाङ्गीकारादिति । नच कारगास्य सर्वाभिः कार्यावस्थाभिरवस्थावस्वात् ताइशं कृषं ध्यानार्थमेवोच्यते, न तु तद्वास्तवं कारणक्रपिमंति चाच्यम् । अत्र मूर्द्धेच सुतेजा इत्या-दिना सिद्धान्येवाङ्गानि निर्दिश्य तेषां द्युप्रभृतिकपताविधानादङ्काना-मवास्तवत्वस्याशक्यवचनत्वात् । नच पृथिव्येष पादावित्यत्र वि-परीनोद्देश्यविधेयमावान्नेविमिति राङ्क्यम् । पूर्ववाक्य उद्दालकं प्रति, पादी त्वंतावात्मन इत्युक्तत्वात् । नच वैद्यके, मुत्राशयपुरो बस्ति-रितिकथनादत्र तदुल्लेखेन कार्यकपत्वमाकारस्य शङ्काम् । बस्तिनी-.भेरघो द्वयोरितिकोशोक्ताया नाक्ष्यधोभागमात्रताया अत विवक्षितः

विश्वस्य जहस्य नरस्य जीवस्य च भगवदंशत्वेन देवता-स्व द् देवताद्रन्द्वे चेति विश्वानरौ । तौ निवामो यस्येति, तस्य भिवाम इसण् । तेन परमेश्वर एव वैश्वानरो भवति, नान्यः ।

त्वात्। अन्यया जलस्य मूत्रीभावेनाऽप्रयोजकत्वे तस्मिन् रियत्वक-थनस्य विरुद्धत्ववसङ्कात् । तस्य जलनामत्वासावात्। पतद्वा अपं नामध्येयं गुद्धां यदाधावा इतिवद् गुद्धानामत्वेनाप्यश्रावणाच्च । नच साकारस्य पूर्वपक्षोक्तेन लोकन्यायेनाऽत्रद्धात्वं शङ्क्यम् । विरुद्धधर्मा-श्रयत्वेन सिद्धे वैद्यानरस्य ब्रह्मत्वं तस्याप्रयोजकत्वात्। अलीकिका-ऽऽकारत्वेन सत्प्रतिपक्षत्वाच्च । नचात्र मानाभावः शङ्काः । सहस्र-द्यार्था पुरुषः, सर्वतः पाणिपादं निद्दत्यादिश्चृतीनामेव मानत्वात्। सर्वत्रेकस्यैव ब्रह्मगाः प्रतिपाद्यत्वात् । अतः साकारस्यैव ब्रह्मनाप्रति-पादनार्थमेवं कथनमिति, तन्न हिरपयगभीदिकपता प्रतिपादियतुं शक्येति ।

तेन शङ्करभास्कराचार्योक्ष्यां यद् व्याख्यानं, साधारणयोर्वे-द्वानरात्मश्रद्धयोर्यो विशेषो द्युमूर्द्धत्वादिस्तस्मादिति । तद्धरण्यग-भसाधारण्यादसङ्गनमिनि बोधितम् ।

ननु भवत्वेत्रं, तथापि वैद्दानरश्रद्धस्य कथं ब्रह्मणि समन्वय इत्याकाङ्क्षायां यागकत्व्यति बोधियतुं योगं बोधयन्ति । अविद्वसेत्यान्दि ॥ विद्द्वा वैद्दानरः प्रथमः पाद इतिश्रावणाद् ब्रह्मागडदेहस्य विद्द्रवस्य जेडस्य तैजसो इत्ययगर्भो द्वितीयः पाद इति श्रावणान्द्रवस्य जेडस्य तैजसो इत्ययगर्भो द्वितीयः पाद इति श्रावणान्द्रवस्य नदन्तर्गतस्य मुख्यजीवस्य च पादत्वे भगवदंद्रात्वेन देवतात्वाद्विवाद्वन्द्वे कृते, देवताद्वन्द्वे चेति सूत्रेणानिङ जाते, विद्वानरौ। ततो निवासार्थेऽग्रि कृते तथाते तथेल्ययः । तस्य निवास इत्यण् इति पाठे तु, विद्वानरयोनिवास इति विद्यहान्तरमिष योध्यते । तथा सत्येको-रथो विद्यहापन्यासेनेतरश्च सूत्रोपन्यासेनेत्यवमिष विद्यह्यभाश्रयन्वाय संगृहीतं भवतीति वोधितं क्षेयम् । यद्यपि निरुक्ते, वैद्वानरस्य स्त्रमतौ स्यामेल्यन्न, विद्वान्नरान्नयति, विद्व पनं नरा नयन्तीति वा,

मगनदंशत्नादन्यत्रोपचारात् प्रयोगः । तस्माद् वैक्वानरः पर-

अथवा विद्वानर एवेनि निरुक्तीनामुक्तः । मायग्रीये च विद्वेषां
नराणां हित इति । अन्यत्रापि च, नरे संज्ञायामिनि विश्वपदस्य दीर्घे
विधाय ऋष्यणा व्युत्पादनम् । तथाप्यत्न जीवजडव्यावृत्यर्थमंत्राचायस्य प्रवृत्तत्वादेव व्युत्पादिनम् । नसु भवत्वेवं, योगरुख्याः मर्वमाधारणत्वाद् व्युत्पादनमनितप्रयोजनामिति राङ्कायामाद्यः। अभगवदंशेत्यादि ॥ नथाच पुरुषपद्वद्वापि रुख्यादिच्छायामात्रम् । वस्तुतस्तु
जातिनिबन्धना प्रशंसानिबन्धना वा गौणीत्यर्थः । सिद्धमाद्यः ॥ नस्मादित्यादि ॥ ॥ तस्मादिनि ॥ उक्तरीतिकाद् विशेषात् सर्वेषाः
पदवाक्यानां तदनुगुणत्वाश्चेत्यर्थः ।

रामानुजाचार्यास्तु, विशेष्यत इति विशेषो विशेष्यमाणत्वम्।
जाठरभूतदेवतात्मपरमात्मसाधारणस्य वैद्वानरशब्दस्य परमात्मान्साधारणधर्मे विशेष्यमाणत्वाद्त्येवं सीत्र हेतु व्याख्यायं औपन्यवा-दीनां षण्णां, को न आत्मा, कि ब्रह्मोत विचार्य भेदस्य निर्देशाज्ञी-धात्मत्वे निवारिते, तेषां जीवात्मनामात्मभूतं ब्रह्म जिज्ञास्यमिति नि-श्चये तिज्ञासुभिवैद्वानरात्मश्चं केकेयं राजानमागम्य पृच्छ्यमानो वैद्वानर आत्मा परमात्मेवेति विज्ञायते। किञ्चात्मब्रह्मशब्दाध्यामुप-क्रम्य पश्चात् सर्वेषु वाक्येष्वात्मब्रह्मशब्दाध्यां व्यवहारे कर्तव्ये ब्रह्म-शब्द्मश्चाने विश्वानरशब्दो स्थ्यतेऽतः स शब्दो ब्रह्मवाभि-धत्त इति विज्ञायते। किञ्च। सर्वेलोकसर्वभूतसर्वात्मस्वन्नादनमग्नि-भोतेषीकातूलदाहवत् सर्वपाप्मदाहश्चाय्रे वेश्वानरात्मविज्ञानफलत्वेन श्राव्यमाणौ ज्ञानविषयं वैद्वानरं परब्रह्मत्वेन विज्ञापयत इत्याहुः। अत्र ब्रह्मधर्मिविशेष्यमाणत्वं त्वायाति, परन्त्वतिक्कंशेनेति बोध्यम्।

भिश्चरीची तु, सर्ववेदान्तसाधारगाो यः शब्दविशेष आत्मब्रह्म-रूप इति व्याचल्यतुः । तस्वात्मब्रह्मशब्दयोर्ब्रह्मपरताया उपपादनसा-पेक्षतया नयोः साध्यसमत्वन सिद्धवद्धेतुनानईत्वादुपेक्ष्यमेव ।

माध्वास्तु, आत्मश्रद्धः परे विष्णी नान्यत्र किचिदिष्यत इति-स्मरणाद् विष्णवसाधारणेनात्मग्रद्धेन विशेषणादिति व्याकुर्वन्ति ।

# स्मर्थमाणमनुमानं स्यादिति ॥ २५ ॥ व्याख्यानेन भगवत्परत्वाद् वाक्यस्य प्रमाणान्तरमाह ।

तद्प्यात्मश्रव्स्योपक्रमस्य संशयवाक्यात्रिमप्रश्नादिवाक्यतदात्रमः निष्कर्षवाक्येषु प्रयोगेण जीवसाधारण्यदर्शनेन चोपपादमसापेक्षतया शिथिलमेव ।

तस्मात् सिद्धान्तोक्तहेतुरेव प्रयलः । यनु छान्दोग्यभाष्यं प्रार देशमात्राभिविमानपदयोर्व्यानम् । प्रादेशा द्यमुर्द्धादपूर्वजीपा-दान्तास्तरध्यातमं मीयते झायत इति प्रादेशमात्रो, मुखादिषु करणे-ष्वर्तत्वेन मीयत इति वा, द्युलेकादिपृथिव्यन्तप्रदेशपरिमाणो वा, प्रकर्षेण शास्त्रेणादिस्यन्त इति प्रादेशा द्युलोकाद्य एव, तावत्परिः माणो वा । शाखान्तरे तु मूर्द्धादि चिबुकप्रतिष्ठ इति प्रादेशमात्रं क-इपयन्ति । इह न तथाभिप्रेतः । तस्य ह वा एतस्यात्मन इत्युपसंहा-रात्। प्रत्यगात्मतया अभिविमीयते ज्ञायत इत्यभिविमान इति । तत्तु न युज्यते । मूर्द्धाचिवुकप्रतिष्ठतया प्रादेशमात्रत्वस्य काल्पानकत्वे मानाभावात्। नच, तस्य ह वा एतस्यात्मन इत्यादिना द्युमूद्धंत्वा-दिक्तथनमेव मानमिति वाच्यम् । तदेजनि, तन्नैजति, अणोरणीयान् महनो महीयानात्मा गुहायां निहितं। ५ स्य जन्नोः, अणीयान् वीहे-र्व्यायानांकांशादित्यादिश्चतिभिः सिद्धे विरुद्धधर्माधारत्वं, अभिन्नति-मित्तोपादानतोपगमेन खयमप्युपगते, मायायां युक्तिविरोधस्य भूप-णत्वे च खीकृते द्युमूईत्वप्रादेशमात्रत्वयोः खमतपरमनाभ्यामवि-रोधस्य भूषणत्वे च स्वीकृते सुमुर्द्धत्वप्रादेशमात्रत्वयोः खमतपरमः ताभ्यामविरोधसिद्धस्तथा कथनस्य काल्पनिकत्वानुपष्टम्भकत्वात्। प्रत्यगातमत्वेन विमीयमानस्य विषयत्वेनाब्रह्मत्वस्य भामत्यां स्वीकाः रात्। ज्याख्येयग्रन्थेऽपि, को न आत्मा, कि ब्रह्मेत्येतयोर्भिन्नवाक्य-त्वपक्ष एकवाक्यत्वपक्षे च प्रत्यगात्मब्रह्माभेद्मानाभावस्योपपादितः त्वाच्च । तस्माद् विरुद्धधर्माधारत्वादिकमत्राविवादम् ॥ २४ ॥

स्मर्यमाणमनुमानं स्यादिति ॥ ननु पूर्वसुत्रोक्तहेतुना सिद्धे वैद्यानरस्य परमात्मत्वे किमिति सूत्रान्तरारम्भ इत्याकाङ्कायामाहुः। \* ज्याख्यानेनेत्यादि \*। तथाच स्वारस्येन तथाप्रतीत्यभाषाद।प्रह्याः केचित् स्वदेहे हृद्यावकाशे पादेशमात्रं पुरुषं वसन्तप् ।
चतुर्भुजं कञ्जरणाङ्गशङ्खगदाधरं धारणया स्वरन्तीति ।
स्वर्णमाणं रूपमनुपानं स्वात् । पादेशमात्रवैश्वानरस्य अहात्वे । स्वरणं हि मननं श्रुतस्य भवति । श्रुतिवाक्येभ्य एव
हि श्रवणम् । यदि पादेशमात्रवैश्वानरप्रतिपादकजातीयानां न
ब्रह्मवाक्यत्वं स्वात् तदा स्मरण नोपपद्यते । अत, इति हेतोः
पादेशमात्रवैश्वानरो भगवानेवेति सिद्धम् ॥ २५ ॥

शब्दादिभ्योऽन्तःप्रतिष्ठानान्नेति चेन्न, तथा दृष्ट्यप-देशादसम्भवात पुरुषमि चैनमधीयते ॥ २६॥ किश्चिदाशङ्का परिहरति । ननु यदि स्पर्यमाणमनुमानं

दित्वमाशक्कोतिति निन्नवारणायारम्भ इत्यर्थः । स्मर्थमाणं स्फुटीकु-वन्ति \* केविद्त्यादि \* । स्मर्थमाणस्य कथमनुमानत्वमित्यत आ-हुः \* स्मरणं हीत्यादि \* । \* स्मरणं नोपपधेतिति \* ये हि ब्रह्म स्मरन्ति ते श्रुतिनः श्रुत्येव स्मरन्त्यतस्तत्राभावे तन्नोपपधेत । त-थाच प्रादेशमात्रत्वस्मरणं प्रादेशमात्रत्वस्य श्रुत्यर्थत्वानुमापकाम-त्यर्थः । तेन,

अनन्तराः खासापेक्षे वैदिकार्थस्य निर्णये। स्वबुद्धिकल्पितादर्थाद् बलीयानुपबृंहितः॥ इति बोधिनम्।

अन्ये तु, 'द्यां मुद्दांनं यस्य विप्रा चदन्ति खं वै नामि चन्द्र-सूर्यो च नंत्रे। दिद्याः श्रांते विद्धि पादी क्षितिं च सो शंचन्त्यातमा सर्वभूतप्रणंता' इति। 'यस्याग्निरास्यं द्यीमूर्द्धा खं नाभिश्चरणी क्षि-तिः। सूर्यश्चश्चिद्धाः श्रोत्रे तस्मै लोकात्मने नम' इत्युदाहृत्य स्मर्य-माणं श्रुत्यनुमापकं स्यादिनि व्याकुर्वन्ति॥ २५॥

शब्दादिभयोऽन्तःप्रतिष्ठानान्नेति चेन्नतथा हष्टशुपदेशादसम्भ• षात् पुरुषमपि चेनमधीयते ॥ शङ्कांशं व्याक्तवन्ति \* नन्वित्यादि \* स्यादिति वाक्यायों निर्णीयते, तदा स्मृत्यन्तरेणान्यथापि व्या-रूपेयम् । 'अहं वैश्वानरो भूत्वा प्राणिनां देहमाश्रितः। प्राणा-पानसमायुक्तः पचाम्यत्रं चतुर्विधमः' इति जाठर एवान्निवैश्वा-नरो भवति । तस्यव भगविद्वभूतित्वात् । वाक्यार्थो यथाकथ-श्चिद् योजियिष्यते । न तु विरुद्धभाणां विद्यमानत्वाद् भगव-त्परत्वं वाक्यस्य । विरुद्धभाः शब्दादयः। अन्तः मतिष्ठानं च। श्चिनवैंश्वानर् इति शब्दः केवलवैश्वानरपदे भवेत् । भगव-त्परत्वं योगेन । तद्दिनमाहचर्यादिश्वारेव भवेत् । तस्यव च त्रेताग्विकलपनमुपासनार्थम् । प्राणो हि देवता तद् यद्धक्तं प-यममागच्छेत् तद्धोभीयमित्यादिना । तदेतेश्यो हेतुश्योऽन्तः प-तिष्ठितत्वमाप न भगवद्धमः। पुरुषेऽन्तः प्रतिष्ठितं वदेति भिन्न-हेतुर्हेतुश्च भवतीति न चक्तारः। तस्माद् विरुद्धभर्माणां विश्वमा-नत्वान्न भगवान् वैश्वानर इति चेत्।

<sup>\*</sup> इति वाक्ष्यार्थों निणीयत इति \* एवं प्रकारेण स्मरणेन ।निणीयते। ननु भगविद्वभूनी चेद् योज्यं, तदा भगवित योजनं कुतो
निषिद्ध्यत इत्यत आह \* न तिवत्यादि \*। कः शब्द इत्यनस्तं दर्शयः
ति \* अग्निरित्यादि \* । अयमर्थः। वाजिनां वैश्वानरिवद्याप्रकरणे,
य एपोऽग्निवैद्वानर इति चैद्वानरसमानाधिकरणातया अग्निरिति
श्रूयते। तघाच यदि समानप्रकरणे कंवलो चैद्वानरशब्दः स्थात् तदा तस्मिन् पूर्वोक्तेन योगेन भवेद् भगवत्परत्वम्। प्रयुक्ते तु शब्दान्तरे। तत् \* तस्मादग्निसाहचर्याद्गिनरेव चैद्वानरो भवेत्। यास्कोक्तस्य योगान्तरस्य तत्रापि शक्यवचनत्वात्। नच्च योगतौर्थेरग्नो कुतः पञ्चपात इति शङ्क्षम् । अत्राप्यत्रे हद्यं गार्दपत्य दत्यादिना तस्येव चैश्वानरस्य तत्रापि शक्यवचनत्वात्। नच्च योगतौर्थेरग्नो कुतः पञ्चपात इति शङ्क्षम् । अत्राप्यत्रे हद्यं गार्दपत्य दत्यादिना तस्येव चैश्वानरस्य तत्राप्रिकरपनमुपासनार्थे दश्यते। नचेदमप्युभयत तुर्थमिति शङ्क्षम् । प्राणो हि देवनात्रान्ने पठ्यते। तद्यद्युभयत तुर्थमिति शङ्क्षम् । प्राणो हि देवनात्रान्ने पठ्यते। तद्यद्युभयत तुर्थमिति शङ्कम् । प्राणो हि देवनात्रान्ने पठ्यते। तद्यद्युभयत प्राणाय स्वाहेत्यादिना स्वाह्ययोगाचतुर्था चावगतः। तस्य

न । तथा दृष्ट्यपदेशात् । सर्वभोक्तृत्वं भगवतो वक्तुं तथा दृष्टिरुपदिश्यते । विरुद्धधर्माणां तत्तद्भावापत्तिरित्यैश्वर्थमेव भग-वनो वर्णितम् ।

ति किर्यवाक्यमेनास्तु स्मृत्यनुरोधादिति चेत् तत्राह । असम्भवात । न हि तस्य सुमूर्छत्नादयो धर्माः सम्भवन्ति । उपचारादुपामनार्थे परिकल्पनं भविष्पतीति चेन्न । पुरुषमिप चैनमधीयते, वाजसनेथिनः । स एषोऽग्निर्वेश्वानरो यत्पुरुषः । स यो हैनमेनाग्नि वैश्वानरं पुरुषविषं पुरुषेन्तः प्रतिष्ठितं वेदेति।

मुखं च जाठर एव । आहुतिप्रापकत्वात् । अयमग्निवैँश्वानरो यो-उपमन्तःपुरुषे येनेदमन्नं पच्यने यदिदमद्यत इति चाजसनेयिब्राह्म- 🗸 णोकाल्ळिङ्गात् । तदिदं सुत्रश्चेनादिपदेन सुचितम् । तदेते भयो हेतुभ्यो जाठर एव ब्राह्यो, न परमात्मा । न वाडन्तः प्रतिष्ठानात् पर-मात्मा ग्रहीतुं शक्यः । यतोऽन्तःप्रतिष्ठितत्वमपि न सगवस्मैः। वाजसनेपिम , स यो द्दैनमेवमिंग्न वैश्वानरं पुरुषविधं पुरुषे ४न्तःप्र-तिष्ठितं वेदेति समामननात् । यद्यप्यन्तःप्रतिष्ठानं वाक्यस्य जाठरपर-तामाधने भिन्नो हेतुरिति सुन्ने चकारोऽपेक्षितः। तथापि भक्तस्य हो-मीयत्वमाहुनेर्देवताप्राप्तिश्च या आदिपदेन संगृहीता, तन्नाप्येतदेव प्रयोजकमिति हेतुरिप भवतीति तथात्वबोधनाय न चकारः । स्फूट-मन्यत्। परिहारांशं व्याकुर्वते अन तथेत्यादि अ। पूर्वोक्तहेतुना वाक्यस्य जाठरविभृतिपरत्वं न वक्तुं शक्यते। कुतः। तथादृष्युपदेशातः। भगव-तः सर्वमोक्तृत्वं वक्तुं जाठरदृष्टिरत्रोपदिइयते, तस्मात् । नचोत्कृष्टे हीनदप्टेरोषावहत्वस्य पूर्वे साधितत्वादत तादग्रद्दप्रुपदेशस्यायुक्तत्वं शङ्काम । भगवतः सर्वकारणत्वेन भगविष्ठष्टानां तेषां तेषां विरुद्धध-र्माणां तत्तद्भावापत्तिः । यथा कारणत्वस्याष्टार्विद्यतितस्वादिकपताः तथा पाचकत्वस्य जाठराग्निकपतेति स्वयं त्वविक्रिय एकरसप्वेति भगवत पेश्वर्यमेव वर्णितमतो न दोष इत्यर्थः । \* तहीत्यादि \* नतु धर्माणां तत्तद्भावापत्तिः कार्यार्थेति कार्यं मुख्यम् । तहींदं कार्यवाक्य-मेवास्तु। गीतास्मृत्यनुरोधात्। न तु ब्रह्मवाक्यमिति चेत् तत्राहेस्य-

तस्मातः पुरुषत्वं, पाठान्तरे पुरुषविधन्त्रं वा जाठरस्य न सम्भ-वतीति भगवानेव वैश्वानरः । भगवत्परत्वे सम्भवसन्यकल्पना न युक्तेति ॥ २६ ॥

## अत एव न देवता भूतं च ॥ २७ ॥

वैश्वानरो न ऊसेत्यादिमन्त्रेर्देनताया महाभूनाग्नेर्ना वा-क्यार्थतेति कस्य चिद् बुद्धिः स्यात । तदप्यतिदंशेनैन परि-हरति । मुख्योपपत्तिर्भगनत्प (त्वे सम्भवति नान्यकल्पना युक्तेति ॥ २०॥

### साक्षादप्यविरोधं जैमिनिः ॥ २८ ॥

अधुना परिमाणविशेषो विचार्यते । पादेशमात्रतं भगवतः स्वाभाविकं कृत्तिमं वेति । अस्मिन् मिद्धं एत पूर्वोक्त मिद्धं भवेदिति विचार्यते । तत्रास्मिन्नर्ये चत्वार ऋषयो वदार्थाचनन-काः प्रकारभेदेन । तत्र केवलं शब्दबलविचारका आचार्याः ।

र्थः । देशिमुत्तानम् \*। पाठान्तर इति \* सीत्रे पुरुषित्रधिमिति पाठानतरे । नजु पुरुषत्वादिकमिष काल्पिनकं पूर्ववद्स्तितिचेत् तत्राहुः ।
\* भगविद्यादि \* सर्वे वेदा इत्यादिश्चितिभर्मुख्यसम्भवं गौग्रास्यान्याय्यत्वाच्च तथेत्यर्थः ॥ २६ ॥

अत एव न देवता भूतं च ॥ \* इत्यादीत्यादिपदेन, वैश्वानरं फेतुमहामित्यादीनां संग्रहः ॥ २७ ॥

साक्षाद्व्यविरोधं जैमिनि ॥ एतदादिषु पश्चस्त्रेषु, मन्यत इत्यस्याध्याहारा क्षेयः। ननु चतुर्भि सूत्रैः मर्वस्मिन्नधिकरणार्थे सिद्धे एतेषां स्त्राणां किं प्रयोजनिमत्याकाङ्कायामाहुः। \* अधुनेत्यादि \*। \* पूर्वोक्तमिति \*। असाधारणभगवद्धर्मकृषं विरुद्धधर्माश्रयत्वम्। \* शब्दवलेत्यादि \* शब्दस्य वलुमुच्चारणक्रमादितात्पर्यम्। तदिः

शब्दार्थयोर्जेमिनः । भ्राश्मरथ्यस्त शब्दोपमर्जनेनार्थविचार-कः । केवलार्थविचारको बादिरिशित । आचार्यः पुनर्विचारावि-चारयोद्धेषं पश्यन् विचारमपि वदँस्तेषामल्पबुद्धिरूयापनाय ना-मान्याह ।

तत्र जैगिनिरुभगवलविचारकः प्रथमं निर्दिश्यते । व्यापकस्य प्रादेशमात्रत्वे साक्षादि करूपनाव्यतिरेकेणापि स्वरूपविचारंणैवाविरोधं मन्यते जैमिनिः । भ्राकाशवद् व्यापकं सर्वतःपाणिपादान्तं ब्रह्म । अत एव साकारत्वमनन्तम् तित्व ब्रह्मग्राः स्वेच्छया परेच्छया स्वभावतश्च विभक्तामव । त्रयोऽपि
नियतपरिमाणाः । अनियतपरिमाणास्तु आकाशवत् परिच्छेदिनिरूप्याः । तद् द्यद्धासाभ्यां तथा भवन्ति ।

चारेणार्थविचारका व्यासपादा इत्यर्थः । ननु तथापि ऋषिनामक्षयनस्य कि प्रयोजनमत आहुः। \* आचार्यः पुनित्यादि \*
। वृद्दारण्यके प्रथमे गार्गीब्राह्मणे, मा ते मुद्धा व्यपदतदनतिप्रदन्या चै देवता अनिषृच्छिमि गार्गि मातिप्राक्षीरित्यनिप्रश्ने दोपश्चावणेन, कठवल्ल्यां, नैपा तकेंण मनिरापनेयेति निषेधेन च कालपनिकातिविचारं दोषः पर्यवसितः। नैत्तिरीये च, तत्त्वेव भयं विदुपोऽमन्वानस्यत्यविचारेऽपि दोषः श्राविनः । अत आचार्यस्तिममं
विचाराविचारयोदीषं पश्यन्, तदन्वेष्ट्यं, तद्विजिक्कास्तिव्यं, सोऽन्वेष्टव्यः, स विजिक्कासितव्य इत्यादिश्रुत्युक्तत्वाच्छद्यवलेनेच कर्तव्यं
विचारमपि स्वशास्त्रे वर्स्त्तथा आह् । तथाच शव्यवलिचारस्य
मुख्यत्वज्ञापनमेव प्रयोजनित्ययंः। जिमिनेः प्राथम्ये हेतुः \* उभयचलविचारक इति \*। सुत्रं व्याकुर्वन्ति \* व्यापकस्येत्यादि \* कल्पनाव्यितरेकेण व्यापकत्वप्रादेशमात्रत्वयोः कथमविरोध इत्वाकाङ्कायां त प्रकारमुपपाद्यन्ति \* आकायेत्यादि \*। यद्यपि श्रुनौ प्रादंशसात्रमभिविमानमिति कमेणोक्तं, तथापि शब्दकमादायः कमो बली-

स्मृनात्रप्युक्तम् । रित्रणोस्तु त्रीणि रूपाणि पुरुषारुपान्यथो विदुः । प्रथमं महतः स्रष्टृ द्वितीयं त्वण्डमंस्थितम् ॥ तृतीय सर्वभूतस्यं तानि ज्ञान्ता विमुच्यत इति ।

यानिति पञ्चमस्य, श्रुतिलक्षणमानुपूर्व्यं तत्त्रमाणत्वाद्र्यां च्चेति प्रथ-मस्त्रे विचारितर्माग्नहोत्रं जुहोति यवाग्रं पचतीत्यत्र सिद्धम् । अ-र्थक्रमस्य बलिष्ठत्वानाद्रे अइष्टकत्वपनाप्रमङ्गत् । तद्त्राप्याद्रणी-यम् । अन्यथाऽत्र विरुद्धधर्माधारत्वकल्पना प्रसज्ज्येन । सम्भवनि चार्थक्रमादरेण परिमाणाविरोधितं प्रकारमविहाय विरुद्धधर्माश्रय-त्वकरुपनमयुक्तम्। तस्मिन् प्रकारे कथं सम्भव इति चंदित्थम्। आ-काशवत् सर्वगनश्च नित्य इति, सर्वतःपाणिपादं तदिनि श्रुति श्यामे-वंविधं ब्रह्मखरूपं सिद्धमनः स्वरूपवलादेव ब्रह्मणः साकारत्वमन-न्तमुर्नित्वं च। यदेकमव्यक्तमनन्तरूपीमिति, पश्य मे पार्थ रूपाणि शतशांऽथ सहस्रश इति श्रुतिस्मृति अयां सिद्धम् । तश्च कचिद्, बहु स्गामिति थुनेः स्वेच्छपा, क्वचिच्च, यद्यद्भिया त उरुगाय विभाव-यन्ति तत्तद्रपुः प्रणयसे सदनुत्रहायंति वाक्यात् परंच्छया, क्राचिश्व पूर्वोक्तरीत्या स्वभावतश्च तं तं प्रति तत्तत्प्रकारकोपासनेन प्रकटी-भवति । प्रणयस इत्यस्य तत्तद्वीचरत्वं प्रापयस इत्यर्थात् । नच रू-पसेदे ब्रह्मसेदः शङ्काः। यदेकामिति श्रुतेरविभक्तं च भूतेषु विभक्त-मिव च स्थितमिति च गीतावाक्यात् । अतः पुरुषं पुरुषविधं पुरुषे-Sन्तःप्रतिष्ठितमिति त्रयोऽपि प्रकारा नियतपरिमाणाः।यदि चाकाश-वदिति श्रुत्या विचार्यास्तदा ते अनियतपरिमाणा आकाशवत प-रिच्छेद्निक्रप्याः परिच्छेद्ववृद्धिहासाक्ष्यां नानापरिमाणा भवन्ति। ननु श्रुती पुरुषं पुरुषविधामित्यादिकं वैश्वानरिविशेषगां, न तु प्रका-राणाम् । परिमाणं च द्रव्यधर्मो, न तु धर्मधर्मोऽतो नेदं युक्तमत थाहुः। \* स्मृतावित्यादि \*। \* उक्तमिति \* पुरुषत्वमुक्तम्। त-थाच वैश्वानरस्येव त्रिधा वर्तमानत्वान्नोक्तानुपर्पात्तरित सर्वमुपप-क्रमित्यर्थः । तृतीयस्यानन्तक्रपत्वं नियतपरिमाणत्वं च व्याकुर्वन्ति ।

भूतेषु पञ्चमा। उदरेऽङ्गुष्टमातः । हृदये मादेगो मृद्धीन च मनमीन्द्रियेषु चाणुः । चित्ते व्यापकः । एकस्याप्युषकांम सर्वेषु तथात्ववादो विभूतिरभेदाय। तस्माद् चैक्वानरस्य पुरुष-त्वात सचिदानन्दरूपंगीव मादेशमात्रत्वं न विरुद्धाते । अनः साकारब्रह्मवाद एव जैमिनेः सिद्धान्तः ॥ २८॥

\* भूतेष्वित्यादि \*। \* पञ्चघंति \* ध्यानार्धं प्रादेशमात्र अध्ययार्थ-मङ्गुष्ठमात्रः खामित्वार्थमिक्षियाः फलार्थे सर्वदेहस्थित आनन्दमयो वैश्वानरः शिरसि प्रतिष्ठितः सर्वार्थ इति नियन्त्रोक्तपश्चकार्यार्थे प-श्चिम प्रकारैः। \* उदरेऽङ्गुष्ठमात्र इति \* अङ्गुष्ठमातः पुरुपं। मध्य आत्मनि तिष्ठतीति श्रुतेस्तथा । स च, अश्रो निष्ठचा वितस्यान्ते ना-क्यामुपरि तिष्ठतीति तैत्तिरीय**थुतेरुदरे शरीरिखल्यर्थम् । 🗡 प्रादेश** इति \* प्रादेशमात्रः। स हृद्ये व्याख्याती, मूर्द्धन्यप्रे वस्पते । तत्र हृदि ध्यानार्थेम् । शिरसि सर्वोर्थम् । चक्षुपश्चक्षुरित्यादिशुनेमत्त-न्नियमनार्थे तेषु निष्ठन् मनःप्रभृतीनामणुन्वस्य बक्ष्यमाणन्वात् नद्-त्ररोधेनाणुः। तत् सर्वेच्यापकं चित्तमाकृष्य व्योम्निश्रारयेदिनिं वा-क्ये चित्तस्य व्यापकत्वोक्तेस्तप्र तिष्ठँस्तद्बुद्ध्यर्थे व्यापकः । ननु प्रा-देशमात्रस्यात्र प्रकृतत्वात् निद्धचार एव कार्यो ऽन्यविचारस्य कि प्र-योजनमित्यत आहुः। \* एकस्येत्यादि \* एकस्य प्रादृशमात्रस्याण्यु-पक्रमे सर्वभूतस्येषु नानारूपेषु भगवस्ववादो विभृतिरूपम भगवत्-मेदं वोधियतुम्। तथाच वैश्वानरस्तक्षे विचारितया दिशा सर्वेषु विरुद्धधमीधारत्वं वोध्यमिति व्यासाश्यप्रकटनायायं विन्त्रार, इग्य-र्थः। तेन सिद्धमादुः । \* तस्म दित्यादि \* । \* पुरुपन्यार्वित \* भारमत्वात् । पुरुषौ चारममानवर्गवनि फोदात् । तथात्वाकाशयिन त्यादिश्वतिद्वयोक्तरीत्या स्वमःपविचारंणेव परिमाणक्रयाविराधौ जिपि-निमत इत्यर्थः। नतु जैमिनिमन साफारवाद प्रत्यत्र पि मानिसत्या-काङ्कायां, जैमिनीयचतुर्रुक्षणीममाना, म विष्णुगद्द हि, नद् प्रद्धान त्याचक्षने तद् प्रहोत्याचक्षन र्शन स्त्रव्यात नष्नुमारणाहः। भक्षन इत्यादि \*। \* अन इति \* एवमुभयवळविचारपायान् । १५ छ

# अभिव्यक्तेरित्यादमरध्यः ॥ २९ ॥

निराकारमेन ब्रह्म मायाजननिकाच्छन्नं तदपगपेन पुरुषा-कारेगाधिदैविकदेवताधिष्ठिनेनाभिन्यक्तः पुरुषोऽन्तर्यामी ।

अत एव पुरुषविध इति । आभिव्यक्तोईतोः साकारत्यमिष मायापगमनक्कतत्वाक्त स्वाभाविकत्वप । तथापि निर्दिक्यमानं सिच्चानन्दक्रपमेवाश्मरथ्यो मन्यते ॥ २९ ॥

## अनुसमृतेर्बादरिः ॥ ३० ॥

वादिरः केनलयोक्तिकाश्चिन्तनवज्ञात मादुर्भूनक्षानुवादि-का श्चांतिरिति। यद्यांद्धया त उरुगाय विभावयन्ति तत्तद्वपुः म-णयसे सदनुष्रहायेति वाक्यानुरोधात । अन्यथा बहुकल्पनायां बुद्धिसौकर्गाभावात तार्किकादिमतेष्विष तथात्वाद् युत्तयनुरो-धेन ब्रह्मवादोऽप्यन्यथा नेय इति हि मन्यते । अस्मिन् पक्षे स्वतात्त्विकत्वम् । अथवा मायास्थाने अनुस्मृतिः। म्राभिव्यक्ति-स्तु तुल्या। एवं सति वादिरिमतेऽपि तात्त्विकमेन कृपप ॥ ३०॥

सूत्रद्वयं शतदूपणीकृता व्यङ्कटाचार्याभिधेत स्वयन्य उपन्यस्तम्॥२८॥

अभिव्यक्तेरित्याइमर्थ्यः ॥ एतदादिषु त्रिषु सुत्रेष्वविरोधांम-त्यस्यानुपङ्गोऽधिको श्रेयः । \* आधिदैविकदेवनाधिष्ठितेनेति \* अं-धिदैविकी देवेषु प्रणवमात्रावाच्येषु वर्तमाना या देवता ब्रह्माविष्णवादिक्या तत्तद्गुणगुणसमप्रचाभमानिनी तयाधिष्ठितेन द्वारीरतयाङ्गी- स्रतेन \*अन प्रवंति \*। अधिष्ठानादेव । स्र्वाक्तस्य हेतोः साक्षाग्पन्न- प्रत्युपपत्तेस्तमपि पक्षमाद्यः । \* अभिव्यक्तेरित्यादि \*। \* न स्वाभाविकत्वमिति \* किन्त्वभक्तीकः स्र्व्वोक्तव्योमद्यान्तेनोपरववदागन्तु कत्वम् ॥ २९ ॥

अनुस्मृतेबीद्रिः ॥ अत्रापि भाष्यमुत्तानार्थम ॥ ३० ॥

## सम्पत्तेरिति जैमिनिस्तथा हि दर्शयति ॥ ३१ ॥

जैमिनिमते आकारवादे नियतसाकारं मन्यमानस्तदेकदेशी-नियतमेव पादेशमासं भगवद्रूपं मन्यते । तन्निराकरणाय सर्वत्र पादेशत्वं सम्पत्तिकृतमिखाह ।

तत्र का सम्पत्तिः कथिमिति स्वयमेव श्रुत्या प्रदर्शयिति । चाजसनेियत्राह्मणे द्युप्रभृतीन् पृथिवीपर्यन्तान् वैश्वानरस्यावयन् चान्, अध्यात्म्ये च सूर्द्धप्रभृतिषु चिबुकपर्यन्तेषु सम्पादयन् प्रादेशमात्रिमिह वै देवाः स्रुविदिता अभिसम्पन्नास्तथा तु व ए-तान् वक्ष्यामि यथा प्रादेशमात्रमेवाभिसम्पादिषष्यामीति । स होवाच सूर्द्धानसुपदिशन्नेष वा अतिष्ठा वैश्वानर इत्यादिना स-

सम्पत्ति ति निमित्तिया हि दर्शयति ॥ ननु पूर्व जैमिनेमैतं प्रदर्शितमधुना प्रकारान्तरेण किमिति प्रदर्शत हत्याकाङ्कायामाहुः। किमितिमत हत्यादि क्ष परममहत्परिमाणप्रादेशमात्रयोः साक्षाद्विरोधवोधके जैमितिमते यः साकारवादक्तिमन् य पकदेशी ईदर्श भगवत्दवक्षं मन्यते । प्रादेशमात्रत्वस्य प्रदेशविशेषकृतत्वे तावन्मात्रस्य पुरुषाकारत्वाभावेन पुरुषश्चतिवरोधादिति तदाश्चयः। अभिविमानत्वं जगन्निमोतृत्वाद्, सुमुद्धत्वादिकं तूपासनार्थमित्यविरुक्तम् । तन्निराकरणाय सर्वत क्ष सर्वेषु वैश्वानरस्य प्रदेशेषु प्रादेश-मात्रत्वं तथाह । तत्र सम्पत्तिकृतत्वे वाच्ये सा केत्याद्याकाङ्कायां सम्पत्ति तत्कृतं प्रादेशमात्रत्वं च स्वयं जैमितिः श्रुत्या प्रदर्शयतीत्य-प्रेः। क्ष्मिपाद्यन्नितिक केकेय इति श्रेषः। श्रुति पठन्ति क्षप्रदेशमात्रक्ति मित्यादिक्षः। क्ष्मुत्ते उपदिशन्तुवाच, एष वे स्रुतेजा वैश्वानर हित। नासिकं उपदिशन्तुवाच, एष वे पृथ्यत्रमात्मा वैश्वानर हित। मुख्यमाकाशमुपदिशन्तुवाच, एष वे पृथ्यत्रमात्मा वैश्वानर हित। मुख्यमाकाशमुपदिशन्तुवाच, एष वे पृथ्वत्रमुपदिशन्तुवाच, एष वे प्रव्यानर हित। मुख्यमाकाशमुपदिशन्तुवाच, एष वे प्रदेशमुपदिशन्तुवाच, एष वे प्रविश्वानर हित। मुख्यमाकाशमुपदिशन्तुवाच, एष वे प्रदेशमुपदिशन्तुवाच, एष वे प्रविश्वानर हित। मुख्यमाकाशमुपदिशन्तुवाच, एष वे प्रविश्वानर हित। मुख्यमाकाशमुपदिशन्तुवाच, एष वे प्रदेशम् मुपदिशन्तुवाच, एष वे प्रदेशमुपदिशन्तुवाच, एष वे प्रविश्वानर हित।

म्पत्तिनिमित्तमेन मादेशमात्रस्यं वैक्वानरस्याह । न तु प्रादे-शमात्र एवं वैक्वानर इति । तदेकदेशिपरिहारं जैमिनि-र्यन्यते ॥ ३१ ॥

## आमनन्ति चैनमस्मिन् ॥ ३२ ॥

मुरूपं स्वसिद्धान्तमाह । व्यापक एव प्रादेश इति । न हि विरुद्धमुभयं भगवसनवगाह्यमाहात्म्ये । तस्माद् प्रमाणमेवानुस-

न्तुवाच, एष वैप्रतिष्ठा वैश्वानर इतीस्येतावता सन्दर्भण। अर्थस्तु, देवा सुप्रमृतयः, सुविदिता, वैश्वानरमूर्द्यादिक्रपेषा भविद्गर्भत्तः सुझाताः। प्रादेशमात्रमित्र ह ते अभिनम्पन्नाः प्रादेशपरिमाणकमित्र वैश्वानरं, ह वे प्रसिद्धा प्राप्तवन्तः । कथं प्राप्तवन्त इत्याकाङ्कायां प्रकारं प्रति- जानीते, तथा तु व इत्यारभ्य सम्पाद्यिष्यामीत्यन्तम् । प्रतिक्वातं वि- वृणोति । स होवाच मुद्धांनिमत्यादिना । एष सुलोक्तारमा देवः, अनिष्ठा वैश्वानरः । अतिष्ठागुणको वैश्वानरावयवः । वैश्वानरज्ञद्यात् तस्येद्मिति शैषिकोऽण् । एवमश्रेऽपि । तथाच मुद्धांनिमत्यादिना- ऽध्यातमं जीवावयवेषु तान् देवान् सम्पाद्यन् सम्पत्तितिनित्तं तदाः ह । अतः स्यानानुरोधेन तद्वनुगुणा स्थितिः सम्पत्तित्तदनुरोधिनि- मित्तं प्रादेशमात्रत्वं, न तु स्वामाविकमित्यर्थः । पत्रं सुप्रभृतीनामा- स्यात्मकं क्ष्मादायानियतपरिमाणपक्षव्याख्यानस्य श्रीतत्वसम- स्थेन नियनपरिमाणमङ्गीकुर्वाण एकदेशी निराकृतः ॥ ३१॥

आमनित चनमस्मिन् ॥ अतः परमेतस्यापि पक्षत्वसमर्थनाय स्वार्थे व्याकर्तुमवतारयन्ति \* मुख्यमित्यादि \* । \* मुख्यमिति \*
यद्यलिचारेण सिद्धम् । तत्स्वरूपं तु व्यापक पत्र प्रादेश इति ।
व्यापकरूपेगाव प्रादेशमात्रो, न तु प्रदेशभेदरूपभेदाभिव्यक्त्यनुस्पृः
तिसम्पत्तिवशात् । तत्र प्रमाणम् \* न हीत्यादि \*। अयं श्रीभागवतपष्ठस्कन्धीयगद्यस्यार्थोपन्यासः । तेन सिद्धमाहुः । \* तस्मादित्यादित्यादि \* नैपा तर्षेण मित्रापनयेति श्रुतंस्तर्भस्य निपेधेन श्रीताः

तेव्यं, न युक्तिः । दाब्दबलविचार एन ग्रुख्यः । ननु पातीति-कविरोधादन्यथात्त्रकल्पनम् । वैश्वानरस्य पुरुषत्तं, पुरुषविधत्तं पुरुषेऽन्तः पतिष्ठितत्वं च वाजसनेथिनः समापनन्ति । न हि तस्य तद्विधत्वं, तस्मिन् प्रतिष्ठितत्वं च सम्भवति युक्त्या । अ-तोऽन्ये ऋषयो भ्रान्ता एव येऽन्यथा कल्पयन्तीसाभिषस स्व-मतमाह ।

एनं वैश्वानरमस्मिन् मूर्द्धचिबुकान्तराले जाबालाः समामन-न्ति । एषोऽनन्तोऽन्यक्त भात्मा योऽविमुक्ते मतिष्ठित इति । सोऽविमुक्तः कस्मिन् भतिष्ठित इसादिना भरुवोः माणस्य च

ञ्जपपर्त्ति विना युक्तेरनाइरणीयत्वाषुपबृंहणेन विरोधे निरस्ते श्रीत-क्रमानाद्रस्याप्रयोजकत्वातः तथेत्यर्थः । एवं सुत्रतात्पर्यमुद्धास्य तत्र श्रुत्यन्तरसंमर्ति प्रदर्शयन्तो व्याकुर्वन्ति अवैश्वानरस्येत्यादि ॥ अप-मामनन्तिति \* स एषो वैश्वानरो यत् पुरुषः स यो हैतमेवमर्गिन वैद्वानरं पुरुषविधं पुरुषेऽन्तःप्रतिष्ठितं वेदेत्यिग्नरहस्ये वदान्तः। 🛊 सम्भवति युक्त्योति \* भेदादिरूपया युक्त्या। तथाच ब्रह्मण श्रुत्येक-समधिगम्यत्वातः नद्बलेन विचारे तत्र भेदानुक्ताः तदभावेऽपि ते-च्चित्रयं मन्तव्यमित्यर्थः । एवमेकमामनन प्रदर्शितम् । यद्यपि सम्प-क्तिक्या युक्तिः श्रौती, तथापि कैकेयस्तया तु व एतान् वस्यामीत्या-दिना मध्वादिवतः कल्पनयोपदिष्टवान् । न तु वास्तवरूपमः । स्वक्र-ततथासम्पादनवचनात्। तथा सति द्युमुर्द्धत्वादीनामध्यारमं कल्पनाः पदेशो, न तुस्वारसिकं तत्र मानम् । तच्च ग्रद्धकलिचारे अप्र-योजकम् । दहरविद्यायां, यावान् वा अयमाकाशस्तवानन्तर्ह्द्य आ-्काश इत्यादिना कल्पनां विनैव तन्मानकथनवदत्रापि श्रुत्यन्तरे क-थनात्।तथा सति सम्यत्तिकृतं प्रादेशमात्रपरत्वं जघन्याधिकारिणा-मुपासनार्थत्वेन पर्यवस्यति । तश्चोत्तमाधिकारिणामनादरणीयमि-त्याशयेनाहु । \* अत इत्यादि \* स्त्रे चकारादपरमामनने प्रदर्श-यन्तो व्याकुर्वन्ति \*एनमित्यादि \*। \*इत्यादिनेति \* कस्मिन् प्रतिष्ठि-

यः सन्धः स एव द्यौकोंकस्य परस्य च सन्धिभवतीति । क ह्यनन्तः संकुचितस्थाने भवति । विशेषणवैयर्थ्यापत्तेः । युक्ति-गम्या त्वब्रह्मविद्येव । अविरोधेऽपि वक्ष्यति । श्रुतेस्तु शब्दमू-लत्वादिति । ननु तथापि काचिद् वेदानुसारिग्णी युक्तिर्वक्त-व्या, शास्त्रसाफल्यायेति चेत् । उच्यते । विरोध एव नाशङ्क-नीयो वस्तुस्वभावात् । अयस्कान्तसन्त्रिधौ लोहपरिश्रमणे या युक्तिर्गर्भस्यौदर्यादाहे, रेतसो मयूरत्वादिभावे । न हिं सर्वत्र स्वभावदर्शनाभ्यामन्योपपत्तिः कैश्विदपि शक्यते वक्तुम् । त-स्यान्ते सुषिरिमसादिना श्रुतिरेवमेवाह ।

त इति प्रश्ने, वरणायां नास्यां च मध्ये प्रतिष्ठित इति । का वै वरणह का च नासीति । सर्वानिन्द्रियक्तान् दोषान् वारयति तेन वरणा भवतीति । सर्वानिन्द्रियकृतान् पापान्नाश्चयति तेन नासी भवतीति । कतमसास्य स्थानं भवतीति । भरुवोः प्राणस्य च यः सन्धिः स एक द्यौळींकस्य परस्य च सन्धिर्भवतीत्यन्तम् । नन्वत्रापि प्रदेशादिभेदप-क्षा एव भवन्तु, को दोष इत्यत आहुः। \* न हीत्यादि \* नचानन्त इत्यत्र कालापरिच्छेद पवोच्यते, न देशापरिच्छेद इति शङ्घाम्। आत्मत्वेनैव सिद्धे काळापरिच्छंदे \$नन्त इति विशेषणवैयर्थापचेः। अतस्तद्वलाद्विरुद्धधर्माश्रयत्वमेवाभिष्रेतमित्यर्थः । ननु युक्ता साधने को दोष इत्यत आहु । \* युक्तीत्यादि \* नैषा तर्केणेतिश्रुतेस्तथेत्य-र्थः । ननु सूत्रकृता स्फुटतयाऽनुक्तत्वेऽयमेव सुत्राशय इत्यत्र किं ग-मकमत आहुः। \* अविरोधेऽपीत्यादि \* यद्यपि जायालश्चनी वैश्वा-नरः स्फुटनया नोक्तस्तथापि चिवुकान्तरेऽनन्तस्य प्रतिष्ठितत्वकथनात् ब्रादेशमात्रस्याभिविमानत्वं प्रत्यभिक्षायते । अतस्तत्परत्वं तद्वाक्यस्य बोध्यम् । \* नन्वित्यादिनोका युक्तिस्तु स्फुटनरैव । तस्याः कथं श्रुखः नुसारित्वमित्यत आहुः। \* तस्यान्ते इत्यादि \* तस्यान्ते सुपिर् सुक्षमं तस्मिन् सर्वे प्रतिष्ठितिमाति तैत्तिरीये वृहन्नारायणोपनिपदि

यशोदास्तनन्धयस्य च भगवतो मुखारविन्दे विक्वमेव दृष्टा
स्वप्नमायाऽविद्यानिराकरगाय सिद्धान्तमाह । अथो अमुब्यैव
मगार्भकस्य यः कश्चनौत्पांत्तक आत्मयोग इति । उल्लख्डबन्धने
चायमर्थो निर्णातः । तस्मादानन्दांशस्यैवायं धर्मो, यत्न स्वाभिन्यक्तिस्तत्र विरुद्धसर्वधमीश्रयत्वमिति चकारार्थः । तस्मात पादेशमात्रो च्यापक इति वैक्वानरो भगवानेवेति सिदिम् ॥ ३२ ॥

इति श्रीवेदव्यासमतवर्तिश्रीवल्लभाचार्यविराचिते ब्रह्मसूत्रा-णुभाष्ये प्रथमस्याध्यायस्य द्वितीयः पादः ॥ १ ॥ २ ॥

सहस्रशीषीनुवाके सुषिरस्य सूक्ष्मना तत्र सर्वप्रतिष्ठा च श्राव्यते।सा चस्तुस्त्रमावादेवोपपद्यतेऽतस्त्रयात्विमत्यर्थः । दर्शनमुपन्यस्यन्ति \* यशोदेत्यादि \* अत्र स्तन्ध्यपदेन अदन्तस्य षड्दिनस्य प्ननाऽसु-प्यःपानकर्तृनयाऽवस्यासाधनविरोधोऽपि स्मार्यते। \* निणीत इति \* बन्धनानां द्वचङ्गुलन्यूननायाः, पुनःस्वेच्छया बन्धनस्य च कथनान्नि-र्णीतः। शेषमतिरोहितार्थम्। पवञ्चात्र निराकारत्वादिना कर्तृत्वासम्भवमाशङ्का तिन्नरासाय साकारत्रद्वाता विचारिता। श्रुतौ तु वर्णा क्रः। अस्य स्थानमित्यस्येति पदेनानन्तः परामृश्यते । प्राणपदेन च नासिका । नासिके उपदिश्वात्रस्य पृथ्यत्रमीत्मनः कथनात् । द्यौरित्याकाशः। तत्र हेतुः। लोकस्य परस्य च सन्धिरिति। जीव-लोकस्य परव्रद्वाणश्च सन्धाजनकत्वादिति।

अधात्र मतान्तराणि विचार्यन्ते । तत्र जाठराग्निप्रतीकस्य जाठराग्न्युपाधिकस्य वा परमेश्वरस्योपास्यत्वं व्यासमते । जैमिनिमते तु तदुभयकर्वनं विनेव साक्षात् परमेश्वरोपासनं विधीयत इति साक्षाद्पीति सूत्रे व्याख्यायामिव्यक्त्वादिसुत्रेषु प्रादेशमात्रत्वस्याः विरोधो विचार्यत इति शङ्कराचार्याः प्राहु ।

तन्नेदमवधेयम् । आचार्यस्तद्गुरुः सर्ववेदव्यासकर्ता स्वयं समन्वयं प्रतिक्षाय सरलां सुन्दरीं जैमिनिविचारितां युक्ति श्रुत्यादि- संमतां जानानः किमिति नोपगतवात् । अथ दुष्टां तर्हि कुतो न दूर

भास्कराचार्यास्तु, नायं वैश्वानरदास्रो जाठरान्यभिप्रायेण प्रयुक्तो, येनात्र तद्गुणकोपासनं करुयेत। किन्तु योगिकोऽयं दाद्यो, विश्वाक्तरान् नयतीति। तद्भिनस्तु राक्षसवायसादिवत् स्वार्षे। अभिविमानदाद्ध्याभिमुख्येन विचित्रं जगित्रिर्मित हाते वा, अभिगत्ध्यासी विगतमानश्चेति वा योगेन। वैद्यानरदाद्ध्य योगिकार्यप्रहणे जाठरानस्रविशिष्टोपासनमनभिष्रेतं वाद्रायणस्रोति साक्षात्स्त्रे व्याचकः। तत्र योजं तु सौतोऽपिदादः। साक्षाद्विरोधं जैमिनिरपी-सन्वयादिति तद्गायः।

रामानुजाचार्यास्तु मनद्वयेऽपि जाउरविशिष्टपरमातमोपासनः
मङ्गीकृत्य, वैदवानरश्च्योऽग्निसाधारणोऽपि परमात्मधर्मविद्योपितो
सथा विद्वेषां नराणां नेतृत्वादिना गुणेन परमात्मानमेवाचए इति
निश्चीयते। तथा स एषोऽग्निर्वेद्दवानरो यत्पुरुष इति वाजसनेपिपिठतोऽग्निराद्योऽपि येनैवाध्रनयनादिना गुणेन योगाज्जवलने वर्नते तत्येव
गुणस्य निरुपधिकस्य काष्ठां गतस्य परमात्मिन सम्भवादिसम् प्रकरगो परमात्मासाधारणधर्माविशेषितः साक्षाद्व्यवधानन परमात्मानः
मेवाभिधन्त इति साक्षात्सुत्रार्थमाद्वः।

सम्पत्तिसूत्रे चोपासकैः कियमाणायाः प्राणाहुनेरिप्तहोत्रत्वसम्पाद्गार्थमुरःप्रभृतीनां वेदित्वाद्यपदेश इति । आमनसूत्रं च, एन द्युमूर्केत्वादिविशिष्टं वैश्वानरमस्मिन्नुपासकशरीरे प्राणाहुत्याधारत्वायामनन्ति च । तस्य ह वा एतस्यात्मनो वैश्वानरस्य मूर्केव सुनेजा
इत्याहुः ।

तत्रापीदमवधेयम् । अत्र शौपन्यवादिसंवादवाक्येषु, मूर्कान्वेष आत्मनश्रक्षुष्टेतदात्मन इत्यादिना यदुक्तं, तत्य निगमनमत्र प्रश्तियते । तस्य ह चा पतस्यात्मनो वैश्वानरस्येति सर्वेः पदैस्तमेव पर्शामृद्य मूर्क्षप्रभृतीनां समिभव्याहरणात् । तत्कयं सिन्निहिनपरित्यान्तेन व्यवहितस्योपासकस्य परामर्थः कर्तु शक्यते । नचाप्रे सुतेजः प्रभृतिश्योऽतिरिक्तानामुरःप्रभृतीनां वेद्यादित्वकथनात् तथेति या- च्यम् । भगवतो विद्यकायत्वाय तन्मूर्क्शदीनां सुनेजस्वादिरप्रमुप् देशवस्य यद्यत्थाय तदुरआदीनां चेद्रवादिरप्रमुपदेशस्य शक्यवन

चनतया तस्योपामकावयवगमकताया निश्चेतुमशक्यत्वातः । नचैवं सित तद् यद्भक्तं प्रथममागच्छेदित्यादौ यः प्राणाग्निहोत्राधारत्वेनो-पासकास्यादिपरिष्रहः स कयं सङ्गच्छेनेति शङ्क्ष्यम् । सम्पत्तिस्त्र-विषयवाक्ये वैद्यानरावयवानामुपासकमुद्धादिसम्पत्तिकथनेन तेषां तत्र मानवद नुक्तानां नदुरःप्रभृतीनामप्युपासकोरःप्रभृतिषु सम्पत्या मामस्याभिष्रेनतया सुखेनेव तदास्यादिपरिष्रहसङ्गतेः । अत पद्य सर्वत्र वैद्यानरिक्षतिषोधनायोपसंहारे, तस्मादुहैवंविद् यद्यपि चयहाः लायोज्ञिष्ठं प्रयच्छेदात्मिन हैवास्य वैद्यानरे हुनः स्यादिति आविः तम । तस्मादत्र न जाठरप्रनीकोपासना, न वा तदुपाधिकोपासना, नापि तद्विदिशेष्टोपासना । किन्तु केवलपरमात्मोपासनेति निश्चयः ।

रीवभिक्षु अप्येतेनैव दत्तोत्तरी, माध्वाश्च ।

प्रकृतमनुसरामः । प्रचमस्मिन् पादे जीवपुरःसरेणार्थसन्देहो निवारितः । मनोमयत्वादिधर्मवान् हिरण्यदमश्रुत्वादिधर्मवानन्ता-ऽलीकिकभोगयोगेऽपि दोषरहितः प्रकटसिक्वदानन्दस्वरूपोऽधिदै-वादिश्रयनियामकोऽश्वरादुत्कृष्टः स्वत प्रव साकारो विरुद्धधर्माश्रयो मगवानेव, न जीव इति । तेन सर्वान्तर्याम्येको भगवानिति सिद्धम्। भाषेयद्भपो विचारित इति च ॥ ३२॥॥ ८॥

इति श्रीवल्लमाचार्यचरणनस्त्रचन्द्रनिवारितहृद्यान्धकारेगा पीताम्बरतनुजपुरुषोत्तमेन कृते भाष्यप्रकाशे प्रथ-माध्यायस्य द्वितीयः पादः ॥ १ ॥ २ ॥

### प्रथमाध्यायस्य तृतीयः पादः।



चुभ्वाद्यायतनं स्वशब्दात् ॥ १ ॥

द्वितीयपादे आभेयक्षो भगवान् मतिपादितः। आधारक्षोऽत्र मतिपाद्यते। तेन सर्वे ब्रह्मेति फलिष्यित।

घुक्रवाद्यायननं स्वशब्दात् ॥ अथ तृतीयपादं विवरिषवोऽध्या-यसङ्गतिस्फोरणाय पूर्वपादार्थे वदन्तः प्रस्तुतस्यार्थमाद्युः। \* द्विती-येत्यादि \*। अयमर्थः । पूर्वपादस्यान्तस्तद्धर्माधिकरणप्रपञ्चद्वपतया-ऽष्टाधिकरखयाम, 'उत्तमः पुरुषस्त्वन्यः परमात्मेत्युदाहृतः। यो लो-क्षत्रयमाविश्य विभर्त्येव्यय ईश्वर इति लक्षणं विचारितम्। तद प्र-थमेऽन्तः खस्य मनोमयत्वादीनां धर्माणां, द्वितीये हिरण्यइमश्रुत्वादी-नां च घोधनेन ताहराधमीविशिष्टं खद्भपमन्तर्वेधितम् । ततस्त्रिभिः कार्यवोधनेन विभर्तिपदार्थस्य धारणपोषणात्मकं स्वक्रपं वोधितम्। त्ततोऽन्तर्याम्यधिकरणेऽन्यत्वं परमात्मत्वमावेशः सपरिकरं लोकत्रयं च बोधितम् । ततोऽहर्यत्वाद्यधिकरणद्वये अव्यक्तत्वमीर्वरत्वं चा-श्वरादुत्तमत्वेन विरुद्धधर्माधारत्वेन च विचारितम् । तदेतदुक्तमः \* आधेयरूपो भगवान् प्रतिपादित इति । तथा अहर्यत्वाद्यधिकरणे, यस्मात् क्षरमतीतो ऽहमित्यपि विचारितमेव। अतः परं तिल्लङ्गाय-धिकरणेषु य आधारकपो निकपितः सो ५त्र विचार्यते । तेन, 'पुरुपः स परः पार्थ भक्त्या लक्ष्यस्त्वनन्यया । यस्यान्तःस्थानि भूतानि येन सर्वमिदं ततम्' इति वाक्योत्तराद्धेंकं विमृष्टं भविष्यति । तदेतसु-क्तम् । \* आधारक्रपोऽत्र प्रतिपाद्यत इति । द्वितीयपादोक्तमनन्यभ-क्तिलक्ष्यत्वं तु गुगोपसंहारपादे फलिष्यतीत्यतो नोक्तमः। एवं पाद-द्वयोक्तस्य फलं समन्वयस्तास्वरूपं वदन्ति \*तेनेत्यादि\*। नतु पूर्व-पाद आधेयनिरूपगोऽप्याकाशात्मत्वाकाशज्यायस्त्वव्रह्मक्षतीदनकत्व-लोकशरीरकत्वादिभिव्योपकत्वावधारण आधारकपताऽण्यवधारिता

इदं श्रुपते । यस्मिन् द्यौः पृथिवी चान्तिरिक्षमोतं मनः सह प्राणिश्च सर्वैः । तमेवैकं जानथ आत्मानमन्या वाचो विमुञ्जथा-ऽमृतस्येष सेतुरिति ।

बाधकानां बिलिष्ठत्वात साधकानामभावतः ।
ग्राधारधर्मा वाध्येरिकृति पादोऽभिधीयते ॥
यह्मिक्रिसादिवाक्ये च वाक्यार्थः सर्ववाधितः ।
अर्थात प्रकरणािल्लङ्गादिति पूर्वं विचार्यते ॥
अत्र संशयः । द्युभ्वाद्यायतनं ब्रह्म, आहोस्तित् पदार्थाकरिमिति । भ्रयन्तिरमेव च भवितुमर्हति । द्युभ्वादीनां सूत्रे
मणिगणा इव प्रोतानां भारवाहकत्वाक्ष तद्वाहकः परमात्मा ।

भवतीति व्यर्थः पादारम्भ इत्यत आहुः। \* वाधकानामित्यादि \* तेषु प्रेत्याभिसम्भवाध्वपारात्त्रन्तरात्मत्वादीनां साधितत्वेन बाधकानां बिछिष्ठत्वात् साधकानामसाधितत्वेन नैर्वेल्यात्तदभावत आधारधर्मा ज्यायस्त्रवाद्यो बाध्येरन्नतस्त्रथेत्यतो न व्यर्थ इत्यर्थः । क्रमनियामिका त्ववसरसङ्गतिः । सा च जडार्थवारणरूपा ब्रितीयपादारम्भ एवी-क्रोति न पुनरुच्यते । एवं संगतिं प्रयोजनं चोक्त्वाऽधिकरणं विवरीतं विषयवाक्यमुपक्षिपन्ति \* इदं श्रूयत इत्यादि \* । \* श्रूयत इति \* आथर्वेग्गोपनिषद्द्रितीयमुगडके श्रूयते । एतस्यैव वाक्यस्य प्रथमतः रयादि \*। \* सर्वेषाधित इति \* सर्वैः प्रकारैवीधितः। \* इतिईतौ। अत बुक्किशानात्मिकाधिकरणसङ्गतिरापिबोध्यते।तल्लक्षणं तु, बुद्धिखं चिन्स्यते यत बुद्धिसानात्मिका तु सेति । तथाच ति हुङ्गाद्यधिकरणे आकाशपद्स्य ब्रह्मवाचकत्वमङ्गीकृत्य ब्रह्मलक्षणस्य भूताकार्शेऽति-व्याप्तिषारणेऽपि सांख्यमतिसद्धे प्रधानेऽतिव्याप्तिमाशङ्कर्य वारणात् । बाधादिकं विवरीतुं संशयपूर्वपक्षावाहुः। \* अत्र संशय इत्यादि \* # अर्थान्तरमेव चेत्यादिंच #। ब्रह्मवाक्यत्ववाधकान् हेतून् विवृण्य-न्तः पूर्वमर्थोद् बाधं विवृण्वन्ति \* छा अवस्यादि \*। एवं पूर्वाद्धींका-

श्रन्यवानियगोत् श्रामङ्गतः । एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानस्य पृष्ट-त्वाद कथमन्यविमोकः । सेतुश्च गतिसाधनः । तस्माद्फलत्व-मपि । श्रात्मलाभाष्त्र परं विद्यत इति विरोधश्च । अतो न ब्रह्मविद्यापर्गतद् वाक्यम् । किन्तु स्सृतिभूलं भविष्यतीत्येवं भारे ।

उच्यते। द्युभ्वाद्यायतनं ब्रह्मेत्र। द्योभूश्चादियेषां ते द्युभ्वा-दयः। तेषामायतनम् । यस्मिन् द्योरितिवाक्योक्तानां साधकं वद्यन् प्रथमपरिहारमाह । स्वज्ञव्दात् । आत्मज्ञव्दो व्याख्यातः रुवज्ञव्देन । अत्र न जीवस्यात्मत्वेनोपासनार्थमात्मपदं, जिन्तु पूर्वोक्तानामात्मभूतम् । तेन न भारकृतो दोषः । कारणे हिका-

दर्शीव ब्रह्मवाक्यत्ववाधो व्याख्यातः । प्रकरणकृतं व्याकुर्वत्ति । भवन्यसादि । लिङ्गकृतं तं व्याकुर्वन्ति ससेतुरित्यादि ॥ समृतिम्-लिमिति क सांख्यसमृतेर्मुलभूतम्। तथाचात्र प्रधानमेव प्रतिपा-द्यम् । नचात्मपद्विरोधः । योगेन तस्यापि व्याप्तिमात्नवोधकतया सङ्गतेः। अथ रूट्यपेक्षया योगस्य नैर्वत्यं विमान्यते, तदा पुरुष-परमस्तु । अन्या इत्यक्षामो डादेशः । अन्यमित्यर्थः । वाच इति । वादान्तरक्षपायाः। एव इति सांख्यवादः। एवं सर्वेवाक्यसङ्गते-स्तियर्थः । सिद्धान्तं व्याकुर्वन्ति \* उच्यत इत्यादि \* कुत इ-त्याकाङ्कार्यां हेतुं विवृण्वन्तस्तस्योभयाधत्वमाहुः। \* साधकिम-स्यादि \*। \* साधकमिनि \* ब्रह्मत्वसाधकं हेतुम्। व्याख्यानेनाssत्मशद्धस्फोरणस्य प्रयोजनमाहुः। \* अत नेत्यादि \* आत्मपद-स्य जीवे ऋढःवादारमःवेनः तिन्निर्दिश्य जीवस्य सर्वोधारभूतमझ-रूपतयोपासनार्थं नात्मपद्म । किन्तु, पूर्वोक्तानां घुक्वादीनामात्म-भूतमनारोपितानागन्तुकं यत्स्वद्धपं तद्वाचकम् । एतद्वोधनार्थः सेवैवं कथनम् । नोचेदातमशब्दादित्येव वदेत् । अन इदं साधकं याधकस्यापि परिहारकमित्यर्थः । ननु सर्वस्यातमभूनत्वे कपं सारवाहकत्वपरिहार इसत आहुः। \* कारणे हीत्यादि \*। लिङ्ग-

र्षमोतं भवाते । सेतुत्वं च युष्यते । तज्ज्ञानेनाऽमृतत्वप्राप्तेः । भनेदेऽपि ब्रह्मविदाप्नोति पर्मितिवदर्षः । तस्मादवाधितार्थ-त्वाञ्चक्ष्यस्य सर्वगतत्वव्युत्पादकत्वाद् द्यभ्वाद्यायतनं ब्रह्मव ॥१॥

# मुक्तोपसृप्यव्यपदेशात् ॥ २ ॥

नतु चोक्तं सर्वविद्यानस्योपक्रान्तस्वादन्यवाण्त्रिमोको वि-रुद्ध इति । नैष द्योषः । मुक्तोपस्ट्यव्यपदेशादः । मुक्तानां जी-वन्मुक्तानां शरीराद्यध्यासरिहतानामवान्तरमकरणशरधनुन्यी-येन ब्रह्मत्वेन झातं पृथक्तवेन वा जीवं लक्ष्ये योजियतुं तदुपस-प्यता व्यपदिश्यते । तेन शरीराद्यध्यासिविशिष्टं न ब्रह्मणि यो-जनीयमिति ।

देशिषपिरहारमाहुः। \* सेतुत्विमित्यादि \*। नजु सेतुत्वेनाऽमृतसाधनश्वमस्योच्यते, न त्वेतज्ज्ञानस्येति क्रयमेविमत्यत आहुः। \* अभेदेऽषीत्यादि \* तथाच भेदेऽप्यवस्याभेदेन भेद दुभयसामञ्जस्यमिनि नाजुपपित्तिरित्यर्थः। सिद्धमाहुः \* नस्मादित्यादि \*। \* तस्मादिति \* मारादिदोषद्वयस्य वारणात्। \* लक्ष्यस्येनि \*। लक्ष्यं
सर्वगतं चेव दिस्ते मे सर्वतोसुख इति पूर्वम्बतोक्तस्य ब्रह्मणो
लक्ष्यस्य॥१॥

मुक्तोपस्टियव्यपदेशातः॥ एवं दोषद्वये परिहतेऽपि तृतीय-स्यापरिहतत्वादाक्षिपति \* ननु चेत्यादि \* । \* मुक्तोपस्टियव्यप-देशादिति \* सुक्तोपस्टिय इति भावप्रधानः । मुक्तांनष्टा या उप-स्टियता भगविष्यकरगमनयोग्यता त्या कृत्वा भगवतस्तस्या उप-देशो मुक्तोपस्टियव्यपदेशस्तस्मात्। एनद्व्यपदेशेन कथं दोष परि-हार इत्यतस्तदेव व्याकुर्वते \* मुक्तानामित्यादि \* मुक्तपदेनाम्न जीवन्मुक्ता प्रवोच्यन्ते। \* ततुपस्टियतेति \* मुक्तिनिष्ठा उपस्टितं योग्यता। तत प्रमाणमवान्तरप्रकरणम् । तत प्रोक्तो यः शरधनु-न्योयस्तेन तथा हातं तथेति। अयमर्थः। अवान्तरप्रकरणे हि, तद्रे- किर्झ । वाग्विमोक एव, न वस्तुविमोकः । वस्तुनो ब्रह्म-त्वाद । वाचारम्भणमात्रत्वाद्विकारस्य । भ्रतो न सर्वविद्यानवा-थः । अतो वाधकाभावादिदं ब्रह्मवाक्यमेत्र ।

ये तु श्रुतेरन्ययार्थत्वं कल्पितमतानुमारेगा नयन्ति, ते पूर्वोत्तरस्पष्टश्रुतिविरुद्धार्थवादिन उपेक्ष्याः ॥ २ ॥

चन्यं सौम्य विक्रीत्यैकाग्न्येण तदेकतानतां प्रतिहाय सा कथं सा-दित्याकाङ्कायां, 'घेनुगृहीत्वै।पनिषदं महास्रं शरं ह्यपासानिशितं स-न्धीयीत । आयाम्यतद्भावगतेन चेतसा लक्ष्यं तदेवाक्षरं सीम्य वि-चीति' शरधनुन्यीयेन तां वोधयित्वा, किमर्छं कः शर इत्याधाका-ङ्घायां, 'प्रयाचो धनुः यरो ह्यात्मा बह्य तह्यस्यमुच्यते । अप्रमत्तेन वे-द्भव्यं दारवत्तनमयो भवेद्' इत्यनेन शरस्य वया प्रवेशेन लक्ष्यनिकाः ततया लक्ष्यप्रसुरता तथा आत्मनोऽपि तिष्ठिखानतया तत्प्रसुरतेति तया ब्रह्मत्वेन ज्ञातम् । अथवा, 'लक्ष्यं सर्वगतं चैव शरो मे सर्वतो-मुखः । वेद्धा सर्वगतश्चेत विद्धं लक्ष्यं न संशय' इति ब्रह्मणः सका-शात प्रथक्तवेन ज्ञातं जीवं लक्ष्ये ब्रह्मणि योजयित्मपासानिशित-त्वाधायकतद्भावगतचेतःसिद्धार्थमन्यवाध्विमोकोऽत्रोच्यते । स च द्यारीराध्यासराहित्य एव सिद्धातीति तन्मुखेन भगवती मुक्तोपस्-ध्यता व्यपदिक्ष्यते । उक्तरीत्या जीवयोग्यताकथनद्वारोच्यते । तेन श्रारीराद्यध्यासविशिष्टं लिङ्गशरीरं न ब्रह्मणि योजनीयमिति बोध-नाय वाग्विमोक्षोऽत्रोच्यते । न तु सर्वविद्यानिष्याताय । लक्ष्यादीनां त्रयागां सर्वेगतत्वश्रावणादतो नैतत्कथनमुपक्रमविरोधायेलर्थः । एवमन्यवाग्विमोकस्य दोषत्वं प्रकरणेन निवारितम् । अतः परमर्थेनाsपि निवारयन्ति \* किश्चेत्यादि \* अर्थेस्तु स्फुट एव । एवं सूत्रार्थे व्याख्यायेकदेशिमतममुद्य दूषयन्ति \* ये त्वित्यादि \* । ये मायावा-दिनः परब्रह्मणः साकारताममन्वानाः श्रुतेर्व्याख्येयाया,यस्मिन् धौ-रित्यस्या अन्यथार्थत्वं, सन्मुलाः सौस्येमाः प्रजाः सदायतनाः स-त्प्रतिष्ठा इत्यायतनवद्भावस्य, सर्वे ब्रह्मेति सामानाधिकरण्यस्य च आवणाद् यथा शासा स्कन्धो मूळं चेत्यनेकात्मको वृक्ष एवं नाना-

# नानुमानमतच्छब्दात् ॥ ३ ॥

नतु जहभर्मा जहहृष्टान्ताः मकरणे बह्दः सन्ति । अरा इव ब्रह्मपुरे मनोमय इत्यादि ।

रसो विचित्र आत्मे।तशङ्कासम्भवे तद्वारणायात्र, तमेवैकं जानधा-रमानमिति सावधारग्रामाह । यथा, यस्मित्रास्ते देवदस्तत् आनये-त्युक्ते आसनमेवानयति, न देवद्त्तम् । तह्यदायतनभूतस्यैकरसस्यैवा-त्मनो विश्वेयत्वमुपिद्दयते । अन्या याच इत्यनेन विकारानृताभिस-न्धस्य चापवादः। मृत्योः स मृत्युमाप्तोति य इह नानेव पद्यतीति दोषश्रावणात् । सर्वे ब्रह्मेति सामानाधिकरएयं तु प्रपञ्चप्रविलायना-र्थ, नानेकरसताप्रतिपादनार्थम् । स यथा सेन्धवघनोऽनन्तरो-ऽबाह्यः कुरुको रसघन एवं वा अरे अयमात्माऽनन्तरोऽवाह्यः कुरुकः प्रज्ञानघन एवेति आवणादित्येवमर्थत्वं, प्रपञ्जो मायिक इतिकरिपत-मतानुसारेण प्रापयन्ति।ते \* पूर्वोत्तरस्पष्टश्चतिविरुद्धार्थवादिनो,'वधा सुदीप्तात् पावकादिस्फुलिङ्गाः सहस्रशः प्रभवन्ते सहपाः । तथाsक्षरात् विविधाः सौम्य भावाः प्रजायन्ते तक्र चैवापियन्तीति । एत-स्माज्जायते प्राण इति । अग्निर्भूको चक्षुषी चन्द्रसूर्याविस्वादि । आविः सिन्निहितं गुहाचरं नाम महत्पदम् । अन्नैतत्सर्वमर्पितमेज-त्प्राणिक्रमिष्य यद्' इत्यादयः पूर्वाः । अरा इव रथनाभावित्याद्या आसमाप्तिवर्तमाना उत्तराः, स्पष्टास्तत्त्त्र्द्रष्टान्तपूर्वेकब्रह्मकायेब्रह्मकप्-विरुद्धधर्माधारत्वादिब्रह्मधर्मप्रतिपाद्कतया स्फुटार्था या भ्रुतय-स्तद्विरुद्धो यः प्रपञ्चमायिकत्वादिरूपो प्रथस्तद्वादिनो वैयात्यादै कदे-शिकमादाय तं निर्णीतत्वेन वदन्त, उपेक्ष्या आग्रहवादित्वाद् भूता-विष्टा इवानादरणीया इत्यर्थः ॥ २ ॥

नानुमानमतच्छद्धात्॥ इदमेवाधिकरणं पुनर्निषेधमुखेन वि-चारयन् पूर्वे जडं निरस्यतीत्याशयेनात्र पूर्वेपक्षं दर्शयन्ति \* नान्व-त्यादि \* । कुत्र सन्तीत्यपेक्षायां तन्मन्त्रप्रतीकं दर्शयन्ति \* अरा इव रथनाभी संहता यत्र नाड्यः स एषोऽन्तश्चरते बहुधा जा-यमान इत्यत्र नाडीसङ्घाताधिकरणत्वं शरीरधर्मत्वाज्ञडधमः। रथ- तस्माव शक्तिपुरुषनिक्ष्यकसांख्यानुमायकमेवैतत्मकरणमस्तु । निर्णीतमप्यक्षराधिकरणे जहधर्माव पुनरुज्जीवनम् ।
सस्माद् द्युभ्वाद्यायतनं प्रकृतिरेव भवितुमईतीति चेन्न।अनुमानं
तन्मतानुमायकं न भवित । कोऽपि शब्दो निःसन्दिग्धस्तन्मतख्यापको नास्ति । ब्रह्मवादेख्यापकांस्तु वहुनः सन्त्यात्ममर्वज्ञानन्दक्पादिशब्दाः । अतः सन्दिग्धा जहधर्मत्वेन मतीयमाना

नामिष्टद्यान्तो जहरद्यान्तः । तथा, यः सर्वेद्यः सर्वेविद् यस्येद महिमा सुवि। वि्वे ब्रह्मपुरे छप व्योम्न्यातमा प्रतिष्ठित इस्पन्न पुरमिव पुरमिति पुरपद्योधिनो स्टान्ना भूमिष्टमहिमवरवं शरीर-धर्मः। तथा, मनोमयः प्राग्यश्रीरनेता इत्यत मनोमयत्वे विकार-धर्मः । श इत्यादीत्यादिपदेन, हिरयमये परे कोश इत्यादिमन्त्रोक्तानां शुम्रत्वप्रकाशाभावादीनां संप्रदः । आत्मसर्वज्ञादिशव्याध्वेतनधर्म-चोभकाः पुरुपनिकपकाः । \* तस्मादिति \* प्रकृतिपुरुपबोधकपद-सत्त्वात् । नन्वस्य प्रकरणस्याद्दश्यत्वाधिकरणे प्रद्यापरताया ब्यु-त्पादितत्वात् सिद्धे तथात्वे पुनः किमधेरियं प्रयास इत्यत आहुः। कि निर्णीतिमित्यादि \*। यद्यपि तत्र तथा निर्णीनं, तथापि तत्रान्तरा-त्मत्वेनाधेयतया ब्रह्म सिद्धं, न त्वाधारतयेति । रथनाभ्यादिस-ष्टान्तसद्दक्षताज्ञाङीसङ्घाताधारत्वादिकपाज्ञडधर्मादाधारभूतेऽक्षरे प्रकृतिकपताया पुनरुजीवनं सम्भवतीति विशिष्टाह्रैनमेव भवेष तु शुद्धव्रह्मवाद इति तदभावाय प्रयास इत्यर्थः । सिद्धान्तं व्याच-क्षते . 🛪 अनुमानमित्यादि 🕸 इदं प्रकरणं सांख्यमतसूलभूनं, तदः साधारणधर्मवोधकशब्दवस्वादित्यनुमानं तन्मतानुमापकं न भव-ति । तत्र हेतुः । \* कोऽपीत्यादि \* । अयमर्थः । एतेषु मन्त्रेषु धत्त-च्छव्यात तयोश्च नित्यसम्बन्धानाडीसङ्घाताधिकरणत्वमन्तःप्रविः ष्टस्य सञ्चरतो भोक्तुः प्रतीयते । हप्रान्तस्तु विष्टम्भकत्वमात्रे। अ-न्यधा दृष्टान्तीयाशेषधर्मापत्तिः पक्षे भवन्ती अनुमानमेवोच्छेदयेत्। एवं, सर्वत इसत्राप्यातमन एव महिमा । एवं सर्वेपां श्रद्धानां स-

अपि ब्रह्मपर्मा एवेति युक्तप्। न हि ब्रह्मवादः श्रुतिन्यतिरिक्ते सिद्धोऽस्ति । यन ब्रह्मपर्माभावो निश्चतुं शक्येत ।

तस्मात् सर्वाधारत्वेन निरूप्यमाणः परमात्मेव, न प्रधान-मिति ॥ ३ ॥

## प्राणभृच ॥ ४ ॥

मन्ति निर्णायकं प्राणानामोतत्त्वचनम् । मनोमयः प्राणश्रीरनेति च । अतो जीवधर्माः केचन, जडधर्माश्चापरे सचैक्षत्वादगोऽपि योगप्रभावाज्जीवधर्मा इति । तस्माज्जडजीविवशिष्टः सांख्यवाद एव युक्त इति चत् । न । प्राणभूज्जीवो न
सम्भवति । श्रतच्छब्दादेव । नह्यानन्दाऽमृतक्तपः स भवितुमईति तन्मते । पृथग्योगकरणमुत्तरार्थम् ॥ ४॥

निद्ग्धत्वे न तैः सांख्यमनसिद्धिरित्यर्थः। नतु मास्तु सांख्यमतः सिद्धिस्तिर्मतान्तरमेव सिद्ध्यत्वित्यत भादुः ॥ न हीत्यादि ॥। कि त-नमतान्तरम्। ब्रह्मबोधकमन्यद्वा । यद्याद्यः पक्षस्तदा तु अत्येकसिन् सत्वाद् ब्रह्मबादस्यैव सिद्धिः। यद्यन्यसदा त्वात्मत्वसर्वज्ञत्वानन्द्-। स्वत्वादीनां ब्रह्मधर्मत्वाभावसाधकं हेत्वन्तरं मृग्यम् । तद्यात्र म स्द्यत इति न तस्यापि सिद्धिरित्यर्थः । सिद्धमाद्वैः। ॥ तस्मा-दित्यादि ॥ ३॥

प्राणमृच्य ॥ निषेधमुखिचचारे जीवनिरसनायात्र पूर्वपक्षं दर्शयन्ति \* निन्दित्यादि \* । \* निर्णायकिमिति \* सांख्यमतिनणीयक्षम । सिद्धान्तमाद्धः । \* नेत्यादि \* । \* पृथग्योगकरणमितिः
\* । सूत्रपृथक्षरणं, नद्यद्योगकरणं चोत्तरसूत्रेष्वन्वयार्थमित्यर्थः ।
नचानन्दाऽमृतक्ष्वत्वमुपासनार्थमुच्यत इति चाच्यम् । विभातीत्यस्यः
विरोधात् । उपासनायां विभानाभावात् । नच तत् फलकोधकिमिन्
तिं वाच्यम् । तन्मत आनन्दस्य प्रकृतिधमेत्वेन फलतायां वक्तुमन्
राज्यत्वात् । भनोमयः प्राणश्चरीरनेता प्रतिष्ठितोऽको इद्यं सिक्षन

### भेदव्यपदेशात् ॥ ५ ॥

विशेषहेतुमाह । तमेवैकं जानथेति कर्मकर्तृभावः प्रतीयते । अतो भेदव्यपदेशान्त प्राणभुज्जीवः ॥ ५ ॥

### प्रकरणात् ॥ ६ ॥

जीवजहमात्रारणिनराकरणाय निशेषहेतुमाह । प्रकरणं हीदं ब्रह्मणः । ब्रह्म देवानामित्यारम्भे, स ब्रह्मविद्यामिति, ते-षामेवैतां ब्रह्मविद्यामियन्ते च ब्रह्मविद्याया एव प्रकर्णात्व-मवगम्यते । ब्रह्मवेदमस्ततं पुरस्तादियादिभिर्विस्पष्टो ब्रह्मवादः मतीयते ॥ ६ ॥

#### स्थित्यदनाभ्यां च ॥ ७ ॥

सर्वस्याप्यन्यथाभावशङ्कया विशेषहेतुमाह । द्वा सुपर्णेति

श्वाय । तिक्किशनेन परिप्रयन्ति धीरा आनन्दरूपममृतं यद् विभाति' इति मन्त्रे आनन्दरूपस्याऽमृतस्य विभातो विशानेन दर्शनविषय-त्वश्चावणेनानन्दरूपत्वस्यात्मधर्मतायाः स्फुटत्वाश्चेति ॥ ४॥

भेदव्यपदेशात्॥ \* विशेषहेतुमाहेति \* उक्तस्य हेतोर्मन्त्रा-न्तरगतत्वेन प्राक्षरिधाकत्वात् प्रकरणस्य प्रक्षपरतासाधकत्वं, न तु विषयवाक्यस्य तथात्वसाधकत्वभित्यतस्तनमन्त्रगतं हेतुमाहेत्यर्थः॥५॥

प्रकरणात् ॥ ॥ जीवेत्यादि ॥ नजु यद्यपि मन्त्रगतो हेतुर्जी-यव्यावतंकस्तथाप्येकशब्दस्य मुख्यार्थत्वाङ्गीकारे द्वितीयसिद्धावेव-कारस्यासङ्कृचितान्ययोगव्यवच्छेदकताया उपगन्तुमशक्यत्वात, त-मपि ख्रांनथ, ततोऽपि मुख्यमात्मानं जानथेत्येवं वचनव्यकावस्य मन्त्रस्य तद्जीवसाधारणता स्थादतस्तद्भावाय तथाहेत्यर्थः। शेपं स्फ्रटम् ॥ ६ ॥

भित्यद्नाप्रयां च ॥ \* सर्वस्येत्यादि \* ब्रह्मपद्स्य जीवसा-

वाक्ये, अनक्षत्रत्यो अभिचाकशीतीत केवलस्थितिः परमास्मनः, कर्मफलभोगो जीवस्य । भ्रतः स्थिखदनाभ्यां जीवपरमात्मानावेत्र मध्ये परामृष्टौ । न हि सांख्यमतमेतादृशं भवति ।
अतोऽस्य वैशेषिकोपपत्तेविद्यमानत्वात् मातिलोम्येन सर्वा उपत्त्यो दृढा इति द्युभ्वाद्यायतनं भगवानेवेति सिद्धम् । यद्यपि
पैङ्ग्युपिनिषदि, द्वा सुपर्णत्यस्यान्यथा व्याख्यानं मतिभाति,
तद्दचां प्रदेशिवशेषेऽन्यथा व्याख्यानं न दोषाय । तस्मात् सन्वक्षेत्रज्ञौ जीवब्रह्माणौ व्याख्येयौ ॥ ७॥

# भूमा संप्रसादादध्युपदेशात् ॥ ८ ॥

इदं श्रूयते। यो वै भूमा तत् सुखमिति । मुखलक्षणसुक्त्वा भूम्नो लक्षणमाह । यत्र नान्यत पश्यति नान्यच्कृणोति । ना-व्यद्विजानाति स भूमेति । तत्र संशयः । भूमा वाहुल्यमाहोस्विद् ब्रह्मोति । तत्र प्रपाठकारम्भे, ततस्त ऊर्ध्व वस्थामीति प्रतिद्वात-

धारण्यात सर्वस्य प्रकरणस्य जीवपरत्वशङ्क्या तद्गतं त्माहेत्य-धेः । \* प्रातिलोस्येनेति \* स्थित्यदनयोः प्रकरणयलाधायकत्व, तस्य सत्पूर्वहेतुयलाधायकत्विमत्येवं वैपरीत्येन । ननु न हृदाः । द्वासुप-जेति मन्त्रस्य पैङ्गिरहस्यवाद्याणे सत्त्वक्षेत्रक्षपरत्वेन व्याख्यानादि-स्यत आहुः । \* यद्यपीत्यादि \* । \* जीवव्रद्वाणाविति \* व्यष्टिस-मण्डिजीवौ । अमुक्तमुक्तजीवौ वा । इदं यथा तथा गया, गुहां प्र-विद्यावित्यधिकरणस्थे, विशेषणाश्चेति सूत्रे सम्यगुपपादितनिते, नात्रोच्यते । प्रमत्राधिकरणे, यस्यान्तःस्थानि मृत्यनिति वि-चारितम् ॥ ७॥॥ १॥

भूमा सम्प्रसादादध्युपदेशात् ॥ विषयवाक्यसुपत्यस्यत्यः \* इट् भ्रूयत इत्यादि \* भ्रूयत इति \* सान्दोग्यनवमप्रपटके चन्तुमण-नारदसंवादे भ्रूयते।अत्र कः संशयः, कुत्रभेत्यतः न्हु-कन्देत्य दि त्वाद् वेदादीनां नामत्वग्रुक्त्वा ततो भूयस्त्वं वागादीनां प्राण-पर्यन्तानामुक्त्वा मुख्यप्राणिवद्याया अवरब्रह्मविद्यात्वख्यापना-यार्द्धपपाठकं समाप्य ततोऽपि विज्ञानादीनामन्तरङ्गाणां मुखा-न्तानां भूयस्त्वमुक्त्वा सुखस्य फलत्वात् तस्यैव भूयस्त्वं वद्ति।

यद्यपि, तरित शोकपात्मविदिति नारदमश्नाद् भूम्नो झ-ह्मत्वं पकरगाद् वक्तुं शक्यते, तथापि तस्यैवाथात आत्मादेश इसहङ्कारादेशवदात्मादेशोऽण्यास्ति । तेनाब्रह्मत्वेऽपि प्रश्नासि-द्धिः । तस्य सुखवाहुल्यस्य स्वे महिम्नि प्रतिष्ठितत्वं सर्वतः पू-

\* वद्तीत्यन्तम् \* । \* समाप्येति \* अपह्वितिवारणश्रावणेन समाप्य । तथाच भूयस्त्वमुपक्रम्यान्ते, यत्र नान्यदित्यादिना नित्यसुखभूयस्त्वमेवोपसंहरित । तस्माद् वाहुवयं वाक्यार्थत्वेन वक्तुं शक्यते। सध्ये च मुख्यप्राणिवद्याया अवरत्ववोधनं ब्रह्म-लिङ्गम् । बृहद्गरण्यके वतमीमांसायां ब्रह्मोपासकस्य जीवस्था-पि मुख्यप्राणव्रतधारणस्यैवाभिषेततया जीवापेक्षया प्राग्रस्योन्कर्षे बों श्रिते ऽप्येष तु वा अतिवद्ति यः सत्येनातिवद्नीत्यनेन सत्यापेक्ष-यं। निकर्षबोधनात् । अतो ब्रह्मापि तथा घाऋयार्थत्वेन वक्तुं श-क्यते । अत पत्रं संशय इत्यर्थः । पूर्वपक्षमाहुः । \*यद्यपीत्यादि \* । \* तस्यैवेति भूम्न एव । अयमर्थः । यद्यप्यत्र भूयस्त्वं प्रकृतं, तथा-ष्यस्य वाक्यस्यात्मज्ञानार्थकगारदप्रश्चेन प्रवृत्तत्वादात्मैव प्रकरणा। स एवोपसंहारेऽपि भूमत्वेन निश्चायितोऽमृतत्वेन विशेषितश्चान उपक्रमीपसंहाररूपात् प्रकरणाद् भूम्नो ब्रह्मत्वं वक्तुं शक्यते । तथाट्यपान्त, अवातोऽहङ्कारादेश इतिवदथात आत्मादेश इत्या-दिनोक्त आत्मादेशोऽप्यस्तीत्महङ्कारादेशे सर्वत विद्यमानत्वेन स-र्वत्वेन च भूयस्तयोक्तस्याप्यहङ्कारस्य तदुपहितस्यात्मना वा यथान ब्रह्मत्वं तथा आत्मादेशे तथोक्तस्य केवलस्यात्मगोऽपि न ब्रह्मत्वम् । आतमा चात्र सुखस्य खरूपमेव । पूर्वोधिकरगोऽनारापितानागन्तु-

र्णाविषयलाभेऽपि भवति, सुषुप्तावपीति तयोरन्यतरद् ग्राह्मप् । तत्राप्यन्तरङ्गत्वात् सुषुप्तिरेवात भूमत्वेनोच्यते । न सुखवाहु-ल्यम् । सुषुप्तिक्रपमेव भूक्षत्येवं माप्ते ।

उच्यते । भूमा भगवानेव । कुतः । सम्प्रसादादध्युपदेशा-त । सम्प्रसादः सुषुप्तिः । तस्मादधि आधिक्येनोपदेशात् । य-द्यपि नान्यत् पश्यनीत्वादि समानं, तथापि सं एवाधस्तादि-

कस्य वस्तुस्वरूपस्यैवात्मपद्वाच्यताया उपगमातः। नच शोकतर-णेकपफलाभावात् प्रश्नापूर्तिः राङ्म्या । विविक्तजीवात्मज्ञानस्येव तादः-शसुखस्वरूपज्ञानस्याप्यात्मज्ञानत्वेनात्मविसायामुक्तफळोपपत्या पू-र्तिसिद्धेः। ब्रह्मण एवात्मत्वादिना ज्ञानस्य विवक्षितत्वे गमकानुप-लम्भात्। तच भूमनः स्वमहिमप्रतिष्ठितत्वश्रावणात् तस्य च ब्र-ह्यासाधारणत्वाद् ब्रह्मत्वं राङ्क्यम् । तस्यार्थस्यात्राभावात् । आ-क्मैवाधसादित्यादिना तस्य सर्वत्र व्याप्तेरुक्तत्वात् सर्वतः पूर्णविषय-लाभं सुखपूर्णतयाऽनाकाङ्कायां तस्य पूर्णत्वानुसन्धाने स्वप्रतिष्ठ-तायाः सम्भवदुक्तिकत्वात् । यदि च तस्यः लाभस्य । प्रयासमाध्य-त्वेन सुखबाहुत्यं नाङ्गीकियतं तदा सुषुप्तिरस्तं । तत्रापि न कञ्चन कामं कामयत इति तद्यथा प्रियया स्त्रिया सम्परिष्वक्त इत्यादि-आवणात्। अत उभयोर्भच्ये यदुःचितं तदङ्गीकार्यमिति नधेस्पर्थः । सिद्धान्तं व्याकुर्वते \*उच्यत इत्यादि \*। \*सम्प्रसादः सुषुप्तिरिनि \* बृहद्रारण्यकेऽस्ति । स वा एष एतस्मिन् सम्प्रसादे रत्वा चरित्वेः ति । सम्यक् प्रसादोऽस्मिन्निति च्युत्पत्त्या सम्प्रसादः सुर्पुर्धाः । तत्र यद्वैतम्म पश्यतीत्यादिनाऽन्यद्शेनाद्यभाव उच्यत इति, नान्यत् पन इयतीत्यादि सुषुप्त्या समानम् । तथापि, स एवाधसादित्यादिनो-क्ता सर्वत्र व्याप्तिः सर्वत्वं च ततोऽधिकमुच्यने । तन्न सङ्गतं भव-त्यात्मशब्दस्य मुख्यवृत्तना च वियुज्यते। नच भावार्थप्रत्यय प्रक्रम्य, बहोर्छीपो भू च बहोरिति पाग्गिनीयस्त्रं व्युत्पादिनो भूमदाळो नानात्वं बाहुल्यं वा वस्यति । तवापि प्रकृते, यद्लपं ततन्मर्त्यमिनि श्रावणात् संख्यां परित्यज्य बाहुत्यमेव विद्याति । स च धर्म पव,

त्यादिना तु ततोऽप्पधिकधर्मा उच्यन्ते । न हि सुपुप्तेः सर्वत्वा-दिधर्माः सम्भवन्ति । आत्मशब्दश्च ग्रुख्यतया परिगृहीतो भ-षति । भावशब्दस्यापि सर्वत्वाद् भगवति द्यत्तिरदोषः । तस्माद् भूमा भगवानेव ॥ ८ ॥

ज त ब्रह्मेति राङ्क्तीयम् । भगवतः सर्वत्वस्यात श्रावणेन सर्वत्वाद् भावश्वदस्यापि भगवति इत्तिरदोषः । सर्वग्रद्धवीजभूतप्रणवार्थ-त्वेन तत्वेव सर्वेषां मुख्यवृत्तत्वाच्चेति । तस्माद् भूमा भगवानेवेति सिद्धमित्यर्थः ।

अत्र संशयोपन्यासे प्रथमकोटौ शङ्करमास्करमध्वाचार्याः शै-षश्च प्राणमादत्य सुषुप्ती तस्य जागरणात् सम्प्रसादन्वं तस्याहुः।

तिहिशानेन्द्रभिक्षुणैवं दूष्यते। प्राणस्य सुस्क्रपनाया एवा-सम्भवेन संश्यासम्भवात्। तिस्मन् प्रकरणे प्राणादाधिक्योगदे-शाभावात् सम्प्रसादश्रद्धस्य प्राणावाचकत्वाच्च। श्रुतौ सम्प्रसाद-श्रद्धो जीवे सुषुप्ताख्यतद्वस्थायां च दृश्यते। स एप सम्प्रसादो प्रसाच्करीरात् समुत्थायेति, स वा एष एतिस्मन् सम्प्रसादे रत्वा चरित्वेति। तत्र जीवे सम्प्रसादस्थीपधिकतया धर्मधम्येभेदेनौपा-चारिकः। सुषुप्तावस्थायां तु प्रतिक्षणं सत्त्ववृद्ध्या सम्प्रसीदिति चि-प्तमस्यामिति व्युत्पत्त्या यौगिकः। प्रसाद्गीत्योः पर्यायत्वात सुख एव सम्प्रसादश्रद्धो मुख्यः। सत्त्वे तु प्रसादकिपिण सकलस्मृतिपु प्रसिद्ध एव सम्प्रसादशद्ध इति। प्राणे च सम्प्रसाद

हश्यत इति सम्प्रसादशब्दस्य प्राणार्थत्वोपवर्णनमनुद्धितं, तथावतापि कश्चिद् विशेषः । क्रमसंक्रमशब्दयोरिव प्रकरणी।
स्प्रसादशब्दयोरिप नैकार्थत्वम् । अतः सम्प्रसादशब्दः द्धिः व्यागिक पव। सन्वे तु स्मृतावि न प्रसिद्ध इति तदनुपन्यासादे ।
हायते । सुषुप्ती च न प्रतिक्षणं सन्ववृद्धिः । तस्य।स्तामसावस्या
त्वात् । तमोऽभिभूत सुखक्षपमेतीति श्रुतिः सत्सम्पित्तमेव वदर्ति
ति न तथापि तथात्वसिद्धः। जागरणं तु शानप्रधानेन सन्वेनेतिममे
प्रतिभाति ।

रामानुजाचार्यास्तु संशये भूमगुणविशिष्टं प्रत्य 🔧 🗥 🧐

### धर्मोपपत्तेश्च ॥ ९ ॥

नान्यत् पश्यतीत्यादयोऽपि धर्मा ब्रह्मणि न विरुद्ध्यन्ते । स्वाप्ययसम्पन्त्योरन्यतरापेक्षमाविष्कृतं हीति न्यायेन । यत्र हि द्वैतमिव भवतीत्यादिश्रुया उभयत्राम्नानात् । अन्यादर्शनादयो

निक्षित्य प्राणसहचारित्वादत्रत्योपक्रांशानुपक्रोशाश्यां तस्य चेतनत्वं निश्चित्य प्राणशद्धवाच्यत्वं चाङ्गीकृत्य सूत्रव्याख्याने तस्येव सम्प्र-सादत्वमुक्तश्रुत्याऽऽहुः । तद्यक्तमेव । सप्तमीतत्पुरुषेण सुषुप्ताविव षष्ठीतत्पुरुषेण जीवे ४पि योगस्य सस्वात् । सिद्धान्ते तु जीवापेक्षया प्राणोत्कर्षस्य बोधनाज्जीवस्यापि निवृत्तस्तत्सम्प्रसादतागमकस्यात्रा-भावात्र तद्वुल्लेखः ।

विषयवाक्ये तु रामानुजमध्वभास्कराचार्या भिक्षुदीवो च, यत्र नान्यत प्रयतीत्यादेर्भूमातिरिक्तयावहर्द्यनिषिधा नार्थः। किन्तु निरविधसुखरूपे ब्रह्मण्यनुभूयमाने ब्रह्मस्वरूपनिद्वभूत्यन्तर्गतत्वात् छत्स्नस्य वस्तुजानस्थेश्वयंविधिष्ठष्रद्वभित्रत्वेन न पर्यतीति । एत-देवोपपादयति वाक्यदोषः, स वा एष एवं पद्यक्षेवं मन्त्रान इ-स्यादिः। 'न पद्यो मृत्युं पद्यति न रोगं नोन दुःखताम् । सर्वे हि पद्यः पद्यति सर्वमामोति सर्वदा इति मन्त्रश्च। इदं चास्मा-कमण्यभीष्टम्॥ ८॥

सिद्धान्त व्यो वित्तेश्च ॥ ननु भवतु सम्प्रसादाद् भूम्न आधिकयोपदेवृहद्।रण्यके भूमजिक्कासया प्रश्ने भूमलक्षणत्वेन, यत्र नान्यत् पद्यतीति । सम्यग्यमुव्यते । तत्र योऽन्यदर्शनादिनिषेधः स तु सुषुप्तेरसायद्वैनन्द्रः । तदितरह्यक्षणं तु नेहोच्यते । भूम्न इति भूमपर्यन्ता अर न्यविद्याऽस्तु । ततो भूमाधारमारभ्यात्मविद्यति शङ्कायामिद्युच्यस्ते ॥ धर्मोपपत्तिरिति ॥ तदेतद् व्याकर्तु गृह्णन्ति । \* नान्यदित्यादि \* ।
त कुतो न विरुद्धान्त इत्याकाङ्कायां विभजन्ते \* स्वाप्ययत्यादि \* ।
यथाऽस्मिन् सुत्रे ब्रह्मधर्माविर्मावः स्वाप्ययसम्पत्त्योर्नियतः । मर्थवः
सक्तं जातमित्यादिवाक्यानुरोधात् । अन्यत्रानियतः इति वामदेवआवणातः दितस् । तेन न्यायेनान्यदर्शनाद्यभावोऽपि मैत्रेयीबाह्मणे

भगवित न विरुद्ध्यन्ते । चकारात फलं तस्यैवोषपद्यत इसाह । स ना एष एवं पश्यित्रत्यादिना सहस्राणि च विश्वतिरि-त्यन्तेन । तेन भूमा ब्रह्मैवेति सिद्धम् ॥ ९ ॥

अक्षरमम्बरान्तधृतेः॥ १०॥

गार्गीत्राह्मणे कस्मिन्तु खल्वाकाश ओतश्च प्रोतश्चेति । स होवाच एतद्वै तदक्षरं गार्गि ब्राह्मणा ग्राभिवदन्सस्थूलमन-

स यथा सैन्धविखल्य उदके प्राप्त उदकमेवानुविलीयेत नाहास्योद-श्रहणायेव स्याद् यतो यतस्त्वाददीन लवणमेवैतदित्येकीभावद्ञा-यां, यद्वेतन पश्यति पश्यन् वै तद् द्रष्टव्यं न पश्यति, न हि द्रष्टु-हेप्टेर्विपरिलापो विद्यतेऽविनाशित्वान्नास्ति तु ततोऽन्यद्विभक्तं यत् पद्येदित्यविभागद्द्यायां चेत्युभयत्राम्नानाद्द्याद्वये नियनः । यक नान्यत् पर्यतीति वाक्योक्तस्तु भूमविद्यायामनियतः । न पर्य इति मन्त्रे, सर्वे हि पर्यः पर्यतीति वाक्यानुरोधाद्, यस्मिन् वि-दिते सर्वे विदितं भवतीत्यादिवादयानुरोधाचे सर्थः । अन पतेsन्यादश्नीवयो धर्मा भगवति न विरुद्धान्तेऽतो लक्षणेऽतिब्या-प्सभावाद् भूमविद्या ब्रह्मविद्या, नान्यविद्येत्यर्थः । एतद्देव वि-शदयन्ति। \* चकारादित्यादि \*। \* तस्यैवंति \* अविभागद्रपुः। प्रलये संज्ञामाचात् स्वेन क्रेपण द्रष्टुत्वाभावादिति । इदे सर्वे तृती-याध्याये लिङ्गभूयस्वाधिकरणे न्युत्पाद्यमतोऽत्र नोच्यते। फलं कि-मित्यत आहुः। \* स वा इत्यादि \*। तथाचेदमविभागदशागमकः मित्यर्थः । एवञ्चानेनाधिकरणेन चिह्नव्यक्तिस्याप्यानन्दमयत्वं सा-धितम् । तथानन्दमयाधिकरणोक्तस्यानन्दमयत्वस्य वुद्धिवृत्तिरूप-सुपुतिधर्मत्ववारगां कृतमतः प्रसङ्ग एव सङ्गतिः । तथा यंन सर्वः मिदं तनमित्यपि साधिनम्। सर्वस्य विस्नारस्य सुखप्रयुक्तत्वादि-ति। भक्त्या लक्ष्यस्टवनन्ययेति तु साधनाध्याये विचार्यम् ॥ ९ ॥ २॥

अक्षरमम्बरान्तधृतेः॥ विषयादिकमुपन्यस्यन्ति \* गार्गीब्रा-द्याप इत्यादि \*। अत्र प्रथमे ब्राह्मणे, यदिदं सर्वमण्खोतं च प्रोत च ण्वित्यादि श्रूयते । तत्र संगयः । किमक्षरशब्देन पदार्थान्तरं, ब्रह्म वेति ।

तत्राचेतनसाधारणयाद् वर्णतुरुपत्वादाकाशवद्स्याप्यत्रहा-त्वमेव । सुभ्वाद्यायतनविरोधस्तु तुर्ह्यः । अत एवागतार्थता अ-ह्यपत्वाद्यार्धकरणेन । न हि तत्र विरुद्धधर्मा आशङ्क्य निरो-क्रियन्ते । अतोऽचेतनतुरुपत्वाद् ब्रह्मवाद्स्यासमाप्तत्वादाग्रहा-विष्टत्वात प्रष्टुः स्त्रीत्वाच, स्मरो धा व आकाशाद्भ्यानितिवद् क्रयाचिदुपपत्या स्मरणकालभूतस्रूक्ष्मप्रकृतिजीवविशेषाणामन्य-तरपरिग्रह इति वक्तव्यमुपासनार्थम् । अत्र हि प्रापश्चिकसर्वध-मराहिसं ब्रह्मधर्मत्वं च प्रतीयते । तदुपासनार्थत्व उपपद्यते । ब्रह्मत्वपरिग्रहे तु वैयर्ध्यमेव । उपदेष्ट्रत्वाभावात् । तस्माद्सर-मन्यदेव ब्रह्मधर्मत्वेनोपास्यमिस्रेवं प्राप्ते ।

किस्मिन् वाऽऽप आताश्च प्रोताश्चेत्यादिप्रश्नोसरेरबाद्याकाशान्तिरिक्षलोक चुलोकादित्यलोक चन्द्रलोक नक्षत्रलोक देवलोक गन्धवेलोक प्रजापतिलोक ब्रह्मलोक पर्यन्तं प्रवेप् वेस्योत्तरो स्रारिम प्रोतिप्रोत्तदं निक्षप्रय पुनः प्रश्नान्तराभावार्धे, मा ते मूर्द्धा व्यपतद्नितिप्रश्न्या वै
देवता आते पृच्छिस गार्गि मातिप्राश्चीरित्युक्तम् । तत आरुणि संवादोत्तरं पुनरिष गार्गी प्रपच्छ । यद्ध्वे याञ्चवत्क्य दिवो यदवाक्
पृथिव्या यदन्तरा द्यावापृथिवी इमे यद् भूतं च भवष्य भविष्यच्चेत्याचश्चते कि सम्मदोनं च प्रोतं चिति । तत्र आकाश इत्युत्तरे, पुनराकाशिवषयके ओनप्रोतत्वप्रश्चे, पतद्वेतद्क्षर गार्गीत्याद्युत्तरम् । सोऽत्र विषयः । तत्राक्षरशब्दे संशयः । कि पदार्थान्तरं ब्रह्म वेति । अत्र
पृद्धार्थान्तरपदेन जडजीवयोर्प्रहणम् । तत्र ओतप्रोतत्वं विकारित्वापादकत्या जडिलङ्गम् । अमृताक्षरं हरः, श्वरात्मानाविश्वते देव एक
इति श्रुत्यन्तरे अक्षरपद् जीववोधकतया प्रसिद्धं जीविलङ्गं, प्रशासनं
च ब्रह्मालङ्गमिति त्रिष्विप वीजम् । पूर्वपक्षमाद्यः । \* तत्राचेतनेस्पादि \* । अत्रात्रोततया विकारित्वेनाचेतनसाधारययात् । अहं त्था

उद्यते । झक्षरं परमात्मैत । कुनः। झम्बरान्तधृतेः । श्रुति च्याख्याय सिद्धं हेतुमाह । अतेक एव पश्च उत्तरं चैकप ।

याह्यवस्त्रय यथाक दयो वा वैदेहो वोप्रपुत्र उज्यं धनुरिघज्यं कत्वा क्षी वाणावन्ती सपतानित्याधिनी हस्ते सत्वोपातिष्ठदेवमेवाहं त्वां द्धाभ्यां प्रश्नाभ्यामुपोदस्थामिति द्वयोः प्रश्नयोः क्वराजनकतया प्रथम-प्रश्नोत्तरभूनाकाशवद्स्य द्वितीयप्रश्नोत्तरभूनस्याक्षरस्याप्यव्रह्मत्वमे-ष । किञ्च । यस्मिन द्यौः पृथिती चान्तरिक्षमोतिमित्यत यथोतत्वं पन दार्धभेदेन भारवाहकत्वमवगमयत्येवमत्र प्रोतत्वमाप, मयि सर्वमिदं घोतं सुत्रे मणिगणः इवेति स्मार्तदृष्टान्ताद् भारवाहकत्वमेव गमयि-ष्यतीति द्युभ्वाद्यायतनत्वेन विरोधां ५ तुरुयः अतत्रेवात्रापि समानः । किञ्चाद्दर्यत्वाद्यधिकरकरणे अक्षरस्य ब्रह्मरूपनायाः सुविचारितः स्वात् किमनेताधिकरणेन । अनः प्रथम्बिचारादेव विषयभेदो-Sवसीयत इति न तेनास्य गतार्थता। न हि नत्र विरुद्धधर्मा आहाङ्का श्निराक्तियन्ते । अत्र तु ते तथा कियन्त इति सिद्धो विषयभेदः। अतो विषयभेदादचेतनतुस्यन्वाद् ब्रह्मवादस्यारुणिसंवादेऽन्तर्यामि-निक्रवणेनैव समाप्तत्वात् प्रष्टुर्गागीकपस्याग्रहाविष्टत्वेन स्वीत्वेन च घर द्मविद्याश्रवणंऽनिधिकारित्वादत्र, स्मरो वा आकाशाद् भूयानित्यत षया आकाशं भाग्यत्वेन गृह्धनः स्मरणस्य तद्व्याप्त्या वृहत्त्वयोगेन भूयस्वं, तथा, अइनुत इति, न क्षरतीति वा योगेन सयाचिदुपपत्या स्मरगाद्यन्यतमस्याचेतनस्य जीवविशेषस्य वोपासनार्थे परिप्रह इति वक्तव्यसः । यतः पुनरत्राक्षरे ऽस्थूलादिवाक्यैः प्रापञ्चिकधर्मराहित्यं प्रशासनद्भवत्रहा वर्मवत्वं च अतीयते, तत्तू वासनार्थम् । नचात्रेतदनु-रोधिन अद्भीव चाक्यार्थ इति युक्तम् । प्रष्टुत्रीह्मश्रवणानधिकारस्योपपान वितत्वेनात्र वक्तुरुपदेष्ट्रत्वाभावाद्वाक्यवैयर्थ्यापत्तिरिति । सिद्धान्तं व्याकुर्वन्ति \* उच्यत इत्यादि \*। नन्वम्वरान्तधृतेर्विषयवाक्ये अर-क्यमानतया तस्याक्षरे वक्तुमदाक्यत्वात् खरूपासिद्धोऽयं हेतुरित्याः शङ्खाहुः। \* श्रुतिमित्यादि \* तथाच तात्पर्यसिद्धत्वान सक्रपासि-द इल्थं। तात्पर्यसिद्धत्वं व्याकुर्वन्तिं सअत्रेक इलादि ॥ यदाप्यत

## बनारससंस्कृतसीरीजनाम्नी वाराणसेयसंस्कृतपुस्तकावली।

इयं पुस्तकावली खण्डशो मुद्रिता भवति । अस्यां संस्कृतभाषानिवद्धा बहवः प्राचीना दुर्लभा उत्तमोत्तमाः कोचिदङ्गलभाषानुवादसहिताश्च प्रन्था मुद्रिता भवन्ति । तांश्च प्रन्थान् काशिकराजकीयसंस्कृतपाठशालीयपण्डिता अन्ये अपि विद्धांसः शोधयन्ति । यैर्गाहकमहाशयैरियं पुस्तकावली नियमेनाविच्छेदेन संश्राह्या तस्तदेकेकस्य खण्डस्य ॥ मृत्यं प्रापणव्ययश्च अ देयः । अन्यैर्महाशयैर्यैः कानिचित् खण्डानि संश्राह्याणि तेश्च प्रत्येकं खण्डानां
१ मृत्यं प्रापणव्ययश्च अ देय इति ॥

| १७ सुर्य मानगण्यमञ्च ५० प्रम्याता ॥                          |           |    |
|--------------------------------------------------------------|-----------|----|
| तत्र मुद्रिता ग्रन्थाः।                                      | £о        | आ० |
| सिद्धान्ततत्त्वविवेकः खण्डानि ५                              | Ġ         | ٥  |
| अर्थसङ् <b>ग्रह अंग्रजीभाषानु</b> वादसहितः                   | १         | ٥  |
| तन्त्रवार्त्तिकम् खण्डानि १३                                 | १३        | 0  |
| कात्यायनमहर्षिप्रणीतं शुक्कयज्ञःप्रातिशाख्यम् सभाष्यं ख०     | ξξ        | 0  |
| सांख्यकारिका चन्द्रिकाटीकागौडपादभाष्यसहिता                   | १         | 0  |
| वाक्यपदीयम् खण्डानि ५ ( प्रथमभागः प्रथमद्वितीयकाण्ड          |           |    |
| पुण्यराजरीकासहित खण्ड ३। द्वितीयभागः तृतीयाका                | <b>;-</b> |    |
| ण्डम् हेलाराजदीकासहित खण्ड २ )                               | Ģ         | 0. |
| रसगङ्गाधरः खण्डानि ९                                         | ९         | 0  |
| परिभाषावृत्तिः खण्डे २                                       | ર         | 0  |
| वैशेषिकदर्शनं किरणावलीटीकासंवलितप्रशस्तपाद्प्रणीत-           |           |    |
| भाष्यसहितम् खण्डे २                                          | ર         | 0  |
| शिक्षासङ्ग्रहः खण्डानि ५                                     | 4         | 0  |
| नैष्कर्म्यसिद्धिः खण्डानि ४                                  | 8         | 0  |
| महर्षिकात्यायनप्रणीतं शुक्लयज्ञस्सर्वानुक्रमसूत्रम् सभाष्यम् | ξ         | ٥  |
| ऋग्वेदीयशौनकप्रातिशाख्यं समाध्यम् खण्डानि ४                  | ક         | ٥  |
| (बृहत्) वैयाकरणभूषणम् पदार्थदीपिकासहितम् खण्डानिध            |           | 0  |
| विवरणोपन्यासः सटीकवाक्यसुधासहितः खण्डे २                     | ą         | 0  |
| तत्त्वदीपनम् (पञ्चपादिकाविवरणस्य व्याख्यानम् ) ख० ८          |           | 0  |
| वेदान्तदीपः (श्रीभगवद्रामानुजाचार्यविरचितः) खण्डानि ३        | _         |    |
| डुप्टीका खण्डानि ४                                           | •         | 0  |
|                                                              | ક         | 0  |

पातञ्जलदर्शनम।श्रीरामानन्दर्यातद्वतमणिप्रभाऽऽच्यवृत्ति स० १ ० व्याकरणिमताक्षरा । श्रीमदन्तंभद्दपणीता खण्डानि ६ ६ ० रसमञ्जरी । व्यङ्गचार्थकोमुद्या प्रकाशेन च सिहता ख० ३ ३ ० भेद्धिकारः व्याख्यासिहतः श्रीमद्प्यदिक्षितस्त उपक्रमपर्गाक्षमसिहतः खण्डे २ ० वोधसारो नरहरिकृतः तिष्ठिष्यदिवाकरकृतदीक्षयास् ० ख०६ ६ ० व्रह्मसूत्रदीपिका श्रीमच्छङ्करानन्दभगविद्वर्राचता । १ ० दैविक्षकामधेनुः अर्थात् प्राचीनज्योतिपग्रन्थः खण्डे २ २ ० श्रीमद्णुभाष्यम् । श्रीश्रीविक्षभाचार्यविरचितम । गोस्वामिश्रीपुरुपोत्तमजी महाराजविरचितभाष्यप्रकाशाख्य-व्याख्या समेतम् खण्डानि ४ ४ ० तस्वशेखरः । श्रीभगविद्योक्षाचार्यप्रणीतः । तथा-तस्वन्यचिक्कः संग्रहः । क्रुमारवेदान्ताचार्यश्रीमद्वरदगुरुविरचितः । १ ० वस्वशेखरः । श्रीभगविद्योक्षाचार्यश्रीमद्वरदगुरुविरचितः ।

व्रजसूष्रण दास और कम्पनी चांदनीचीक के उत्तर नई सड़क बनारस

